
CONSTITUTION APOSTOLIQUE 
 

PROMULGUANT LE MISSEL ROMAIN 
RESTAURÉ PAR DÉCRET DU IIe CONCILE ŒCUMÉNIQUE 

DU VATICAN 
 
 

PAUL ÉVÊQUE, 
serviteur des serviteurs de Dieu 

 
En perpétuelle mémoire de cet acte. 

 
 

 Le Missel Romain, promulgué en 1570 par Notre prédécesseur Saint Pie V en application d’un 
décret du Concile de Trente,1 a été reçu par tous comme l’un des fruits nombreux et admirables que 
ce Saint Concile a répandus dans toute l’Église du Christ. Durant quatre siècles, non seulement il a 
fourni aux prêtres du rite latin la norme de la célébration de l’Eucharistie, mais encore les 
missionnaires l’ont répandu dans presque tout l’univers. De nombreux saints ont nourri leur vie 
spirituelle de ses lectures bibliques et de ses prières, dont l’ordonnance remontait pour l’essentiel à 
Saint Grégoire le Grand. 
 Mais, depuis lors, a grandi et s’est répandu dans le peuple chrétien le renouveau liturgique 
qui, selon Notre prédécesseur Pie XII, « est apparu comme un signe des dispositions providentielles 
de Dieu sur le temps présent, comme un passage du Saint Esprit dans son Église ».2 Or ce 
renouveau a montré clairement que les formules du Missel Romain devaient être révisées et 
enrichies. La rénovation a été entreprise par ce même Pie XII avec la restauration de la Veillée 
Pascale et de l’Ordinaire de la Semaine Sainte,3 qui constitua la première étape de l’adaptation du 
Missel Romain aux besoins de notre époque. 
 Le IIe Concile œcuménique du Vatican a établi dans la Constitution Sacrosanctum 
Concilium les bases de la révision générale du Missel Romain : en déclarant que « les textes et les 
rites doivent être organisés de telle façon qu’ils expriment avec plus de clarté les réalités saintes 
qu’ils signifient » ;4 en ordonnant « que l’Ordinaire de la Messe soit révisé de telle sorte que se 
manifeste plus clairement le rôle propre ainsi que la connexion mutuelle de chacune de ses parties, 
et que soit facilitée la participation pieuse et active des fidèles » ;5 en prescrivant « qu’on ouvre plus 
largement les trésors bibliques, pour présenter aux fidèles avec plus de richesses la table de la 
parole de Dieu » ;6 en prescrivant enfin « que soit composé un rite nouveau pour la concélébration, 
qui devra être inséré dans le Pontifical et dans le Missel Romain ».7 
 Il ne faudrait pas croire que cette rénovation du Missel Romain a pu être improvisée : les 
progrès que la science liturgique a effectuées depuis quatre siècles lui ont, sans aucun doute, ouvert 
la voie. Si, au lendemain du Concile de Trente, la consultation « des vieux manuscrits de la 
Bibliothèque vaticane et d’autres rassemblés de partout » a beaucoup servi à la révision du Missel 
Romain, comme l’atteste la Constitution Quo Primum de Saint Pie V, depuis lors les sources 
liturgiques les plus anciennes ont été découvertes et publiées, tandis que les liturgies orientales 
étaient mieux connues ; et nombreux sont ceux qui ont souhaité que de telles richesses doctrinales et 

 
 

1 Cf. S. PIE V, Const. Ap. Quo Primum, 14 juillet 1570. 
2 Cf. PIE XII, allocution aux participants du 1er Congrès international de pastorale liturgique d’Assise, 22 septembre 1956 : A.A.S. 48 (1956) p. 712. 
3 Cf. S. CONGR. DES RITES, Décr. Dominicae Resurrectionis, 9 février 1951 : A.A.S. 43 (1951) p. 128 ss. ; Décr. Maxima Redemptionis nostrae 
mysteria, 16 novembre 1955 : A.A.S. 47 (1955) p. 838 ss. 
4 Cf. CONC. VAT. II, Const. sur la sainte Liturgie, Sacrosanctum Concilium, n. 21. 
5 Cf. ibid., n. 50. 
6 Cf. ibid., n. 51. 
7 Cf. ibid., n. 58. 



spirituelles ne demeurent pas dans l’ombre des bibliothèques, mais qu’elles soient mises en lumière 
pour éclairer et nourrir les chrétiens. 
 Présentons, maintenant, dans ses grandes lignes, la nouvelle composition du Missel Romain. 
Tout d’abord dans une Présentation générale (Institutio generalis), qui sert de préface au livre, on 
expose les règles nouvelles de la célébration de la Messe, tant en ce qui concerne les rites et les 
fonctions de chacun des participants qu’en ce qui traite des objets nécessaires et de la disposition 
des lieux du culte. 
 L’innovation majeure porte sur la Prière eucharistique. Si le rite romain a toujours admis que 
la première partie de cette prière, la Préface, fût mobile, depuis les IV-Ve siècles la seconde partie, 
appelée « la règle de l’action sacrée », le Canon Actionis, est demeurée invariable, tandis que les 
liturgies orientales admettaient au contraire la diversité dans leurs anaphores. Sur ce point, outre que 
la Prière eucharistique s’est enrichie d’un grand nombre de Préfaces, puisées dans l’antique 
tradition romaine ou nouvellement composées, ce qui mettra mieux en lumière les divers aspects du 
mystère du salut et procurera de plus amples motifs d’action de grâce, Nous avons décidé d’ajouter 
au Canon trois nouvelles Prières eucharistiques. 
 Toutefois pour des raisons d’ordre pastoral et afin de rendre plus facile la concélébration, 
Nous avons ordonné que les paroles du Seigneur soient identiques dans chaque formulaire. Ainsi, 
en chaque Prière, on dira les paroles suivantes : Sur le pain : PRENEZ ET MANGEZ-EN TOUS : CECI 
EST MON CORPS LIVRÉ POUR VOUS. Sur le calice : PRENEZ, ET BUVEZ-EN TOUS, CAR CECI EST LA 
COUPE DE MON SANG, LE SANG DE L’ALLIANCE NOUVELLE ET ÉTERNELLE, QUI SERA VERSÉ POUR 

VOUS ET POUR LA MULTITUDE EN RÉMISSION DES PÉCHÉS. VOUS FEREZ CELA, EN MÉMOIRE DE MOI. 
L’expression Le mystère de la foi, tirée du contexte des paroles du Christ, et dite par le prêtre, sert 
d’introduction à l’acclamation du peuple. 
 En ce qui concerne l’Ordinaire de la Messe, « tout en gardant fidèlement la substance des 
rites, on les a simplifiées ».8 On a fait disparaître « ceux qui, au cours des âges, ont été redoublés ou 
ajoutés sans grande utilité »,9 surtout dans les rites de l’offertoire, de la fraction du pain et de la 
communion. 
 On a aussi rétabli, « selon l’ancienne norme des Saints Pères, certaines choses qui avaient 
disparu sous les atteintes du temps »,10 par exemple l’Homélie,11 la Prière universelle ou Prière des 
fidèles.12 On a enfin mis en valeur, au début de la Messe, le rite pénitentiel de réconciliation avec 
Dieu et avec les frères. 
 Selon la prescription du IIe Concile du Vatican, qui ordonnait de lire au peuple « dans un 
nombre déterminé d’années la partie la plus importante des Saintes Ecritures »,13 l’ensemble des 
lectures du dimanche a été réparti sur un cycle de trois ans. De plus, les dimanches et fêtes, la 
lecture de l’épître et de l’évangile est précédée d’une lecture de l’Ancien Testament ou, au temps 
pascal, des Actes des apôtres. De cette façon le dynamise du mystère du salut est mis plus 
clairement en lumière, à partir du texte même de la révélation divine. Ce très ample recueil de 
lectures bibliques, qui propose aux fidèles, les jours de fête, la partie la plus importante des Saintes 
Écritures, est complété par l’accès aux autres parties des Livres Saints, qui sont lus les jours non 
festifs. 
 Tout cela a été ordonné de telle manière que s’intensifie chez les fidèles « la faim de la 
parole de Dieu »,14 par laquelle, sous la conduite de l’Esprit Saint, le peuple de la Nouvelle Alliance 
semble être poussé vers l’unité parfaite de l’Église. Nous avons vivement confiance que, de la sorte, 
prêtres et fidèles se prépareront plus saintement au repas du Seigneur, et aussi que, méditant plus 

 
 

8 Cf. ibid., n. 50. 
9 Cf. ibid. 
10 Cf. ibid. 
11 Cf. ibid., n. 52. 
12 Cf. ibid., n. 53. 
13 Cf. ibid., n. 51. 
14 Cf. Am 8,11. 



profondément les Saintes Écritures, ils se nourriront chaque jour davantage des paroles du Seigneur. 
Il s’ensuivra que, selon la recommandation du IIe Concile du Vatican, les Saintes Lettres seront 
pour tous et une source perpétuelle de vie spirituelle, et l’instrument principal de la catéchèse 
chrétienne, et enfin la moelle de tout enseignement de la théologie. 
 Dans cette révision du Missel Romain on n’a pas seulement changé les trois parties dont 
Nous venons de parler, à savoir la Prière eucharistique, l’Ordinaire de la Messe et celui des lectures, 
mais d’autres parties ont aussi été revues et considérablement modifiées : le temporal, le sanctoral, 
le commun des Saints, les Messes rituelles et les Messes votives. On a apporté un soin particulier 
aux oraisons. Leur nombre a été augmenté, soit à partir des sources liturgiques anciennes, soit pour 
répondre à des besoins nouveaux. C’est ainsi qu’une oraison propre a été attribuée à chacun des 
jours des temps liturgiques principaux, à savoir ceux de l’Avent, de la Nativité, du Carême et de 
Pâques. 
 Pour le reste, bien que le texte du graduel romain, au moins en ce qui concerne le chant, 
n’ait pas subi de changement, on a restauré en vue de la participation du peuple l’usage du psaume 
responsorial, dont Saint Augustin et Saint Léon le Grand font souvent mention, et on a adapté les 
antiennes d’entrée et de communion à la fonction qui leur revient quand elles ne peuvent pas être 
chantées. 
 Pour terminer, Nous voulons donner force de loi à tout ce que nous avons exposé plus haut 
sur le nouveau missel. En promulguant l’édition officielle du Missel Romain, Notre prédécesseur 
Pie V présentait celui-ci au peuple chrétien comme un instrument de l’unité liturgique et un témoin 
du culte authentique dans l’Eglise. tout en laissant place dans le nouveau missel « à des différences 
légitimes et à des adaptations », selon la prescription du IIe Concile du Vatican,15 Nous espérons 
cependant que ce missel sera reçu, lui aussi, par les chrétiens comme un signe et un instrument 
d’unité : dans la diversité des langues une même prière montera ainsi vers le Père par notre Grand 
Prêtre Jésus-Christ dans l’Esprit Saint. 
 Nous ordonnons que les prescriptions de cette Constitution entrent en vigueur le 30 
Novembre prochain, premier dimanche de l’Avent. 
 Nous voulons que ce que Nous avons établi et prescrit soit tenu pour ferme et efficace, 
maintenant et à l’avenir, nonobstant, si c’est nécessaire, les Constitutions et Ordonnances 
Apostoliques données par Nos Prédécesseurs et toutes les autres prescriptions même dignes de 
mention spéciale et pouvant déroger à la loi. 
 Donnée à Rome, près de Saint-Pierre, au jour de la Cène du Seigneur, le 3 avril 1969, 
sixième année de Notre pontificat. 
  
        PAUL VI, PAPE. 

 
 

15 Cf. CONC. VAT. II, Const. sur la sainte Liturgie, Sacrosanctum Concilium, nn. 38-40. 


