
PREPARATION PENITENTIELLE

ll n'est que d'ouvrir son missel pour découvrir les rappels
fréquents de notre condition de pécheurs et les invitations
à la conversion.

Certains temps sont plus typés dans cette orientation
par le choix des lectures et des Psaumes (Avent, Carême),
mais dans ce gue nous appelons l'Ordinaire de la messe,
dans ces textes que I'on retrouve chaque jour à toute
Eucharistie, /es appels à nous reconnaître pécheurs s'étalent
sur toute la célébration. C'est d'abord la préparation péni-
tentielle, la 2e partie de I'hymne " Gloire à Dieu ", la pré-
paration des oblats (prière personnelle du prêtre), certaines
allusions au oæur même de la Prière eucharistique, la prière
du Notre Père et son embolisme (" Délivre-nous de tout
mal... libère-nous du péché "), la préparation à la commu-
nion : prière pour la paix (" ne regarde pas nos péchés "),
l'.Agneau de Dieu et " Seigneur je ne suis pas digne... ".

Notre propos porte sur la première de ces invitations :

La préparation pénitentielle,

Que dit la présentation générale du Missel à ce sujet :
" ,Après Ia salutation du peuple, Ie prêtre, ou un autre
ministre qui en soit capable, peut, par quelques mots frès
brefs, introduire les fidèles à /a messe du jour. Ensuite, Ie
prêtre invite à la préparation pénitentielle, qui est accomplie
par toute la communauté dans une bonfession générale, et
il conclut par la prière pour le pardon" (No 29). Ce rite,
comme ceux qui le précèdent ou le suivent immédiatement,
a pour but que les fidèles " réalisent une communion et se
disposent à bien entendre la Parole de Dieu et à célébrer
dignement l'Eucharistie " (No 24).

Ce qu'elle est, ce qu'elle n'est pas.

La préparation pénitentielle est reconnaissance du péché
devant Dieu et devant les frères. Elle est un acte de la
communauté dont les membres affirment leur solidarité
dans le mal et où chacun se sent concerné.

Elle est d'abord confession de I'amour de Dieu qui sauve
et renouvelle, plus qu'une confession de nos défauts.
Elle est volonté de se tourner vers Dieu el ouverture vers
un avenir renouvelé, plus que retour sur soi-même. Elle est
rappel de telle ou telle exigence de Ia foi chrétienne, plus
que moralisante.

Ce que le missel propose.

Pour réalisér cette démarche, le missel fait 4 propositions.
a) " Je confesse à Dieu ".

b) Le dialogue de versets pénitentiels.
c) Les invocations au Christ - et là le missel suggère

une formule, avec la rubrique suivante : " le prêtre, ou
un autre ministre, dit ou chante les invocations suivantes
ou d'autres ".

Cette 3e formule est celle qui semble permettre une
meilleure participation. A ce titre, elle est souvent utilisée ;

malheureusement elle devient vite routinière si on ne sait
pas I'actualiser comme le suggère la rubrique.

d) L'aspersion de I'eau bénite. Ce rite peut prendre
davantage de relief pendant le temps pascal. Cette 4e façon
de faire I'acte pénitentiel est souvent négligée, peut-être
par manque d'éléments pour le réaliser.

Une remarque générale s'impose pour tous ces modèles,
surtout pour les trois premiers. La prise de conscience de
notre condition fragile de pauvreté pour mieux confesser
I'amour de Dieu n'est pas facilitée par la brièveté du rite.
Celui-ci doit être précédé d'une monition qui soit " ré-
veillante " - et elle le sera par la façon dont elle sera dite
vraiment comme une invitation, non passe-partout mais en
lien avec le mystère célébré. Un moment de silence assez
important devrait suivre cette monition pour permettre à
chacun de se reconnaitre personnellement interpellé et
engagé.

Quelques problèmes posés par cette préparation péni-
tentielle selon la " lettre " du missel.

Sa place parfois discutable. Lorsque la Parole est appel
à la conversion, cette démarche ne serait-elle pas mieux
en situation, mieux motivée, comme réponse à cette Parole

- et donc après - bien que le missel la prévoie au déLrut
pour préparer nos oæurs à l'accueillir ?

Les doublets fréquents, dus à une certaine ambiguité de
la rubrique. Si on utilise le " Je confesse à Dieu " ou le
dialogue de versets pénitentiels, on les conclut par la for-
mule " Que Dieu tout-puissant... ", prière présidentielle qui
est imploration du pardon de Dieu ; formule non sacra-



mentelle certes, mais qui est à prendre au sérieux, sinon,
pourquoi la dire ? Or, la plupart du temps, on recommence
avec I'invocation " Seigneur, prends pitié " comme si rien
ne s'était passé auparavant. ll est évident que tout dépend
du sens que nous donnons à cette invocation. Dans la
traduction française, elle est habituellement reçue comme
demande de pardon. Elle est alors un doublet après la
prière qui nous assure la bienveillance divine. Et quel
est son impact, si elle est alors seulement récitée machi-
nalement, parce qu'il faut le laire ?

La question reste en suspens. Mais il s'agit avant tout
de savoir ce que nous voulons exprimer et quelle est la
vérité de cette expression.

Nous pouvons trouver parfois que I'accumulation des
rites d'ouverture, parmi lesquels le rite pénitentiel (ou les
rites !), alourdit le début de la célébration. ll peut être bon
de noter ici ce que dit le directoire romain pour les messes
d'enfants. " Le rite d'ouverture de /a rnesse a pour but de
permettre aux fidèles qui se réunissent de réaliser une
communion et de se dlsposer à bien entendre le Parole de
Dieu et à célébrer dignement I'Eucharistie. ll faut donc
veiller à faire naître cette dlsposition chez les enfants et à
ce qu'elle ne soif pas détruite par I'accumulation des rites
qui sont alors proposés " (No 40). Beaucoup de participants
(ou plutôt d'assistants) à nos assemblées ne sont-ils pas
à éduquer progressivement comme des enfants ? Et pour-
quoi ne pas rappeler également la rubrique du missel
prévoyant que la préparation pénitentielle est omise à
certaines messes qui comportent un rite particulier :
Présentation du Seigneur, mercredi des Cendres, dimanche
des rameaux, nuit pascale, mariage, etc. ?

Quelques propositions pour mettre en æuvre la prépa-
ration pénitentielle.

1) Avec les invocations au Christ : "Seigneur, prends
pitié ".

- ll existe des outils de travail qui proposent quelques
exemples. La revue " Feu Nouveau " donne pour chaque
dimanche des suggestions. De même les livres " Pour Ia
célébration de I'Eucharistie " de Feder-Gorius. Ces textes
faits pour être lus peuvent être suivis d'une imploration
bien connue de tous.

- Sur le plan musical.

Beaucoup de fiches reprennent le texte du mlaasl, Volr
dans la série AL.

Quelques fiches seulement apportent des lntontlons
variées : A 96, AL 30, AL 102.

C'est surtout dans lea revues que sont propoaat3
des nouveautés intéressantes (texte et musique), Cltona
EqC 121 , une création de E. Daniel ; "Choristes", Nor 23,
24, 25, 38, 42 ; Caecllla (æuvres pour chorales eurtout) ;

sans oublier les productlons locales, régionales, eeulemcnt
polycopiées.

2) Invocations autros que " Seigneur, prende pltlô ".
On peut citer les flchee suivantes, de style lltanlquc,

surtout pour la première. " Christ, le Fils du Pèro " G 60 ;"O Seigneur, guéris-nous" G128 ; " Pardonne-noua et
change nos cæurs " G 178.

Nous vous proposons un refrain utilisé à Marsellle le
? dim. de Pâques, composé à partir de I'Evangile du Jour,

Les invocations, lues, étaient les suivantes :

o Seigneur, nous te chantons ressuscité, et pourtant ce
sont nos fautes qui t'ont mis en croix ; pardon pour noE
faiblesses.

o Pardon de ne pas t'avoir reconnu dans nos frères
souffrants, dans nos frères plus pauvres ; ouvre nos yeux.

r Pardorl de nous complaire dans un certain confort
égoïste ; apprends-nous à mourir au mal et à vivre avec foi.

3) Utilisation d'un cantlque.
ll y a là une piste intéressante qui a souvent été une

révélation pour ceux qui I'ont utilisée.
Certains chants d'ouverture sont nettement pénitentiels.

Pourquoi alors arrêter le chant après I'entrée du célé-
brant pour refaire, sous une autre forme, un acte déjà
posé ?

Deux possibl/ités peuvent se présenter.

a) On juge opportun de commencer le chant pendant
I'entrée du célébrant. Dans ce cas, le célébrant I'inter-

ôei-gneor,- Tu n@s(ôn.nôis- eÈ Tu saisbr:d|quercl.ôtlôi.rcn!



rompra et sa monition d'accueil s'inspirera du texte pour
noter la dimension pénitentielle du chant qui sera repris,
sans avoir peur de le développer. Ainsi, on n'aura pas
I'impression de faire deux choses, mais le tout sera unifié
par les quelques mots du célébrant.

. b) On préférera, avec ce genre de cantique, le dérou-
lement : entrée - accueil - chant, au lieu du déroulement
rituel : chant - accueil - démarche pénitentielle. La monition
joue un rôle important pour motiver I'assemblée, lui faire
prendre conscience de la dimension du chant. ll peut être
intéressant de prévoir également, suivant le chant, que
chaque couplet ou nouvelle strophe soit introduit par le
célébrant - quelques mots suffisent et cette rupture peut
être très " motivante ".

Quelques titres pouvant rendre service.

_ Toi qui sondes les cæurs, A 44 ; Pour quelle fête, A122-3;
O Seigneur, je viens vers toi, E 116 ; Prends pitié de notre
misère, G 64 ; Seigneur, ne nous traite pas selon nos
péchés, G 60 ; Ouvre mes yeux, G 79 ; Je suis solitaire,
G 116-2 ; Dieu notre Père, G 130-1 ; Tu étais venu nous
trouver, G 156 ; Changez vos cæurs, G 162 ; Donne-nous,
Seigneur, un cæur nouveau, K 41 ; Qui donc est Dieu,
L82-2.

Cette liste n'est pas exhaustive. Ce choix s'applique sur
des expériences valables.

Autres possibilités.

- Un moment de silence, bien motivé par une monition,
peut, dans certains cas, suppléer au bavardage ou à des
intentions passe-partout qui ne signifient plus rien pour
ceux qui les écoutent tous les dimanches. Un simple Kyrie
ou un " Seigneur, prends pitié " concluant ce silence prend
alors une toute autre dimension.

- Le Gloria comporte une partie nettement pénitentielle.
De temps en temps, il peut remplir ce rôle, mêlant I'action
de grâce à la demande de pardon. N'est-ce pas là, sous
une forme peu coutu6rière, une démarche authentique :
" Toi qui enlèves le péché... nous te louonç, nous te
rendons grâce ".

En guise de conclusion.
ll serait dommage de ne pas exploiter au maximum les

possibilités que nous offre le missel. Mais il serait encore

plus dommageable de s'enfermer dans un ritualisme qui
ferait croire que tout doit marcher puisque I'on fait ce qui
est écrit dans le livre.

La démarche est celle d'une communauté, célébrant un
mystère, éclairé par la Parole du jour. lgnorer ces compo-
santes serait vider la démarche pénitentielle de sa vérité.

Jean ALLARY et René LESUEUR

N.D.L.R. Cette démarche d'une communauté au début de
la célébration fera I'objet du dossier de notre numéro de
mars 1978 : " Les cinq premières minutes ".

t
t
c
(

I

I


