RENE REBOUD

Problémes de Musique Sacrée
et Réforme Liturgique

Conclusions

Les lignes qui suivent voudraient étre une conclusion... provisoire aux articles
de I'année 1962-63 sur la musique sacrée dans la perspective de la Réforme Liturgique.

Dans le n® 42 nous avons fait écho aux échanges d’idées enire liturgistes alle-
mands, dans la Revue Musik und Altar.

Dans le n° 43 quelques réflexions se sont efforcées d’apporter lumiére et précision
sur la proposition « La musique servante de la liturgie » qui avait cristallisé un
certain nombre de réactions de nos lecteurs.

Dans le n° 44 des spécialistes francais ont donné leurs réactions. Le manque de
place ne nous avait pas permis de les présenter intégralement. Nous commengons
donc par vous communiquer les derniers points d'échange qui font suite & ceux
publiés qu n° 44, pp. 3 & 5, sous le titre « dialogue avec nos lecteurs ».

10. — Souhdaits concernant le chant en longue du peuple.

Ce point irés imporiant on s'en doute, a suscité des réactions quasi générales. A part Ma
qui oppose une objection de principe conire la langue vivante, les autres correspondants présen-
tent leurs souhaitls. « Pas de paraphrases », dit-on en général, « que le texte du missel soit le
texte chanté ». .

Les paraphrases ? « Elles risquent souvent de nous donner des ersatz plus ou moins indigents
et indigestes », dit C. D souhaite l'apparition d'un répertoire national, & la composition duquel
les meilleurs musiciens seraient conviés. G, tout en se trouvant partisan de l'utilisation de la
langue du peuple dans la liturgie, demande que l'on garde toute la modestie désirable lorsqu’il
s'agit de juger une tiradition deux fois millénaire.

Demondons, sur ce point, une conclusion provisoire & J qui fait remarquer que lorsque le
feu veri sera donné il y aura pour « dix ans de travail pour les spécialistes de la liturgie ».

11. — Le cantique religieux.

C souhaite un progrés plus net dans la constitution d'un propre national de cantiques.
1l souligne trois fois : « un iexte unique serait souhaitable ».

L fait une suggestion ingénieuse : « qu'un ceriain programme commun de chanis en langue
vulgaire soit établi pour chaque pays. Quelques mélodies charpentées sur une de ces gammes
internationales défectives : ré-mi-solla, mi-solla-do, pourraient peut-éire exprimer des textes écrits
en langues différentes. » ’

M estime que le travail du renouveau des cantiques n’est pas terminé. « Donnez-moi un bon
texte, je vous ferai de la bonne musique », remarque-t-l.

12. — L'ordinaire.

C ne refuse pas l'idée de voir un jour le Gloria et le Credo chantés avec acclamations de
I'assemblée, non pas sous leur forme actuelle, mais repensés ainsi par de nouveaux compositeurs.

3



13. — Le propre.

B espére que les textes seront revus. Spécialement les psaumes de Graduel et de la
Communion. « Nous les souhaiterions rétablis dans leur fonction de méditation ou de processionnal,
donc plus longs, quilte & écarter tel verset inapplicable aprés Jésus-Christ. Avec un lot
de quelques antiennes & choisir selon le temps liturgique ou la féte (D'accord pour un choix
de 50 psaumes). Mais aussi des textes typiques de saint Jean et des hymnes pauliniennes,
trop méconnus.

L craint qu'un choix de 50 psaumes avec chacun une antienne ne soit un répertoire trop
important, « Une vingtaine d'antiennes suffirait », dit-il.

La conclusion de cet échange pour aujourd'hui, nous la demanderons & L, qui nous semble
exprimer un point de vue irés sage, trés lucide et trés fidéle & l'esprit de I'Eglise :

« A notre humble avis, nous allons vers une liturgie de la parole en langue du peuple, mais
en méme temps les besoins de l'unité demanderont et développeront l'utilisation du latin de la
maniére qui semblera opportune & 1'Eglise. De toutes maniéres, nous suivons les travaux du
Concile avec grand intérét, mais sons inquiétude, car l'Esprit conduit 1'Eglise et veillera a ce
qu'il s'ensuive évolution, progrés et non pas désordre. L'utilisation beaucoup plus répondue des
musiques et des langues nationales s’accompagnera du développement de cette musique primi-
tive qui renferme les éléments de toute musique et par 1& méme revét un caractére universel
dans le temps et dans l'espace ; de plus, il faut admetire qu'une assemblée participe a la
liturgie por le dialogue du texte, par le chant, mais aussi par le silence et la contemplation,
par l'audition de certains chefs-d'ceuvre qui traduisent les textes de 1'Ecriture avec ce revétement
divin qui s'appelle la beauté. »

£
L'importance des sujets traités, la correspondance échangée nous invitent & tirer
quelques conclusions générales. Nous le ferons d'abord par quelques mises qu point,
puis en vous proposant quelques pistes de réflexions.

I. - Quelques mises au point

G

LA MUSIQUE EST SERVANTE DE LA LITURGIE.

Cette expression vénérable du Motu proprio de saint Pie X, n'est pas discutée ni discutable,
mais l'interprétation qu'on peut en donner peut soulever des craintes.

Attention, dit J. Bonfils, & un certain rationalisme ou & un « fonctionnalisme » exacerbé.

La musique est le support d'un texie, mais aussi son amplification lyrique. A metire exclusi-

vement l'‘accent sur le premier point cux dépens du deuxiéme, on risque de promouvoir une

liturgie cérébrale qui n‘accrochera pas l'homme tout entier, corps et ame, cerveau et ceceur.

Il y a un équilibre & trouver, cet équilibre semble capital pour l'efficacité de nos futurs offices.

Cette remarque semble irés pertinente et digne d’'étre retenue, surtout si l'on veut rester
fidéle au souhait célébre du saint Pape : « Que mon peuple prie sur de la beauté. »

Certains sont émus par le mot « servante ». Ils y voient une sorte de dépréciation de la
musique, et se feraient volontiers les champions d'une décolonisation & l'ordre du temps. Cette
indignation a paru bien inopportune, si l'on se souvient de l'emploi du mot « servante », « servi-
teur », « servir » dans la perspective biblique et ecclésiale. La musique serait-elle offusquée
d'étre revétue du méme nom que la Vierge Marie ? Le musicien d'église de prendre place dans
le cortége glorieux des serviteurs de Yohweh ? Le Pape lui-méme, depuis longtemps, aime
s'appeler Serviteur des Serviteurs de Dieu ; le musicien serait-il au-dessus du Pontife ?

Ce qu'il faut tout de méme retenir, c’est que, lorsque nous disons, aprés St Pie X, que
« la musique est servante de la liturgie », nous ne voulons pas metire l'organiste ou le maitre de
chapelle aux pieds du liturgiste officiel de la paroisse, mais leur rappeler qu'ils sont tous deux au
service de la Liturgie, c¢’est-&-dire de l'Eglise en priére. Ceci nous conduit au probléme suivant.

a

7



COLLABORATION ENTRE LITURGISTES ET MUSICIENS.

Il faut distinguer ici entre compositeurs et exécutomts. Pour les exécutants, la rencontre
devrait se faire dans le cadre de la paroisse, organiste et maitre de chapelle faisant partie de
l'équipe liturgique qui prépare les offices. Pour les compositeurs, il fout souhaiter des contacts
personnels réquliers et amicaux avec les liturgistes, et une étude profonde de la liturgie avec ses
implications musicales. On pourrait envisager la rédaction d'un document de base, d'un pro-
gramme simple, clair, précis, qui définirait les buts, suggérerait les orientations, préciserait l'esprit
des compositions a créer.

LITURGIE DES LECTURES.

Il faut concevoir les lectures :

— 1. Comme une instruction des fidéles, instruction leur donnant le plan et la volonté de Dieu
(chose admise actuellement par tous). .

— 9. Comme une célébration du Christ présent en sa Parole. A la présence du Christ dans
la liturgie de I'Eucharistie correspond une dutre présence dans le mystere de sa Parole, sous le
« voile » des mots. Les chants doivent exprimer cette réalité. En d'autres termes, la méditation
par le Psaqume graduel doit se tourner vers T'adoration et la célébration du Christ.

LE PROBLEME DES MISSIONS ET DE LA MISSION.

Citant un correspondant allemand nous avions écrit : « Ce qui vaut pour les missions, vaut
partout. » Lisant cela, le P. Deiss réagit vivement. Il serait préférable de dire, suggéraitil : « Les
principes qui valent pour les missions, valent partout. » En effet, il convient de distinguer :

A) Les principes, qui valent universellement.

B) Les points d’‘application.

1l est possible qu'un méme principe suscite des applications bien diverses. Mais ne commettons
pas l'erreur de transplanter les pratiques des pays de mission dans les pays de vieille chré-
tienté. Ce serait qussi mauvais que de transplanter les pratiques des pays de vieille chrétienté en
territoire de mission.

Selon un autre angle de vision, on pourrait envisager :

1) Une liturgie uniquement pour baptisés.

2) Une liturgie de type catéchuménal plus marqué.

Dans toute cette question, il y aurait un terme & définir : le terme mission... mais ce serait
sortir du cadre de cet article.

II. - Réflexions
DEUX PRINCIPES.

Etant reconnu que la musique pleinement liturgique est le chant (auquel peuvent s'adjoindre
certains instruments), deux principes fondamentoux devraient servir de base :

1. — La musique d'un chant dépend avant tout de sa fonction dans la liturgie. La consideé-
ration des répertoires ou « genres de musique sacrée » ne peut intervenir qu'ensuite.

N. B. 1). La fonction dans les rites ne se réduit pas qux nécessités pratiques des cérémonies
ou de l'exécution. Elle est aussi « mystique ». Un chant doit étre, premieérement : praticable,
c’est-a.dire conforme aux rites et accessible & I'assemblée ; deuxiémement : signe, par sa beauté,
du mystére célébré.



2) La fonction d'un chant s’‘explicite ainsi :

a — A quelle fin liturgique chante-ton ? s‘aqitil d'une lecture, d'un hymne ou d'un psaume,
d‘une priere ?

b — Qui doit chanter : un ministre, le peuple, la schola ? .

¢ — Quelle est la forme du texte : dialogue, répoms, antiphone, tropaire ? (1).

d — Quelle musique convient d'une part aux exigences précédentes, d'autre part & l'assemblée
et a ses interprétes ?

3) Dans la mesure ou la liturgie restaure la juste fonction de certains rites chantés, une
partie du répertoire du passé n'est plus adaptée au culte et un qutre répertoire doit étre en
partie créé ou restauré.

2. — Dans le chant liturgique, le texte est premier et la musique & son service.

N.B. 1) De méme qu'il en fut dans la liturgie traditionnelle oti des textes immuables ont &té
revétus de musiques diverses selon les besoins divers changeants des assemblées, de méme,
si la liturgie intégre des ichants en langue moderne, il sera nécessaire que cela se fasse sur
des textes « autorisés » et officiels, relativement fixés et limités. En revanche, ces textes pourront
étre revétus de musiques diverses adaptées aqux différentes communautés. Cette situation sera nota-
blement différente de l'actuelle, ou un cantique nouveau par son genre ou sa mélodie est
généralement doté d'un texte particulier, propriété d'un é&diteur et pour cette raison, lié &
une seule musique. '

2) La tGche la plus ardue dans la création du chant en langue moderne ne réside
pas dans l'adaptation ou linvention de la musique, mais dans I'établissement de textes qui
répondent & toutes les exigences liturgiques, bibliques, spirituelles et littéraires requises et qui
méritent d'étre retenues. L'examen de Ic production montre que, généralement, un auteur isolé
ne peut y prétendre, Un texte liturgique est normalement le résultat d'une expression « d'Eglise ».

LA MESSE.

La mise au point d'un style de messe dominicale adapté & la situation pastorale francaise
ferait souhaiter pour toute assemblée ordincire un type de messe chantée rassemblant les
éléments suivants :

1. — Le chant de toutes les interventions publiques du célébrant, avec les réponses ou accla-
mations du peuple, comme cela a actuellement lieu & la seule messe solennelle ou chantée.
2. — La généralisation du chont des piéces de 1'Ordinaire, sur un choix de mélodies pra-

ticables aux diverses assemblées.

N. B. 1) Les piéces dites de I' « Ordinaire » ne sont rassemblées que par le fait quil s'agit
de textes fixes. Mais musicalement, 'Ordinaire n’existe pas : chaque piéce doit &tre traitée
selon sa fonction propre : le Kyrie comme invocation litanique ; le Sanctus comme acclamation
s'enchainant & la Préface ; I'Agnus comme litanie : le Gloric comme hymne ; le Credo comme
énoncé de la fol.

2) Les trois premiéres piéces, concues ainsi, n'offrent pas de grands problémes (sinon
le trop petit nombre de mélodies recues acceptables pour le Sanctus). Le Gloria, en revanche,
pour les dimanches ordinaires, alourdit le rite d’entrée au détriment de la liturgie de la Parole
(comparer avec les dimanches d'Avent et de Caréme). Enfin le Credo, populaire en France,,
ne remplit guére son réle de rappel conscient de la foi. L'lte missa est devrait étre retiré de la
série et remis dans les acclamations.

3. — Parmi les piéces dites du « propre », la mise & part du graduel comme partie inté
grante de l'office des lectures, donc en langue directement intelligible & I'audition, et en chant
responsorial.

4. — Pour les processionnaux d'entrée et de communion, une certaine souplesse pour s'adapter
& lo communauté, avec plusieurs degrés possibles.

(1) Tropaire : petit chant monostrophique, typique des liturgies orientales, auquel on peut comparer
certaines antiennes latines développées et autonomes. :

’



N. B. Ces degrés pourraient étre les suivants :

a — Le propre grégorien, ou une polyphonie sur les textes actuels.

b — Une psalmodie frangaise, avec refrain du peuple, propre pour chaque messe, corres-
pondant qux textes du missel. Ceci suppose une version officielle des psaumes.

¢ — Une hymne adaptée au temps liturgique et pouvant servir plusieurs dimanches de suite
(dont la forme litiéréaire et chorale serait & étudier. mais dont les onyata syriennes fournissent
un modéle) (2).

d — Quelques chanis « ad omnia » du type Trisagion pour des assemblées pauvres en moyens,
mais qui ne devraient pas éire pour cela privées du bénéfice de la messe chantée.

5. — La restauration de la priére commune d'intercession aprés I'homélie qui devrait pou-
voir étre chantée (au moins la réponse litanique du peuple).

6. — Eventuellement, un bref tropaire d‘anamnése au milieu du canon et de doxologie & la
fin, qui, comme dans les liturgies orientales, associent le peuple cux grands moments de la priére
eucharistique entre le Sonctus et 1'’Amen final

AUTRES CELEBRATIONS.

Autres chants souhaitables pour améliorer les célébrations communes et favoriser une piété
liturgique :

1) Une hymnodie sur les mystéres du Christ, d'aprés les temps liturgiques, et pour certains
grands rites exceptionnels (Jours saints) avec des textes assez amples (cf. les hymnes ambro-
siennes et syriennes) et des mélodies développées. Ces piéces pourraient servir comme pro-
cessionnaux des messes et dans les offices du soir.

2) Des hymnes pour la célébration des sacrements (rites catéchuménaux, baptéme, confirma-
tion, mariage, funérailles).

N. B. 1) Quelques cantiques récents approchent de ce que l'on cherche (« La nuit qu’il
fut livré » ; « Seigneur, venez, la terre est prétre » ; « Source vive »). Mais I'ensemble des
textes de la majorité des chants n'arrivent pas au niveau désiré ; la forme musicale reste
donc provisoire,

2) La demande des allemands d’un analogue de la séquence pour les fétes, et les
essais néerlandais de chants sur I'évangile sont intéressants ; mais pratiquement ils ne s’‘imposent
pas, risquant chez nous d'encombrer la liturgie de la Parole et d’allonger la Messe. Ils peuvent
éire utiles en certains pays (missions). '

Nous arrétons ici nos réflexions sur ce sujet passionnant, qui nous a occupés pendant tout
l'exercice 1962-63. Nous espérons que nos lecteurs y aquront trouvé un stimulant pour leur
réflexion personnelle. Nous remercions tous ceux, francais et allemands, qui ont bien voulu
participer au - dialogue, et nous faisons confiance & la Sainte Eglise pour aider les musiciens
chrétiens, suivant I'exemple du pére de famille de I'Evangile, & tirer de son trésor « des choses
nouvelles et des choses anciennes », pour le plus grand bien des dmes et des cités.

René REBOUD,

avec la collaboration de Jean Bonfils, Paul Cneude,
Lucien Deiss, Joseph Gelinecu et David Julien.

(2) Les onyata les plus typiques se composent d'un tropaire qui se répéte trois fois et s'articule sur deux
versets psalmiques choisis et la doxologie. Le tropaire se termine souvent par une acclamation & laguelle
peut se joindre le peuple.

7



