L"AGNUS DEI

Situation

La liturgie eucharistique a pour forme rituelle le repas du Seigneur qu'il nous a ordonné de
refaire en mémoire de lui, tel que nous le décrivent les Synoptiques et I'Epitre aux Corinthiens :

1. Jésus prit du pain et du vin = offertoire
2. 1l rendit grice et dit une bénédiction = grande priére eucharistique

3. Il rompit le pain fraction
4, et le donna, ainsi que la coupe = communion.

A cbté de la pridre d’action de grice — 2 la fois mémoire des merveilles du salut et parole
consécratoire dans un chant de louange et d’offrande — qui fait de ce repas le sacrement du

sacrifice pascal, nous y trouvons les actions fondamentales de tout repas : préparer et apporter la
nourriture ; la diviser entre les convives ; la distribuer et la consommer. A chacun de ces trois
gestes correspond un chant : chant d'offertoire, chant de fraction, chant de communion. Toute la
célébration du repas du Seigneur est enveloppée de chants, mais tandis que dans l'action de grice
le chant est la forme méme de la parole eucharistique, dans les autres gestes, le chant accompagne
I’action.

Tel est 'Agnus Dei : un chant pour accompagner la fraction du pain.
] G

Notes historiques

Les premiers témoignages que nous possédions sur le chant de I'Agnus Dei datent du 7¢ siécle.
D’aprés le Liber Pontificalis, le Pape Serge Ier (687-701) aurait prescrit que « durant le temps
de la fraction du Corps du Seigneur, le clergé et le peuple devraient chanter Agnus Dei qui tollis
peccata mundi, miserere nobis ». Méme si le témoignage du Liber Pontificalis peut étre contesté
actuellement, il est certain cependant que le chant a été importé d’Orient (Serge I°r était lui-méme
un oriental).

Depuis le 6¢ siécle, on considérait en effet, en Orient, le rite de la fraction comme une
&vocation des souffrances du Seigneur ; la liturgie syrienne chante par exemple : Tx es le Christ
dont le flanc fut transpercé pour nous sur le mont Golgotha & [érusalem ; tu es I'Agnean de
Dien qui étes le péché du monde. En Orient, on désignait méme les oblats par le nom d’ « agneau ».

32



L’'AGNUS DEI

A une époque antérieure, toutefois, et de maniére plus profonde, les Péres commentaient plutdt
le rite de la fraction en le comparant aux apparitions du Christ ressuscité : de méme que le Christ
ressuscité « est apparu 4 beaucoup », son sacrement est communicable a tous.

On chantait ' Agnus Dei aussi longtemps que durait le rite de la fraction du pain, a la maniére
d'une sorte de litanie (comme le Kyrie eleison primitivement). La formule Dona nobis pacem est
sans doute une conséquence du voisinage avec le baiser de paix.

L. D.

Signification biblique

I. LE TEXTE

Le texte liturgique de I'Agnus Dei est emprunté au témoignage que Jean-Baptiste rendit au
Christ devant ses disciples : Voici I'Agnean de Dien qui ote le péché du monde (Jn 1, 29-36).
Il semble que différents facteurs aient joué dans I'application au Christ du titre d’Agnean de Dien.

A. — Le texte de base se lit dans le quatriéme chant du Serviteur de Yahvé :

Yahvé a fait retomber sur lui les crimes de nous tous : affreusement traité, il shumiliait,
il n’ouvrait pas la bouche,
comme un agneau quon conduit 4 la boucherie. (Is. 53,6,7)

La Communauté primitive a vu dans les souffrances du Serviteur de Yahvé la prophétie des
souffrances de Jésus (1). Dans le texte hébreu, le mot que nous traduisons par agneau peut
signifier aussi enfant, serviteur. On sait que I'appellation « Enfant » ou « Serviteur de Dieu »
était courante dans la communauté primitive (2), mais I'humilité du titre a pu étre cause du rem-
placement du sens de serviteur par celui d’agneau ; cette substitution était d’autant plus facile
que dans le texte d'Isaie, le Serviteur de Yahvé est comparé précisément 4 un agneau. Jean-Baptiste
a donc pu désigner Jésus comme le serviteur de Dieu, et la communauté primitive 4 la suite de Jean
I'Evangéliste, aura lu : « Voici I'’Agneau de Dieu ». En Pierre 1, 19, Pierre compare le Christ a
l'agneau qu'on a préparé au sacrifice : Vous avez été rachetés... par un sang précienx, comme
celui d'un agnean sans reproche et sans tache, le Christ.

B. — La crucifixion de Jésus eut lieu a la féte de Piques. La comparaison de Jésus avec
I'Agneau pascal, implicitement suggérée par les circonstances historiques, se trouvera clairement
explicitée par Paul : Le Christ, notre Paque, a été immolé (3). Jean la reprendra lui aussi, dans
le récit de la Passion ; en éctivant : Cela est arvivé pour que Saccomplit VEcriture, il montre
l'importance qu’il accorde 4 la réalisation de cette prophétie (4).

L’ensemble de ces textes souligne les idées suivantes :

a) I'humilité et la patience du Christ souffrant injustement et le caractére expiatoire de sa
mort : il portait nos péchés.

(1) Clest & partir de ce texte que Philippe annong¢a Jésus a I'eunuque de la Reine de Candace (Act. 8,26-35).
(2) Ac. 3,13 ; 4,27,30.

(3) 1 Co. 5,7.

(4) Jn 19,21 ; of. Ex. 12,46).

33



L’AGNUS DEI

b) le mémorial du mystére pascal : le sang de I'Agneau pascal protégeait les Israélites lors
de leur départ d’Egypte ; le sang de Jésus protége le peuple de la Nouvelle Alliance et le purifie
de ses péchés ; mais tandis que la Pique ancienne s'étendait au seul peuple d'Israél, la Pique
nouvelle est offerte 4 toute I'humanité, I’Agneau de Dieu 6te le péché du monde.

c) dans I’Apocalypse, le théme a pris une importance considérable :

— le sang de I'’Agneau efface nos péchés (5).

— dans la liturgie céleste, I’Agneau recoit la puissance universelle sur les nations, ouvre le Livre
de vie (6), est adoré par toute la création (7), inaugure le régne de paix (8), triomphe des
puissances infernales (9), exerce le jugement (10).

— Roi des rois et Seigneur des seigneurs (11), ’Agneau célébre au ciel ses noces royales et éter-
nelles avec I'Eglise-Epouse (12).

Ainsi donc, vers les années 95, date ol Jean terminait la rédaction de I’Apocalypse, le titre
d’Agneau de Dieu était devenu un des titres privilégiés du Christ glorifié.

2. LE RITE

La célébration de I'Eucharistie renouvelle le geste méme du Seigneur, selon son commandement :
« Faites ceci en mémoire de moi » (1 Co. 11, 25). Or les quatre traditions qui nous rapportent
I'Institution de la Céne, celle de Mt. 26, 26, celle de Mc 14, 22, celle de 1 Co. 11, 24 i laquelle
s'apparente celle de Luc 22, 19, mentionnent toutes le rite de la fraction du pain : « Jésus prit le
pain, rendit grice a son Pére, le rompit et dit : Ceci est mon Corps... ». Dés les origines du culte
chrétien, ce rite prit une importance considérable. Les Actes des Apétres appellent I'Eucharistie la
« fraction du pain » et la Didaché nomme « fraction » le pain eucharistié. C'est que le geste de
rompre le pain signifie intensément l'unité d’une seule famille rassemblée autour d’une seule table,
mangeant le méme pain. Vers les années 54-57, Paul expliquera dans 1 Co. 10, 16-17 :

Le calice de bénédiction que nous bénissons, n’est-il pas la communion au sang du Christ ?
Le pain que nous rompons n'est-il pas la communion au corps du Christ ? Parce que le pain
est un, nous sommes un seul corps dans une multitude ; car nous participons tous au Pain unique.

Certes, la grice signifiée par le rite de la fraction demeurait présente a toutes les messes, méme
lorsque le rite eut disparu par suite de I'introduction de I'usage du pain azyme et des petites hosties.
Mais le rite Jui-méme vient d’étre restitué et heureusement mis en valeur au rituel de la concélébration.

Méme si Pon faisait abstraction du vite, la litanie de I'Agnus demeure un chant
eucharistique d'une grande richesse scripturaire et théologique. La messe est en effet
le: mémorial de la Passion et de la Résurrection du Seigneur, de tout cet ensemble que

(5) Ap. 5,9 ; 7,14 ; 12,11.

(6) Ap. 5,7 et ss.

(7) Ap. 5,8 et ss.

(8) Ap. 5,7.

(9) Ap. 17,14

(10) Ap. 6,16 et ss. ; 13,8 ; 14,10 ; 21,27,
(11) Ap. 17,14 et 19,16.

(12) Ap. 19,9.

349



L’AGNUS DEI

nous appelons la Paque du Seigneur ; or cest précisément ce théme pascal qu’évogue
la mention de I’ Agnean de Dien. Situé entre le canon et la communion, entre I offrande
gque PEglise fait du Christ au Pére et 'offrande que le Pére fait du Christ a I'Eglise,
ce chant litanique doit atteindre une grande solennité, il doit étre Pécho des accla-
mations que la liturgie céleste adresse a I Agneau immolé et triomphant.

L’Agneau qui est la victime de la Pique nouvelle, et qui va aussi devenir notre nourriture, est
ainsi le centre de la liturgie céleste et terrestre ; et tandis que I'Eglise du ciel lui adresse ses hymnes
de victoire, I'Eglise de la terre, qui se trouve encore en terre d’Exode, fait monter vers lui ses
supplications pour le pardon de ses péchés, pour la délivrance de I'ancienne setvitude, pour la paix
de son 4me.

L. D.

Les acteurs

Litanie de supplication pour la fraction, la forme litanique de I'’Agnus Dei marque un désir
d’intensification de la priére. Les documents anciens (Liber Pontificalis, Remi d’Auxerre, Sicard de
Crémone) en font un chant du clergé et du penple ; ensuite on le voit apparaitre dans les sacramen-
taires, ce qui indique sa récitation par le célébrant. Aux 11e-12¢ siécles il s’enrichit de mélodies ornées,
il est assuré souvent par les clercs, puis il passe au cheeur de chant et le prétre le récite 2 patt, enfin
il est abondamment « tropé ». On est loin de la forme ancienne XVIII de la vaticane, qui
s’enchaine avec le « Pax Domini ». Au 12¢ siécle (dans 'Ordo romain I) la schola est seule a
le chanter.

Sa forme textuelle indique clairement sa forme musicale et I'intervention de ses « acteurs » :
trois invocations et trois réponses. Les Directives pratiques précisent les diverses possibilités concer-
nant les acteurs de ce chant litanique : « La structure méme de cette triple invocation suggére de
traiter chaque invocation de maniére identique ; le pewple chante ou dit, par trois fois, la finale
(« miserere... » ou « prends pitié... ») ; le début est, soit chanté ou dit intégralement par un
soliste (le célébrant & la messe lue) ou la schola, soit distribué entre le soliste (« Agnus Dei »)
et la schola (« qui tollis... »). A la messe lue, on peut. également faire dire par le peuple avec
le célébrant les trois invocations en entier » (n° 99). Les nouvelles rubriques du Missel sont plus
générales : s'il est chanté ou lu par le peuple ou la schola le célébrant ne doit pas le dire privément
mais il peut le dire ou le chanter avec le peuple ou la schola.

L'alternance 4 deux cheeurs (et dans les formes musicales qui la supposent) ne correspond
pas 2 la structure normale de cette piéce, pas plus que les formes exclusivement chorales. Mais
une forme ornée et méme une polyphonie « homophonique », qui laisserait la place du peuple
serait excellente.

]. B.

N. B. — Le Kyriale simplex propose sept Agnus Dei, le Vat. XVIII, (trés fondamental et
toujours utilisable), le XVI (pas plus heureux que le Sanctus XVI), I'ad. lib. II (trés popu-
laire), le Vat. X (trés beau, avec 2° Agnus différent), celui des litanies du Sacré-Ceeur (joli,
mais « sentimental »), des litanies de Lorette, et un autre (n° 17) dont la réponse est trés
facile (N.D.L.R.).



L’AGNUS DEI

[a fonction et la forme

L’Agnus Dei a été aussi 4 l'origine une litanie. On dit qu'il a été introduit dans la messe
par le pape Serge Ier (687-701) comme chant commun du clergé et du peuple. D’aprés sa fonction,
il a été d’abord un confractorium : chant pour la fraction du pain. Cette piéce de l'ordinaire de
la messe fut donc originellement destinée, comme les chants de procession (introit, offertoire,
communion) i accompagner un rite. L'invocation était répétée aussi longtemps qu'il était nécessaire.
Ce n'est qu'au 9¢ siécle que l'on trouve les premiers témoins du triple Agnus. Au 10¢ siécle, on
commenga d'abord & remplacer le troisiéme « miserere nobis » par le « dona nobis pacem ». On
chante aujourd’hui encore trois fois « miserere nobis » a I'église du Latran. Dans la liturgie milanaise,
le confractorium est un « répons » qui fait partie des chants du propre.

Lorsque la fraction du pain, aux 9°-10¢ siécles, tomba en désuéiude par raréfaction des
commauniants, le chant de I'Agnus Dei devint le chant du baiser de paix. Dans bean-
coup d’endroits, pendant que I Agnus Dei était chanté, le prétre tenait les deux moitiés
de Phostie au-dessus du calice ou il soulevait le calice. L' Agnus Dei devenait le chant
d’hommage an Sacrement. La merveilleuse forme contrapuntique de I'Agnus Dei vient
peunt-étre de la. Enfin, I Agnus Dei devint chant de communion et il a conservé prati-
quement cette fonction dans les différentes messes polyphonigues jusqu'a nos jours.
Ou bien il prit la place de Pantienne de communion, ou bien Iantienne devint un
second chant de communion, anquel on attacha moins 4 attention musicale.

® Quelle fonction aura I'Agnus Dei dans la restauration des rites de la messe ? Selon les
instructions concernant l'utilisation de la Constitution conciliaire sur la sainte liturgie du 26 sep-
tembre 1964, I'’Agnus Dei, comme les autres chants de I'ordinaire de la messe, peut étre chanté ou
dit par le célébrant avec toute I'assemblée, ou avec la schola. Alors, I’ Agnus Dei n’est plus un chant
d’accompagnement, mais constitue un rite propre. Il est, comme le Kyrie, un « appel », et la forme
musicale doit y correspondre. Mais le célébrant n’est pas obligé de chanter ou de dire I’Agnus avec
les autres. Il peut, pendant le chant de I'Agnus Dei, dire les priéres préparatoires 4 la communion.
' Surtout, dans la concélébration, on fait 4 nouveau une véritable fraction durant I’Agnus Dei. Ainsi
I’Agnus redevient un chant d’accompagnement de I'assemblée ou du cheeur.

® En ce qui concerne la forme musicale, on jouit donc ici d'une certaine liberté. A c6té de
la forme litanique qui est celle du texte liturgique, un Agnus en forme de « lied » est également
possible. Mais dans ce cas, il faudrait se demander si la répétition d'une strophe garde un sens.
Il est naturel de répéter un « cri d’appel ». Mais il y a quelque chose d’artificiel & répéter une
strophe avec le méme texte, car cela est étranger a la forme lied. Il est douteux que dans la
perspective de la réforme liturgique, I'Agnus Dei soit congu comme chant d’accompagnement aux
priéres du prétre avant la communion. Peut-étre I'Agnus Dei redeviendra-t-il un chant d’accompa-
gnement — non pas de la communion, ni des pri¢res qui la précedent — mais d’un véritable rite
restauré de la fraction du pain.

Dr H. HUCKE

36



L’AGNUS DEI)

[e texte francais

Nous avons i creuser trois expressions : « Agneau de Dieu », « qui enléves le péché du
monde » et « donne-nous la paix ». Le mot « pitié » a été expliqué 2 propos du Kyrie.

Il faut se mettre dans l'acte du chant. Nous avons ici une invocation répétée trois fois (sauf
la finale) et qui figurait déja dans le Gloria (13).
Elle a une origine évangélique.

Elle servait originellement i accompagner un geste liturgique important : la fraction du Corps
du Christ, préalable a I'acte de communion.

Ces considérations éclairent le texte au moins autant que I'examen des mots 2 la loupe.

¥ Agneau de Dieu

On entend affirmer que cette image ne dit rien & la plupart des Frangais d'aujourd’hui, ou
tout au moins qu'elle n’évoque que la miévrerie, la douceur, la résignation, tous sentiments que
I'homme moderne réprouverait ; cela rappellerait les agneaux brodés des chasubles ou des parements
d’autels, les bergeries, certains Bons Pasteurs... ne rien dire, tout accepter, tendre la joue, dire amen
A tout. On voit ici le risque de vouloir serrer de trop prés le contenu de certaines images.

En réalité dans « Agneau de Dieu », il y a « de Dieu », ce qui empéche d’identifier celui qui
est désigné avec I'animal plus ou moins bélant, sans pour autant évacuer la référence 4 une histoire.

Aussi bien, & Pobjection : « combien savent aujourd’hui ce qu'est un agnean ? » et
« ceux qui le savent ne voient guére le rapport avec [ésus-Christ », un de mes amis
répond : heurensement ! Oui, nous dirions volontiers : heuvenx cenx qui n'ont pas va
et qui ont cru. Au demeurant, ne disons rien des noms d'animaux plus on moins
familiers qui émaillent les conversations quand il sagit de désigner des personnes.

L'évangile et la liturgie, dés L'origine, ont recueilli et réuni sous le mot agneau deux traditions.
D’une part celle du « Serviteur de Dieu ». La comparaison trouvée par Jérémie persécuté, se disant
agneau qu'on méne i l'abattoir, fut reprise par Isaie pour la mort du Serviteur de Dieu en expiation
des péchés de son peuple, ce qui annongait le destin du Christ, comme I'expliqua plus tard le diacre
Philippe, et comme les évangélistes le penseront devant le silence de Jésus durant son procés. Et
d’autre part celle du sang de I'agneau qui servit de signe pour épargner les fidéles et prit ensuite
valeur rédemptrice faisant des fidéles un « peuple consacré », « un royaume de prétres ».

La toute premiére communauté chrétienne vit en Jésus, notamment dans sa mort, « le véritable
agneau » pascal (14) : notre Pique, le Christ, a été immolé ».

Mais on dit : Pourquoi garder ce relent de sacvifice sanglant ? Réponse : le Christ

West pas un mythe, une idée désincarnée. 1l est venu dans Phistoire des hommes &
laguelle il a donné, sans la biffer, un accomplissement et une signification.

(13) et & la fin des litanies des Saints, ot la finale varie chaque fois.
(14) Cf. Exsulter et préface pascale.

37



L’AGNUS DEI

Les mots « Agneau de Dieu » sont lourds de toute une histoire humaine, qui nous interdit
de les réduire 4 une image grossiérement matérielle et banale, et nous oblige, au contraire, 3 les
prendre au sérieux, si nous ne voulons pas renier Ihistoire & laquelle nous appattenons. Comme
le sacrifice de Jésus-Christ n'a pas annulé les offrandes insuffisantes d’Abel et de Melchisédech,
mais les a accomplies. Il ne s’agit pas d'un symbole, vide de sens. On ne recolle pas 4 tout prix sur
un mot vide une signification fantaisiste pour le justifier. On se replonge dans la vérité de la
condition humaine.

Eh bien, non ! il n’existe pas de petit de brebis capable de représenter & lui seul, & la fois la
lointaine victime des pasteurs hébreux célébrant leur féte, le sang qui marqua les portes des privi-
légiés lors du grand soir de la sortie en force de I'Egypte, le serviteur qui a payé pour ses coreli-
gionnaires, la mort librement consentie de Jésus. Il n’en existe pas ! Mais l'expression qui rend
compte de cette unique réalité vivante se doit de ne rien renier de cette histoire et de s’appuyer
sur le mot concret originel qui lui a servi de support significatif et qu’il a empéché de divaguer.

On nous permetira cette derniére observation . je comnais une famille oz le gigot
d’agnean figure an menu de lanniversaire de mariage des parents parce que le jour
de leurs noces, il en fut ainsi. Le mariage w'est pas une idée, mais une vie qui §exprime
en mille gestes quotidiens. L'entomologie des mots ne wvoit pas le rapport que cette
famille fait entre agnean et mariage. Il n'y en a pas. Le rapport est évidemment
an-deld des mots pris séparément. Ainsi de I Agnean de Dien.

H qui enléve le péché du monde.

Clest la phrase de Jean-Baptiste, pensant probablement au Serviteur de Dieu, qui se continue.
On supplie I’Agneau de Dieu en tant que sa mort fut et demeure rédemptrice, et ouvre ce monde
nouveau, d’ott le péché, I'éloignement de Dieu, est exclu, définitivement « enlevé », ot, dans un
festin de noces ininterrompu, 'homme est devenu le commensal de Dieu, le voit face i face... ce
que la communion dans un instant va mystérieusement a la fois promettre et réaliser.

Le latin, en substituant le plurviel an singulier, avait souligné la véférence au Servitenr.
Le singulier dit plus que la somme des péchés. La réalité est évidemment plurielle,
mais quand on parle d'une foule, nul ne croit qu'il W'y a quw'une seule personne.
Le singulier élimine Pinguiétude de celui qui se demande si le Christ a bien pensé i lui.

Jésus a rapproché I'homme de Dieu. Il a fait habiter Dieu en I'humanité. Il a été jusqu'au
bout de I'Incarnation. Il a pris et porté le péché, tout le péché de 'homme — sans étre péché,
puisqu'il est Dieu, le contraire méme du péché — il a pris sur lui tout ce qui éloigne I'homme
de Dieu, et le divise, jusqu'a cette brisure définitive, la mort. Il a pris tout cela pour en décharger
I'homme et lui rendre la paix, la réconciliation avec Dieu et avec lui-méme. Nous demandons 4 ce
Sauveur de nous manifester sa pitié, sa miséricorde, son amour : d’enlever encore notre péché, de
réduire nos séparations, nos murs, nos oppositions... de ne pas considérer notre péché mais notre
faiblesse et I'accueil que nous sommes préts 4 lui faire.

N Donne-nous la paix

Ce que nous demandons en fin de compte, aprés la manifestation de cet amour de Dieu qui
pardonne nos péchés, et au moment méme ol nous allons partager le pain de I'unité, cest la paix.

38

!



L'AGNUS DEI

La paix, non plus seulement la tranquillité, le bien-étre, la sécurité, la concorde, 2 quoi tous les
hommes ont toujours aspiré, mais la réconciliation avec Dieu, que nous a méritée le sang de I’ Agneau
pascal et la réconciliation avec les autres, la paix promise par le Ressuscité et que lui seul, et non
pas le monde, peut donner : sa présence, le Seigneur avec nous, en qui nous passons de la mort
a la vie.

La paix signifiée par le geste d’amitié fraternelle, partant de l'autel représentant Jésus-Christ.
La paix que demande le Pater et qui se partage comme le Pain. La paix sur terre aux hommes
bien-aimés.

Cl. R

[a catéchese aux enfants

« Le pain que nous rompons n’est-il pas communion au corps du Christ ? Puisqu’il n’y a qu'un
pain, A nous tous nous ne formons qu'un seul Corps » (1 Co. 10, 16). Si nous aimons évoquer ce
texte en entrainant des jeunes i réfléchir sur le sens de I’Agnus, c’est que ce chant, primitivement et
au Moyen Age encore, accompagnait « la longue et émouvante Fraction des pains consacrés ». Il faut
rappeler aussi l'importance de cette expression : les premiers chrétiens désignaient couramment
I'Bucharistie par les mots « Fraction du pain ». Cest donc dans une méme perspective que nous
ferons envisager la Fraction du Pain et la Paix de I'’Agneau.

Le Christ est ressuscité A jamais, mais, « jusqua ce qu’il vienne », la fraction du pain nous
rappelle qu'il lui a fallu mourir, donner sa vie dans la douleur de la croix, comme il nous la
donne maintenant, dans le mystére de ce partage sacramentel du Pain qui est son corps, pour qu’a
notre tour, nous aimions comme Lui. Jusqu'a donner notre vie, notre chair, notre existence « pour
le salut du monde » (Jean 6, 51).

Agneau pascal : dans certains passages de la Bible, I'Agneau et la Pique ne font qu'un, la
Pique c’est I'agneau lui-méme. En Exode 12, 46 on dit de la Pique qu'elle sera mangée. En Exode
12, 47 on dit quelle sera célébrée. Il nous faut, entrant dans la mentalité biblique, apprendre a
voir dans ce double sens une richesse et non une source de malaise. Ce double sens culminera dans
le Christ qui est notre sauvenr et notre salut.

L’événement de notre rédemption est en effet « personnifié » dans le Christ. « Cest Moi la
résurrection et la vie » (Antienne du Benedictus, c¢f. Jn 11, 25). Notre Pique, c'est d’adhérer a
Jésus-Christ, I’ Agneau de Dieu, c'est de nous conformer (con-former) i une vie humaine pascale,
a une existence d’Agneau de Dieu.

1l faut méditer ce mystére de I Agnean et essayer d’en retrouver le sens. Agneau,
Cest un type d’homme. Clest le type d’homme chrétien. Ce devrait étre le type
d’homme idéal des chrétiens. Le supréme compliment, dans nos bouches, devrait étre
que nous disions de quelqu’un que nous trouvons remarquable : « Ga, ’est un agnean ! ».
1l faut bien dire que nous en sommes loin. Le lion, Vaigle, le cheval, le bauf méme
(« fort comme un baeuf) nous serviront & évoquer la puissance, la force, Vintelligence.
Mais la virilité, que nous soubaitons & juste titre chezx un homme pleinement homme,
est pen liée dans notre esprit & ce que recouvre le terme d'agnean. Tout au plus ce
mot évoque-t-il pour nous un enfant bouclé, doux et gentil.



L'AGNUS DEI

On peut se demander dés lors ce qui surgit de nos ceeurs quand nous chantons la messe
« Agneau de Dieu... » Il y a une association perdue. Redonner au chapitre 53 d'Isaie la place qu'il
avait dans le ceeur des croyants d’avant le Christ nous permettra d’entendre, dans le sens ou elle a
été dite, la grande, la messianique prophétie de Jean-Baptiste que nous rapporte Jean au chapitre 1,
verset 36, de son évangile : « Voici I’Agneau de Dieu ».

Aux enfants que je veux faire sortir des réves suaves et bélants sur lesquels ce mot les
embarque, je dis qu'un agneau est un patient. Quelqu'un qui est capable de supporter beaucoup, de
souffrir longtemps. Il faut essayer de retrouver la notion d'une douceur virile. Elle est surmon-
tement et non absence de réflexes violents, elle est amour confiant et non passivité résignée.

Un chant du seuil évoque cette longue patience, cette lente « passion » : le Pére Duval
a chanté Vimage du Serviteur souffrant, du Pauvre, de I'Agnean « passant » doulon-
rensement « rue des Longues-Haies ». Ce chant (SM 45-11) est vraiment un chant
pascal, un chant de passage douloureux de ce monde vers Vautre par la souffrance
comme Pannongait Isaie, comme Pa vécu le Christ et aprés lui le plus petit d’entre
les siens (Ms. 25, 42-43). Agneau de Dieu qui porte les péchés du monde, rue des
Longues-Haies, le Seignenr passait... : e

Cest I'aujourd’hui de I'Agnus Dei qui nous est proposé 1a. C'est la messe célébrée dans la vie

de ceux qui acceptent d’appartenir 4 cette « race » pascale, a ce Corps du Christ, & ce Pain
rompu — brisé, exténué, mangé — pour que vive le monde. Dans Sa paix.

Avec les jeunes, apprenons d considérer comme divins, dans notre vie, non les moments
de succés, d'immunité et de puissance, mais précisément ce qui fait de nous, a certaines
heures, des panvres, des humiliés, des « agneaunx », des serviteurs souffrants. Parce
qu’ obéir an Pére, dans les conditions terrestres, ne va pas sans « Sanéantiv soi-méme,

venant condition d'esclave » (Ph. 2, 5-8) pour la rémission d’'un grand nombre.
&

« Je dis seulement quil y a sur cette terre des fléaux et des victimes et qu'il faut, autant
qu'il est possible, refuser d’étre avec le fléau » (Camus, dans La Peste, N.R.F., p. 278).

Cest & peu prés cette bonne résolution-li que nous devrions inculquer et avoir dans le ceeur
pour chanter valablement I’Agnus Dei. Chanter « Agneau de Dieu... donnez-nous la paix » en
étant décidé & rester du coté des loups et des tigres, c'est tricher. La paix de I’Agneau n'est donnée
qu'a ceux qui acceptent de souffrir et de lutter avec Lui, du c6té des victimes. Pour que régnent la
Justice et la Paix.

® QUESTIONS : Comment les premiers chrétiens désignaient-ils la messe ? Comment
comprendre le symbole d'unité qu’on wvoit la ? Pourquoi demande-t-on « la paix »
a « Vagnean » de Dien ? (Cf. Is. 53, 3-12 et Ep. 2, 11-18).

C. F

40



