
L'AGNUS DET

Situation
La liturgie eucharistique a pour forme rituelle le. repas du.seigneur..qu'il nous a-ordonné de

rcfaire en mZmoire de lui, tel {ue nous le décrivent les Synoptiques et I'Epître aux Corinthiens :

1. Jésus prit du pain et du vin offertoire
Z. il renàit grâcè et dit une bénédiction - grande prière eucharistique

3. Il rompit le pain
4. et le donna, ainsi que la coupe

= fraction
: communion.

A côté de la prière d'action de grâce - à la fois mémoire des merveilles du salut et parole

consécratoire dans'un chant de louanle et d'ofirande - qui fait de ce rePas le sacrement du

sacrifrce pascal, nous y trouvons les actions fondamentales âe tout rePas : préparer et,apporter la

nourriturè ; la divisei entre les convives ; la distribuer et la consofirmer. A chacun de ces trois

gestes corréspond un chant : chant d'ofiertoire, chant de fraction, chant de communion. Toute la
Ëélébration dn t.pur du Seigneur est enveloppée de chants, mais tandis que dans I'action de grâce

le chant est la fùme même-de la parole eu-haristique, dans les autres gestes, le chant accomPagne

l'action.

Tel est I'Agnus Dei : un cltanl poar accomptSner la ftaction du pain'

I, G,

Notes historiques

Les premiers témoignages que nous possédions sur le chant de l'Agnus Dei datent du 7e siède.

D'après ie Liber Pontificalis, le Pape Serge I"" (687-7OL) aurait. prescrit que .(( d"t"! le 
_tem.ps

de L fraction du Corpi du Seigneui, le clèrge et le peuple devraient chanter. Agnus Dei qui tollis
peccatd. mundi, nzircràre nobis >. Même si le témoignage du Liber Pontificalis P."l ê!... contesté

Lctuellement, il est certain cependant que le chant a été importé d'Orient (Serge I"" était lui-même

un oriental).
Depuis le 6e siècle, on considérait en efiet, en Orient, le rite de la fraction colnme une

évocatio'n des soufirances du Seigneur ; la liturgie syrienne chante par exemple : Ta es le Cbri$
dont le ftanc fut transpercé pour nous sur le ntont Golgotha à l.érusalem.; îu es-.|'Agneau de

Dieu qui' ôtet tà pactta du monde. En Orient, on désignait même les oblats par le nom d' << agneau >>.

=2



L'AGITUS DE'

A une époque antérieure, toutefois, et de manière plus profonde, les Pères commentaient plutôt
le rite de la fraction en le comparant aux apparitions du Christ ressuscité : de même que le Christ
ressuscité ( est apparu à beaucoup >, son sacrement est communicable à tous.

On chantait I'Agnus Dei aussi longtemps que durait le rite de la fraction du pain, à la manière
d'une sorte de litanie (comme le Kyrie eleiton primitivement). La formule Dona nobis pacem est
sans doute une conséquence du voisinage avec le baiser de paix.

L. D,

Signification biblique

I. LE TEXTE

Le texte liturgique de l'Agnus Dei est emprunté au témoignage que Jean-Baptiste rendit au
Christ devant ses disciples : Voici I'Agneau de Dieu qui ôte le péché du monde Qn l, 29-36).
Il semble que différents facteurs aient joué dansl'application au Christ du titre d'Agneau d.e Dieu.

A. - Le texte de base se lit dans le quatrième chant du Serviteur de Yahvé :

Yahvé a fait retomber sur lui les crimes de nous tous : affreusement traité, il s'humiliait,

:i#:'lï'&ï.ji iiïl''conduit à la boucherie . (ts. 53,6,7)

La Communauté primitive a vu dans les souffrances du Serviteur de Yahvé la prophétie des

souffrances de Jésus (1). Dans le texte hébreu, le mot que ûous traduisons par agneau peut
signifier aussi enfant, serviteur. On sait que l'appellation << Enfant )) ou (( Serviteur de Dieu >>

était courante dans la communauté primitive (2), mais l'humilité du titre a pu être cause du rem-
placement du sens de serviteur par celui d'agneau ; cette substitution était d'autant plus facile
que dans le texte d'Isaïe, le Serviteur de Yahvé est comparé précisément à un agneau. Jean-Baptiste
a donc pu désigner Jésus comme le serviteur de Dieu, et la communauté primitive à la suite de Jean
l'Evangéliste, aura lu : << Voici I'Agneau de Dieu >>. En Pierre L, 19, Pierre compare le Christ à

l'agneau qu'on a préparé au sacrifice : Vous auez été racbeîét,., Par un sang précieut(, cofnr/te
celui d'un agneau sans reproche et sanr îache, le Chrisr,

B. - La crucifixion de Jésus eut lieu à la fête de Pâques. La comparaison de Jésus avec
l'Agneau pascal, implicitement suggérée par les circonstances historiques, se trouvera clairement
explicitée par Paul : Le Cbrist, nolre Pâque, a été immolé (3). Jean la reprendra lui aussi, dans
le récit de la Passion ; en écrivant : Cela est arriué pour que s'accomplît I'Euiture, il montre
l'importance qu'il accorde à la réalisation de cette prophétie (4).

L'ensemble de ces textes souligne les idées suivantes :

a) l'humilifé et la patience du Christ souffrant injustement et le caractère expiatoire de sa

mort : il portait nos péchés.

(f) C'est à partir de ce texte que Philippe annonça Jésus à l'eunuque de la Reine de Candace (Acl. 8,26-15\.
(2) Ac. i,ri ; 4,27,i0.
(1) L Co. 5,7.
(4) Jn t9,2t ; ct. Ex. t2,46').

33



L'AGNUS AE'

b) le mémorial du mystère pascal : le sang de l'Agneau pascal protégeait les Israélites lors
de leur départ d'Egypte ; le sang de Jésus protège le peuple de la Nouvelle Alliance et le purifie
de ses péchés ; mais tandis que la Pâque ancienne s'étendait au seul peuple d'IsraëI, la Pâque
nouvelle est offerte à toute I'humanité, I'Agneau de Dieu ôte le péché du monde.

c) dans l'Apocalypse, le thème a pris une importance considérable :

- le sang de I'Agneau efface nos péchés (5).

- dans la liturgie céleste, l'Agneau reçoit la puissance universelle sur les nations, ouvre le Livre
de vie (6), est adoré par toute la création (7), inaugure le règne de paix (8), triomphe des
puissances infernales (9), exerce le jugement (10).

- Roi des rois et Seigneur des seigneurs (11), I'Agneau célèbre au ciel ses noces royales et éter-
nelles avec l'Eglise-Epouse (12).

Ainsi donc, vers les années 95, date où Jean terminait la rédaction de I'Apocalypse, le titre
d'Agneau de Dieu était devenu un des titres privilégiés du Christ glorifié.

2. LE RITE

La célébntion de l'Eucharistie renouvelle le geste même du Seigneur, selon son commandement :

<< Faites ceci en mémoire de moi ) (1 Co. L1, 2r). Or les quatre traditions qui nous rapportent
I'Institution de la Cène, celle de Mt. 26, 26, celTe de Mc '1.4, 22, celle de L Co. 11, 24 à laquelle
s'apparente celle de Luc 22, 19, mentionnent toutes le rite de la fraction du pain : ( Jésus prit le
pain, rendit grâce à son Père, le rompit et dit : Ceci est mon Corps... >>. Dès les origines du culte
chrétien, ce rite prit une importance considérable. Les Actes des Apôtres appellent l'Eucharistie la
<< fraction du pain >> et la Didachè nomme << fraction > le pain eucharistié. C'est que le geste de
rompre le pain signifie intensément l'unité d'une seule famille rassemblée autour d'une seule table,
mangeant le même pain. Vers les années ,4-J7, Paul expliquera dans 1 Co. 1.0, 16-17 :

Le calice de bénédiction que nous bénissons, n'est-il pas la communion âu sang du Christ ?

Le pain que nous rompons n'est-il pas la communion au corps du Christ ? Parce que le pain
est un, nous sommes un seul corps dans une multitude ; car nous participons tous au Pain unique.

Certes, la gràce signifiée par le rite de la fraction demeurait présente à toutes les messes, même
Iorsque le rite eut disparu par suite de l'introduction de I'usage du pain azyme et des petites hosties.
Mais le rite lui-même vient d'être restitué et hzureusement mis en valeur au rituel de la concélébration.

Même si lon faisait absrracîion da rite, la litanie de I'Agnus demeure un chanl
eucharistique d'une grande ùcheste scripluraire et tbéologique. La meste est en effet
le'mémorial de Ja Pasion et de la Rëturreclion du Seigneur, de îoat cet entemble que

(t) Ap. 5,9 ;7,14 ; tz,rt.
(6) Ap. 5,7 et ss.

(7) Ap. 5,8 et ss.

(8) Ap. 5,2.

O) Ap. t7,r4.
(to) 4p.6,16 et ss. ;73,8;14,70;21,27.
(11) Ap. t7,L4 et t9,L6.
(t2) Ap. r9,9.

e+



L'AGflUS OE'

nour aPPelons la Pâque du Seigneur ; or c'esl précisément ce lhème pascal qu'éuoque
la nzention de I'Agneau de Dieu. Situé enlre le canon et la communion, entre I'offrande
que I'Eglise fait du Christ au Père et I'offrande que le Père fait du Chri$ à I'Eglise,
ce cltant litanique doit atteindre une grande solenniîé, il doit être l'écho des accla-
rnations que la liturgie céleste adresse à l'Agneau immolé et triontphanr.

L'Agneau qui est la victime de la Pâque nouvelle, et qui va aussi devenir notre nourriture, est
ainsi le centre de la liturgie céleste et terrestre ; et tandis que l'Eglise du ciel lui adresse ses hymnes
de victoire, l'Eglise de la terre, qui se trouve encore en terre d'Exode, fait montêr vers lui ses
supplications pour Ie pardon de ses péchés, pour la délivrance de I'ancienne servitude, pour la paix
de son âme.

L, D,

les acteurs

Litanie de srrFplication pour Ia fraction, la forme litanique de I'Agnus Dei marque un désir
d'intensiûcation de la prière. Les documents anciens (Liber Pontiûcalis, Remi ,d'Auxerrè, Sicard de
Crémone) en font un cban, du clergé el du peuple; ensuite on le voit apparaître dans les sacramen-
taires, ce qui indique sa récitation par le célébrant. Aux 11e-12e-siècles il s'ènrichit de mélodies ornées,
il est assuré souvent par les clercs, puis il passe au chæu] de chant et le prêtre le récite à part, enfin
il est abondamment ( tropé >. On est loin de la forme ancienne XVllt de la vaticane, qui
s'enchaîne avec Ie << Pax bomini >>. Au 12e siècle (dans l'Ordo romain I) la schola est seule à
Ie chanter.

Sa forme textuelle indique clairement sa forme musicale et l'intervention de ses (( acteurs )) :

trois invocations et trois réponses. Les Direcliaes prariquet précisent les diverses possibilités concer-
nant les acteurs de ce chant litanique : << La structure même de cette triple invotation suggère de
traiter chaque invocation de manière identique ;le peuple chante ou dit, par trois fois, la finale
(<<_ miserere... )) ou << prends pitié... >) ; le début est, soit chanté ou dit intégralement par un
soliste (le célébrant à la messe lue) ou la schola, soit distribué entre le soliste (<< Agnus Dei >>)

et la-schola (o q"i tollis... >). A la messe lue, on peut. également faire dire par le-peuple avec
le célébrant les trois invocations en entier > (no 99). Les nouvelles rubriques du Missèt sônt plus
générales : s'il est chanté ou lu par le peuple ou la schola le célébrant ne dôit pas le dire privément
mais il peut Ie dire ou le chanter avec le peuple ou la schola.

L'alternance à deux 
_ 
cheurs (et dans les formes musicales qui la supposent) ne correspond

pas à la structure normale de cette pièce, pas plus que les formes excluiivement chorales. idais
une forme ornée et même une polyphonie << homophonique >>, qui laisserait la place du peuple
serait excellente.

I. B.

N. B. 
- 

Le Kyriale simplex propose sept Agnus Dei, le Vat. XVIII, (ttès fondamental et
toujours utilisable), le XVI (pas plus heureux que le Sanctus XVI), l'ad. lib. II (très popu-
laire), le Vat. X (très beau, avec 2u Agnus différent), celui des litanies du Sacré-Cæur (joli,
mais << sentimental >), des litanies de Lorette, et un autre (n" 17) dont la réponse est très
facile (rv,o.r.n.).

35



L'AGNUS DET

Lt fonction et h forne

L'Agnus Dei a été aussi à l'origine une litanie. On dit qu'il a été introduit dans la messe
par le pape Serge I"" (687-7OL) comme chant commun du clergé et du peuple. D'après sa fonction,
il a êté d'abord un confractorium : chant pour la fraction du pain. Cette pièce de l'ordinaire de
la messe fut donc originellement destinée, comme les chants de procession (introït, offertoire,
communion) à accompagner an rite. L'invocation était répétée aussi longtemps qu'il était nécessaire.
Ce n'est qulau 9e siècle que l'on trouve les premiers témoins du triple Agnus. Au loe siècle, on
commença d'abord à remplacer le troisième (< miserere nobis >> par le << dona nobis pacem >. On
chante aujourd'hui encore trois fois (< miserere nobis >> à l'église du Latran. Dans la liturgie milanaise,
le confractorium est un << répons >> qui fait partie des chants du propre.

Lorsque la fraction.du pain,. aux 9e-70e siècles, tomba en.d.ésuétude-par raréfaction des
communiantt, le cbanî de I'Agnus Dei deaint le chant du baiter de paix. Dans beau-
coup d'endroirr, pendanî que I'Agnus Dei était cbanté, le prêtre tenait les deux rnoitiés
de I'ltostie au-desws du calice ou il souleuait le calice. L'Agnus Dei deuenait Ie chant
d'honzmage au Sacrentent, La meraeilleuse forme conlrapuntique de I!Agnus Dei aient
peuî-ârre de Ià. Enfin, I'Agnus Dei deainî chanr de communion et il a conserué prali-
qtlerrlenl celte fonction àans les d.ifférentes tnesser polyphoniques iusqu'à nos jours.
Ou bien il pril la place de I'aniienne de communion, oll bien I'antienne deairct un
second chant de comntunion, auquel on attacha moins d'attention musicale.

o Quelle fonction aura I'Agnus Dei dans la restauration des rifes de la messe ? Selon les
instructions concernant l'utilisation de la Constitution conciliaire sur la sainte liturgie du 26 sep-
tembre 1964, l'Agnus Dei, comme les autres chants de l'ordinaire de' la messe, peut être chanté ou
dit par le célébrant avec toute l'assemblée, ou avec Ia schola. Alors, l'Agnus Dei n'est plus un chant
d'accompagnement, mais constitue un rite propre. Il est, comme le Kyrie, un << appel >, et la forme
musicale doit y correspondre. Mais le célébrant n'est pas obligé de chanter ou de dire l'Agnus avec
les autres. Il peut, pendant le chant de l'Agnus Dei, dire les prières préparatoires à la communion.
Surtout, dans la concélébration, on fait à nouveau une véritable fraction durant l'Agnus Dei. Ainsi
I'Agnus redevient un chant d'accompagnement de l'assemblée ou du chæur.

o En ce qui 
"onie.n" 

la forme musicale, on iouit donc ici d'une cerfaine liberté. A côté de
Ia forme litanique qui est celle du texte liturgique, un Agnus en forme de << lied >> est également
possible. Mais dans ce cas, il faudrait se demander si la répétition d'une strophe garde un sens.
Il est naturel de répéter un (( cri d'appél >>. Mais il y a quelque chose d'artiÉciel à répéter une
.strophe avec le même texte, car cela est étranger à la forme lied. Il est douteux què dans la
perspective de la réforme liturgique, I'Agnus Dei soit conçu comme chant d'accompagnement aux
prières du prêtre avant la communion. Peut-être l'Agnus Dei redeviendra-t-il un chant d'accompa-
gnement 

- non pas de la communion, ni des prières qui la précèdent - 
mais d'un véritable rite

restauré de la fraction du pain.

3F
DT H, HUCKE



L'AGNUS DEII,

le texte français

Nous avons à creuser trois expressions : (( Agneau de Dieu >, (( 9ui enlèves le péché du

monde )) et ( donne-nous la paix >>. Le mot < pitié >> a êtê expliqué à propos du Kyrie.

Il faut se mettre dans l'acte du chant. Nous avons ici une invocation répétée trois fois (sauf

la finale) et qui frgurait déjà dans le Gloria (13).

Elle a une origine évangélique.

Elle servait originellement à accompagner un geste liturgique important : la fraction du Corps

du Christ, préalable à l'acte de communion'

Ces considérations éclairent le texte au moins autant que I'examen des mots à la loupe'

I Agneau de Dieu

On entend af.frrmer que cette image ne dit rien à la plupart des Français d'zujourd'hui, ou

tout au moins qu'elle n'évbque que la mièvrerie, la douceur, la résignation,- tous sentiments que

l'homme moderne réprouverait ; cèla rappellerait les agneaux brodés des chasubles-ou des Parements
d'autels, les bergeriei, certains Bons Pasteurs... ne rien dire, tout accePter, tendre la joue, dire amen

à tout. On voit lci le risque de vouloir serrer de trop près le contenu de certaines images'

En réalité dans << Agneau de Dieu >>, il y a << de Dieu >), ce qui empêche d'identiûer celui gui
est désigné avec I'animal-plus ou moins bêlant, sans pour autant évacuer la référence à une histoire.

Aussi bien, à I'obiection : << combien sattenl aujourd'Itui ce qu'est un ltgn-eau ? >> et

<< ceux qui le ua-ent ne ttoienl guère le raPPort aaec fésus-Chrisl >>, un de mes amis

répond: heurtusentent ! Oui, nous dirions aolontiers: heureux ceux qui.n'ont Pas ou

eî qui ont cru, Au d.emeuranl, ne disons rien des nomt d'.anitnaux. plus ou moins

familiers qui érnaillent les conaersaîions quand il lagit d.e désigner des personnes,

L'évangile et la liturgie, dès l'origine, ont recueilli et réuni sous le mot ag.neau deux.traditions.

D'une part"celle du << Serviteur de Diéu l>. La comparaison trouvé!Par Jérémie.persécuté, se disant

agneau qu'on mène à I'abattoir, fut reprise par-Isaîè pour la.mort du Serviteur de Dieu en.expiation

dés péchès de son peuple, ce qui annonçait 
-le 

destin du Christ, comme lexpliqrra plus tard le diacre

Philippe, et commË les évangéiistes le penseront devant le silence de Jésus lTPt son procès. Et
d'autiË part celle du sang de1'agneau qui servit de signe pour épargner les ûdèles. et Pdt ensuite

valeur iédemptrice faisan-t des fidèles un < peuple consacré )), ( rul royaume de prêtres >.

La toute première communauté chrétienne vit en Jésus, notamment dans sa mort, ( le véritable
agneau >> pasêal (14) : notre Pâque, le Christ, a été immolé >.

Mah on dit : Pourquoi garder ce relent de sacrifice sanglant- ?,Répons-e : -le Cbûs.
n'esî pas un nythe,'une-idée désincarnée. Il est oenu dans lbistoire des ltommes à

taqueile il a donné, sans la biffer, un accornplissemen, et une ignification'

(U) et à la fin des litanies des Saints, oir la ûnale varie chaque fois.

Gq Cf. Exsaltet et pléface pascale.

g7



L'AGNUS OE'

Les mots << Agneau de Dieu > sont lourds de toute une histoire humaine, qui nous interdit
de les réduire à une image grossièrement matérielle et banale, et nous oblige, au contraire, à les
prendre'au sérieux, si nous ne voulons pas renier I'histoire à laquelle nous appartenons. Comme
le sacrifice de Jésus-Christ n'a pas annulé les ofirandes insuffisantes d'Abel et de Melchisédech,
mais les a accomplies. Il ne s'agit pas d'un symbole, vide de sens. On ne recolle pas à tout prix sur
un mot vide une signification fantaisiste pour le justifier. On se replonge dans la vérité de la
condition humaine.

Eh bien, non ! il n'existe pas de petit de brebis capable de représenter à lui seul, à la fois Ia
lointaine victime des pasteurs hébreux célébrant leur fête, le sang qui marqua les portes des privi-
légiés lors du grand soir de la sortie en force de l'Egypte, le serviteur qui a payâpour ses côreli-
gionnaires, la mort librement consentie de Jésus. Il n'en existe pas ! Mais l'expression qui rend
comPte de cette unique réalité vivante se doit de ne rien reniei de cette histoiie et de s-appuyer
sur le mot concret originel qui lui a servi de support signiûcatif et qu'il a empêché de divaguer.

On nous permeîlra celle dernière obseraation : ie connais une famille où le gigot
d'agneau figure au menu de I'anniaersaire de mariage des parentt pdrce que Ie iour
de leurs noces, il en fut ainsi. Le mariage n'est pas une idée, mais une aie qai texprime
en rnille ge$es quotidienr, Aentorlologie des nzotr ne ooit pas le rapport que celre

faruille fait entre agneau el mariage. Il n'y en a pas. Le raPpor, e$ éaidemment
au-delà des mots pris séparément. Ainsi de I'Agneau de Dieu.

I qui enlève le péché du monde.

C'est la phrase de Jean-Baptiste, pensant probablement au Serviteur de Dieu, qui se continue.
On supplie I'Agneau de Dieu en tant que sa mort fut et demeure rédemptrice, et ouvre ce monde
nouveau, d'où le péché, l'éloignement de Dieu, est exclu, définitivement << enlevé ), où, dans un
festin de noces ininterrompu, l'homme est devenu le commensal de Dieu, le voit face à face... ce
que la communion dans un instant va mystérieusement à la fois promettre et réaliser.

Le latin, en subsliluant le pluriel au singulier, auait souligné la référence au Seroireur.
Le.singulier dit plry (y la $.ofti.lne des péchés; La Éalité est éaidemment plurielle,.
nais guand on parle d'une foule, nul ne uoit qu'il n'y a qu'une seule personne.
Le singulier élinzine I'inquiétude de celui qui se deruande si le Cbrist a bien pensé à lai,

Jésus a rapproché l'homme de Dieu. ll a f.ait habiter Dieu en l'humanité. Il a étê jusqu'au
bout de I'Incarnation. Il a pris et porté le péché, tout le péché de I'homme - sans être péché,
puisqu'il est Dieu, le contraire même du pécné - il a pris sur lui tout ce qui éloigne I'homme
de Dieu, et le divise, jusqu'à cette brisure définitive, la mort. Il a pris tout cela pour en décharger
l'homme et lui rendre la paix, la réconciliation avec Dieu et avec lui-même. Nous demandons à ce
Sauveur de nous manifester sa pitié, sa miséricorde, son arnour : d'enlever encore notre péché, de
ré{uire nos séparatiotu, nos murs, nos oppositions... de ne pas considérer notre péché mais notre
faiblesse et l'accueil que nous sommes piêts à lui faire.

r Donne-nous la paix

Cæ que nous demandons en fin de compte, après la manifestation de cet amour de Dieu qui
pardonne nos péchés, et au moment même où nous allons partager le pain de I'unité, c'est la paix.

3a



L'AGTI,US DE,

La paix, non plus seulement la tranquillité, le bien-être, la sécurité, la concorde, à quoi tous les

hommes ont toujours aspiré, mais la réconciliation avec Dieu, que nous a méritée le sang de I'Agneau
pascal et la réconciliation avec les autres, la paix promise par le Ressuscité et que lui se-ul,. et non
pas le monde, peut donner : sa présence, le Seigneur avec nous, en qui nous passons de la mort
à la vie.

La paix signifiée par le geste d'amitié fraternelle, partant de l'autel représentant Jésus-Christ.
La paix que demande le Pater et qui se partage coûlme le Pain. La paix sur terre aux hommes
bien-aimés' 

cr. R.

Lt catéchèse Lux enfants

<< Le pain que nous rompons n'est-il pas communion au corps du Christ ? Puisqu'il n'y a qu'un
pain, à nous tous nous ne formons qu'un seul Corps >> (1 Co. 10, 16). Si nous aimons évoquer ce

texte en entraînant des jeunes à réfléchir sur le sens de I'Agnus, c'est que ce chant, primitivement et
au Moyen Age encore, accompagnait << la longue et émouvante Fraction des pains consacrés >>. Il faut
rappeler aussi l'importance de cette expression : les premiers chrétiens désignaient couramment
l'Eucharistie par les mots (( Fraction du pain >>. C'est donc dans une même perspective que nous
ferons envisager la Fraction du Pain et la Paix de l'Agneau.

Le Christ est ressuscité à jamais, mais, <{ jusqu'à ce qu'il vienne >>, la fraction du. pain nous
rappelle qu'il lui a fallu mourir, donner sa vie dans la douleur de la croix, comme il nous la
donne maintenant, dans le mystère de ce partage sacratnentel du Pain qui est son corPs, pour qu'à
notre tour, nous aimions comme Lui. Jusqu'à donner notre vie, notre chair, notre existence <( Pour
le salut du monde >> (Jean 6, 5L).

Agneau pascal : dans certains passages de la Bible, l'Agneau et la Pâque ne font qu'un, la
Pàque c'est l'àgneau lui-même. En Exode L2, 46 on dit de la Pâque qu'elle sera mangée, En Exode
L2, 47 on dit qu'elle sera célébrée, Il nous faut, entrant dans la mentalité biblique, apprendre à

voir dans ce double sens une richesse et non une source de malaise, Ce double sens culminera dans

le Christ qui est notre sauoeur et notre salul,

L'événement de notre rédemption est en efiet << personnifié >) dans le Christ. < C'est Moi la
résurrection et Ia vie >> (Antienne du Benedictus, cf. Jn LI, 2r). Notre Pâque, c'est d'adhérer à

Jésus-Christ, l'Agneau de Dieu, c'est de nous conformer (con-former) à une vie humaine pascale,

à une existence d'Agneau de Dieu.

II faut méditer ce myslère de I'Agneau et e$aler cl'en retrouuer le sens, Agneau,
c'est un type d'homme. C'est le rlpe d.'bomme chrétien. Ce dearait êîre le type
d'homme idéal des chrériens. Le suprême compliment, dans nos boucbes, deurail être

que noul disions de quelqu'un que nous fuouaonr rernarquable i << Ça, ê'est un agneau ! >.

Il faut bien dire que nou.t en sonntes loin. Le lion, I'aigle, le cbeoal, le bæuf même
(<< fort colnrne un- bæuf) nous seruiront à éaoquer la puissance, la force, I'intelligence.
Mais la uiriliré, que noils soahailons à juste titre chez un bonznte pleinemenr homme,
est peu liée dani noîre espril à ce que lecouore le îerme d'agneau. Tout au plus ce

rnot éaoque-t-il pour nous un enfant bouclé, doux et genhil,

39



L'AGNAS DE'

On peut se demander dès lors ce qui surgit de nos cæurs quand nous chantons la messe :

<< Agneari de Dieu... >> Il y a une association perdue. Redonner au chapitre 53 d'Isaïe la place qrr'il
avaiidans le cæur des croyants d'avant le Christ nous permettra d'entendre, dans le sens où elle a

été dite, Ia grande, la messianique prophétie de Jean-Bâptiste que nous rapporte Jean au chapitre L,

verset 36, de son évangile : << Voici l'Agneau de Dieu >>.

Aux enfants que je veux faire sortir des. rêves suaves et bêlants _sur lesquels. ce mot les

embarque, je dis qu-'un agneau est un patienl. Quelqu'un qui est capable de suppo{9j beaucoup, de

soufirii longtemps. Il faut essayer de retrouver la notion d'une douceur virile. Elle est surmon'
tement et Àon âbsence de réflexes violents, elle est amour confiant et non passivité résignée.

Un chant du seuil éaoque cette longue palience, cetle lenle << passion >> : le Père Duttal
a chanîé l'image du SZroiteur soufjrant, du Pauare, de I'Agneau << pasMnt >> doulou'
reuierrient << iue des Longues-Haies >>. Ce chant (SM 45-11) esl araintenl un chanl

pascal, un chanr de passage d.ouloureux de ce monde tterc I'aulr.e par la souffrance
'colwnte 

I'annonçait liaie, iomme l'a uécu le Christ el dprès lui le plus petit d'entre
les siens (Mt. t5,42-43). Agneau de Dieu qui porte làs péchés du monde, rue des

Longues-Haies, le Seigneur passait...

C'est l'aujourd'hui de I'Agnus Dei qui nous est proposé là. C'est la messe célébrée dans la vie
de ceux qui âcceptent d'appartenir à cette ( race >> pàscale, à ce Corps. du Christ, à ce Pain

rompu -- brisé, èxténué, rnangé - Pour que vive le monde. Dans Sa paix.

Aoec les feunes, a7prenons à considérer corntle diuins, dans noîre aie, non les rnoments

de succès, d'imntunité et de puisvnce, rna)s préciÉment ce qui fait de nous; à certaines

lteuret, des paaares, des himiliét, des << agneaux >>, des seruiteurs rcuffrants. Parce

qu'obéir au Pèrt, dans les conditions îerresties, ne ad par sans << s'anéanîir soi-même,

prenant condirion dlesclaue >> (Pbt.2,5-8) pour la rémission d''un grand nombre.

<< Je dis seulement qu'il y a sur cette terre des fléaux et des victimes et qu'il faut, autant

qu'il esi possible, refuser d'être avec le fléau >> (Camus, dats La Perle, N.R'F.,p.278).
C'est à peu près cette bonne résolution-là que nous dewions inculquer et avoir 

-dans .le cæur

pour chantei valablement l'Agnus Dei. Chantei << Agneau de Dieu... 
. 
donnez-nous la .paix >> en-

?tant décidé à rester du côté ies loups et des tigres, cËst tricher. La paix de I'Agneau n'èst donnêe

qu'à ceux qui acceptent de souffrir ei de lotter àvec Lui, du côté des victimes. Pour que règnent la

Justice et la Paix.

o QunsrroNs : Commenr les prenziers chrétiens désignaienî-ils la messe ? Cornmen,

comprendre le symbole d'unità qu'on uoit là ? Pourquoi demande-t-on << la paix >>

à << I'agneau >> de Di,eu ? (Cf. ls.53,3-L2 eî 8p.2, 11-18).

c. F.

40


