Le CREDO

Situation

L'introduction tardive du Credo dans la liturgie romaine, les places diverses qu'il a occupées
dans les rites, les différentes maniéres de l'exécuter expliquent les hésitations qui demeurent sur
son rdle dans la messe.

Dans la liturgie romaine, il semble étre, aprés 'homélie, une réponse de la foi de I’'assemblée
4 la Parole annoncée. Mais d’aprés les liturgies comparées, il n’appartient pas a la liturgie de la
Parole. Il est plutt un rappel de la foi orthodoxe et baptismale avant I'eucharistie ou la commu-
nion. Aussi certains estiment qu’il serait mieux placé aprés la priere universelle.

Dans l'usage pastoral, le Credo a souvent été le chant le plus populaire de Ja messe. C'est une
valeur dont il faut tenir compte. Pourtant, par nature et par genre littéraire, le Credo n’est pas une
hymne, mais un symbole dogmatique plutét destiné i étre proclamé. Par ailleurs, les orientaux
disent : « Nous croyons » (texte original), bien qu’il soit souvent récité par un seul. Nous disons :

« Je crois » (usage gallican) et le chantons collectivement.

Tout ceci explique que les analyses qui suivent n’auront pas la méme fermeté que lorsqu'il
s'est agi des piéces comme le Sanctus.
] G.

Notes historiques

La liturgie connait trois symboles de foi :

— Le symbole dit des Apdtres, qui fait partie du rituel du baptéme. Il est centré sur la procla-
mation des trois Personnes divines et sur l'histoire que réalise Jésus-Christ, né de la Vierge Marie,
souffrant sous Ponce Pilate et ressuscitant le troisiéme jour.

— Le symbole dit de saint Athanase qui combat spécialement les hérésies de Nestorius, condamné
au concile d'Ephése en 431, et d’Eutychés, condamné au concile de Chalcédoine en 451. Ce symbole
était jadis a4 l'office de Prime du dimanche,

— Le symbole de Nicée-Constantinople, qui ajoute au symbole des Apdtres les affirmations des
conciles de Nicée (325) et de Constantinople (381). Clest ce texte qui est utilisé par la liturgie.

L’insertion du Credo i la messe ne se fit que lentement, et non sans résistances. Au 6¢ siécle,
le patriarche Timothée de Constantinople (511-517) prescrivit, non sans visées polémiques (1),

(1) Timothée était lui-méme de tendance monophysite. JUNGMANN, op. cit,, t. 2, p. 240) écrit a son sujet :
« Il aurait agi ainsi pour donner tort a son prédécesseur catholique et pour faire étalage de son propre
zéle pour I'orthodoxie ». 3

49



LE CREDO

que le symbole serait récité 2 toutes les messes solennelles. En Occident, une prescription identique
fut formulée par le 3¢ concile de Toléde (589), en réaction contre I'arianisme ; la récitation du
Credo se placait alors juste avant le Pater, donc comme rite de préparation 4 la communion. En
794, Charlemagne, en ferveur d’orthodoxie, introduisit cet usage a sa cour d’Aix-la-Chapelle. En 1014
enfin, 'empereur Henri II, venu 2 Rome, fit pression sur le pape Benoit VIII pour qu'il adoptit la
méme coutume 4 Rome,

L. D.

Signification biblique

B Chaque célébration dominicale est mémorial de la Pique du Seigneur ; elle actualise donc
au profit de la communauté, la mort et la résurrection du Christ Jésus. En tant que telle, elle est
aussi la féte baptismale par excellence, elle constitue pour chaque chrétien le jour anniversaire de
sa mort et de sa résurrection dans le Christ :

Baptisés dans le Christ Jésus, C'est dans sa mort que tous nous avons été baptisés. Nous avons
été ensevelis avec lui par le baptéme dans la mort, afin que, comme le Christ est ressuscité des
morts pour la gloire du Pére, nous vivions nous aussi une vie nouvelle (Rm 6, 3-4).

Il est bon qu'en sa féte baptismale, le chrétien proclame sa foi au Christ mort et ressuscité. On
sait l'importance qu'avaient au 5¢ siécle la traditio symboli ol les catéchuménes recevaient I'énoncé
de la foi chrétienne, et la redditio symboli, ot ils proclamaient cette foi devant la communauté.
Le Credo de la messe dominicale est, si 'on peut dire, la traditio symboli de toute la communauté
célébrant I'anniversaire de son baptéme.

W Plutét que de s'appesantir sur les affirmations anti-hérétiques du Credo, on soulignera les
éléments bibliques qui présentent I'histoire du salut, réalisée en Jésus-Christ. Le Credo propose
en effet une profession de foi théologique et polémique, ol I'orthodoxie s'attaque aux erreurs d’autre-
fois, erreurs dont la plupart de nos chrétiens d’aujourd’hui ignorent méme le nom. A ceux qui ne
sont plus affrontés aux difficultés de Nicée et de Constantinople, le symbole rappelle leur lien avec
l'antique tradition, dans I'affirmation « d'un seul Seigneur, d'une seule foi, d'un seul baptéme, d’un
seul Dieu et Pére ».

I} est toujours nécessaire, certes, de proclamer contre Avins, que le Christ est genitum,
non factum, consubstantialem Patri, gze VEsprit procéde ex Patre Filioque, mais il est
d'une théologie plus existentielle, plus vivante et plus riche, de savoir que Dieu est
un Pére plein de tendresse, que sa miséricorde est éternelle, que sa Providence est
infaillible, que PEsprit habite en nos caurs...

B 11 convient enfin de noter qu'un acte de foi ne peut se réduire au chant d'une formule,
mais doit se traduire précisément en un acte. La foi chrétienne ne se récite ni ne se chante, elle se
vit d'abord. le vrai Credo de la messe dominicale, le chrétien le réalise en recevant le Corps et
le Sang du Seigneur. Sous ce rapport, chanter le Credo est, pour tout fidéle, un engagement implicite
a communier ensuite.

Aussi la sainte liturgie ne sinquiéte-t-elle pas de ce que la plupart des messes (comme
Cest effectivement le cas) ne posséde pas de Credo, mais en revanche elle serait pleine
de soucis s5i la plupart des fidéles ne communiaient pas. Elle attache moins de prix,

So




LE CREDO

dans la paix solennelle de sa célébration, a la proclamation tumultueunse et bruyante
de Porthodoxie, qu'a la mémoire de « la passion si bienheureuse du Christ, de sa
Résurrection et de son Ascension dans la gloire des cienx » (Unde et memores),
mémoire que vient ratifier I'Amen du communiant.

L. D.

[a fonction et la forme

N by

Le Credo a toujours été & part parmi les chants de I'Ordinaire. Le fait qu'il soit noté a part,
aprés les dix-huit « Ordinaires », dans le Kyriale Vatican de 1905 en est encore un indice.

Le « Symbole de Nicée et de Constantinople » est en réalité un symbole baptismal. II a été
introduit dans le rite de la messe d’abord en Orient, puis en Espagne, oti, depuis la fin du 6¢ siécle,
il a été récité avant le Pater Noster par le peuple entier. Le Credo a été mis 4 sa place actuelle
aprés I'évangile lorsque Charlemagne, dans sa chapelle du palais d’ Aix-la-Chapelle, I'introduisit dans
la liturgie de la messe. L'actuelle traduction latine remonte i cette époque. Elle provient vraisem-
blablement de Paul d’Aquilée, qui enseignait la grammaire a4 I'école de la cour de Charles et qui
devint en 787 patriarche d’Aquilée. De la cour de Charlemagne, 'usage du Credo dans la messe
s'est peu & peu étendu. Mais lorsque I'empereur Henri II vint 2 Rome en 1014, il fut étonné
de constater que, dans cette ville, on ne chantait pas de Credo 2 la messe. On lui expliqua que I'église
n’avait pas besoin de déclarer si souvent sa foi, puisqu'elle n’était nullement touchée par les erreurs.
Cependant le pape Benoit VIII, sous la pression de I'empereur, ordonna finalement I'usage du Credo
dans la messe pour toute I'Eglise.

Le Credo west donc pas, a Vorigine, un chant. C'est une formule de profession de
foi. Dans la messe, le Credo w'était pas chanté. C'est en Orient qu'il devint ce que
nous appelons chant liturgique. Comment ? Le Credo n'est pas un texte lyrique
et Pon wanrait probablement pas l'idée de chanter le Credo pour orner musicale-
ment la liturgie. D’autres rites §'y prétaient bien mieux. Le chant du Credo a dii venir
d'un besoin : on a probablement considéré la profession de foi comme la proclamation
dune formule juridique. Or on avait coutume de dire avec une certaine solennité de
telles formules. Nous en avons plusienrs exemples.

Le Credo devait étre chanté par le peuple ou par toute I'assemblée réunie, comme le montrent
plusieurs témoins du Moyen Age. Mais on rencontra des difficultés dues & I'ampleur et 2 la
forme littéraire du texte. Clest ainsi que, depuis le 10¢ siécle, 'exécution du Credo fut confiée
au cheeur des clercs, ainsi quaux sous-diacres, « basilicarii », etc. Il est malgré tout remarquable
que la mélodie I du Credo de I'édition vaticane a sans doute des rapports étroits avec une ancienne
mélodie de la ballade populaire du Chevalier Barbe-Bleue, répandue a travers I'Europe. Une source
italienne du 15¢ siécle est 3 la base du Credo sur la mélodie « Vexilla Regis prodeunt », et
un synode de Bile en 1503 réprouve que le Credo soit chanté sur une mélodie paysanne que les
pélerins et les vagabonds chantaient sur la route de saint Jacques de Compostelle. On a toujours
essayé de faire chanter le Credo par le peuple en lui donnant une mélodie populaire. Cela ne
s'est probablement: pas toujours réalisé sans modifications ou . abréviations du texte. Les abréviations
du texte du Credo sont trés fréquentes dans les manusctits du Moyen Age tardif. On a, de bonne



LE CREDO

heure, utilisé la langue populaire pour le chant du Credo. Berchtold de Regensburg (+ 1272)
mentionne le fait que le peuple entonnait souvent pour le Credo un chant dans sa langue mater-
nelle : « Je crois au Pére... »

Cependant, durant longtemps, le Credo #’a visiblement pas été considéré comme un chant
an méme titre que les autres chants de la messe. Pendant que de nouvelles mélodies étaient créées
sans cesse pour les autres piéces de 'ordinarium missae, on en resta pour le Credo, sauf pour les mélo-
dies populaires, 4 la seule mélodie I de I’édition vaticane. Les mélodies II, V et VI de I'édition
vaticane ne sont que des variantes de la mélodie 1. Alors que, depuis longtemps, on utilisait les
autres chants de I'ordinatium missae pour les créations polyphoniques, on ne le faisait pas pour le -
Credo. Ce n’est qu'au 15¢ siécle quon constate une floraison d’harmonisations du Credo & une et
a plusieurs voix. A cette période appartiennent les mélodies III et IV de I'édition wvaticane.

Au cours de la phase suivante, le Credo a changé maintes fois de fonction. 11 devint, par
exemple, une représentation musicale des événements les plus importants de histoire du salut.
Et, pour le Credo comme pour tous les autres chants de la messe, on constata une tendance i en
faire un chant d’accompagnement. Ainsi, aprés avoir terminé sa récitation du Credo, le célébrant
n’attendait pas la fin du chant. Le Credo devint alors chant d’offertoire.

® Si nous cherchons aujourd’hui comment aménager de maniére adaptée & la célébration
la profession de foi dans la messe, les données sont tout autres qu'd I'époque carolingienne. Dans
notre univers, les formules juridiques ne sont plus chantées. La proclamation d'un texte, surtout
dans les langues modernes, ne présente pas de probléme. En revanche, si le Credo est aujourd’hui
chanté, cette ornementation est une expression de solennité. Et naturellement, le chant agit ;
il crée I'unité, oblige i I'engagement. Mais il n’est pas obligatoire de chanter le Credo. Il suffit
en regle générale de le dire ensemble. Il est & décider, selon les circonstances, si on le chante ou
si on le récite.

® Une question particuliére est de savoir ce qu'il en est d'un Credo en forme de lied ou can-
tique strophique : le Credo peut-il &tre remplacé par un cantique ? Tout dépend de savoir si
le Credo doit étre compris comme la ratification, par le symbole dogmatique, de la foi de Nicée-
Constantinople, ou, dans un sens plus large, comme un acte de confession de la foi. Dans ce dernier
cas, au lieu du Credo, d’autres formules de profession de foi seraient possibles, comme le symbole
des apdtres, ou des cantiques du Credo. A condition cependant que le texte du chant soit vraiment
un acte de profession de notre foi chrétienne et que la mélodie y soit adaptée. 11 est évident que la
décision concernant cette question ne peut étte laissée au libre choix de chacun.

Dr H. HUCKE

Les acteurs

Draprés la formulation employée (« Je crois »), le Credo serait plutét une profession de foi
individuelle. Mais la liturgie latine en a fait un chant de I'assemblée, entonné par le célébrant.
Les nouvelles rubriques portent les mémes mentions qu'au Glotia. Les Directives pratiques indiquent
également : « Le célébrant entonne le Credo i son siége, et peut le chanter ou le dire avec les
fideles ».




LE CREDO

Introduit dans la messe en Gaule comme une profession de foi commune, il y fut
sans doute chanté 4 Uorigine, de maniére plus mélodique qu'en Ovient. Et il est chanté
par le peuple (témoignage du 9¢ siécle en Gaule). Cependant, dés le 10° siécle on le
voit chanté aussi par le clergé (cela tenait parfois lien d'homélie...).

Les formes musicales primitives apparaissent conformes & cette exécution populaire directe,
comme en témoigne la formule vaticane I, alors que le Credo IV (de composition tardive) refléte
I'usage de deux cheeurs. Mais certaines Eglises n’admettaient pas I'alternance : il fallait que chacun
confesse sa foi entiére. Et il est & noter quaux 16e-17¢ siécles, le Credo échappe généralement 2
I'habitude de l'alternance orgue-cheeur.

Une polyphonie « homophonique » est possible si elle comporte une participation du peuple
(alternante ou concertante) ; on peut d’ailleurs se contenter de solenniser certains passages, comme

la messe « festive » de David Julien.
J. B.

N. B. — Le Kyriale simplex reproduit les Credo I, II et III, plus le Credo ambrosien (N.D.LR.).

e texte francais

Formule dogmatique, la traduction n’en pouvait étre que rigoureuse. Ce n’est pas une hymne
comme, par exemple, le Te Deum.

Je crois...

Il s'agit de I'engagement personnel de chaque croyant en réponse au don que Dieu lui a fait,
a I'appel qui lui a été adressé.

en un seul Dieu, [e Pére fout-puissant, Créateur du ciel et de la terre, de l'univers visible et
invisible. (Ces mots ont été déja expliqués dans le Gloria ou le Sanctus). Dieu, pour le chrétien,
n'est pas 'Etre supréme, inaccessible, abstrait. Il est le Pére, dont je tiens mon existence, et qui se
révéle.. en un seul Seigneur, Jésus-Christ, le Fils unique de Dieu (cf. ces mots dans le Gloria).
La suite :

Né du Pére avant tous les siécles,

Il est Dieu, né de Dieu.

Lumiére, née de la Lumiére,

Vrai Dieu, né du vrai Dieu.

Engendré, non pas créé — de méme nature que le Pére —

et par lui tout a été fait.

est un développement sur la personne de.Jésus. considérée.dans.sa. relation.avec le. Pére, et dans.
la ligne de ce chapitre 1 de St Jean, qui figurait naguére en fin de messe :

Le verbe était dés le commencement...

. et le Verbe était Dieu.

Par lui tout a été fait...
En lui était la vie (cf. aussi 1™ épitre de St Jean)



LE CREDO

Pour nous les hommes et pour notre salut, il descendit du ciel. Voici annoncée sa venue dans
I'histoire des hommes et son dessein de salut. Révélation dont on énumére les événements marquants
(comme aussi les déroule I'année liturgique) :
sa naissance parmi les hommes :

Par I'Esprit-Saint, il a pris chair de la Vierge Marie et s'est fait homme,
sa passion et sa mort : .

Crucifié pour nous sous Ponce Pilate, il souffrit sa passion et fut mis au tombeau.
sa résurrection :

Il ressuscita le troisiéme jour, conformément aux Ecritures.
son retour au ciel pour prendre place « a la droite du Pére » :

Et il monta au ciel ; il est assis & la droite du Pére.
sa manifestation 4 la fin des temps :

Il reviendra dans la gloire pour juger les vivants et les morts et son régne n'aura pas de fin.
Je crois en I'Esprit-Saint, qui est Seigneur et qui donne la Vie. Il procéde du Pére et du Fils.
Avec |e Pére et le Fils, il regoit méme adoration et méme gloire. Il a parlé par les Prophétes.

Toute cette histoire de la venue de Dieu parmi les hommes s’est opérée sous l'impulsion du
méme esprit : don de la vie 4 l'origine, inspiration des Prophétes ; lumiére accordée au peuple de
Dieu en marche, don du Fils, animation du peuple qui continue de cheminer.

. en I'Eglise, une, sainte, catholique et apostolique,

I'Eglise, mystére de foi, et non pas seulement société administrative. Une fondamentalement,
dans la diversité de ses membres et leur dissémination. Une parce qu'elle est Jésus-Christ continué
et corps régi par l'unique Téte. Catholique, plutdt que « universelle » ; il ne s'agit pas d’une
qualité seulement géographique, mais essentielle, tous les hommes sont appelés a entrer dans la
communauté (Mt. 28). La proclamation du Credo peut nous guérir de cette myopie qui nous fait
toujours penser d’abord au partiel avant de voir I'ensemble. Apostolique, toujours en mouvement,
en attitude de don ; « missionnaire », comme on dit, non pas de nos gofts, de nos sentiments,

instinctivement, mais du témoignage des Apétres, c'est-i-dire de Jésus-Christ.

Je reconnais un seul baptéme, pour le pardon des péchés.

En versant son sang pour le pardon des péchés, Jésus-Christ a donné au baptéme de Jean-
Baptiste une portée nouvelle (Mt. 28). Le baptéme plonge le chrétien en la mort de Jésus-Christ
pour le rendre participant 4 sa Vie. Reconnaitre cela, C’est étre sauvé,

J'attends la résurrection des morts et la vie du monde & venir,

non pas les bras croisés (Ac. 1), mais précisément en vivant ce baptéme, c'est-d-dire le mystére
pascal de Jésus-Christ, en passant chaque jour de la mort 4 la vie, dans l'attente active du retour
du-Seigneur, de ce Jour o sera compléte la communauté des Vivants.

54

&



LE CREDO

Amen.

Le mot final, qui scelle la proclamation, la récapitule et la signe, est un cri de louange : oui,
cest vrai. Aussi consistant que le roc sur lequel I'Eglise est fondée. Le grec avait adopté amen,
puis le latin, enfin presque toutes les langues du monde. J'aime que les chrétiens aient un mot 4 eux
pour dire I'adhésion la plus profonde, la plus essentielle 2 la réalité ineffable qui n’a pas de commune
mesure avec les projets de tous les jours.

Cl. R.

la catécheése aux enfants

Il est peu facile de commenter correctement le Credo dans la célébration eucharistique. Cet
énoncé théologique parait un peu sec et statique dans le mouvement général d’'une messe redevenue
vivante. On la présente souvent comme une réponse de notre foi a la Parole entendue. C'est une
bonne maniére de lintégrer, de le désimmobiliser, de le réchauffer, en quelque sorte.

Le Credo est une magnifique évocation de la geste de Dieu, de la magnificence de Dieu
envers les hommes. Cest comme un Magnificat qui détaillerait toutes les « merveilles » que le
Seigneur fait pour nous. Mais il faut réapprendre aux chrétiens a le dire ainsi, avec cet émerveille-
ment, cette émotion, cette puissance d’engagement.

Dans le rite byzantin, nous y sommes aidés par la maniére dont les fidéles s’invitent mutuel-
lement a4 ce chant, i cette « confession » :

« Aimons-nous les uns les autres,
afin que dans un méme esprit nous confessions
le Pére, le Fils et le Saint-Esprit... »

A Taizé, méme appel 4 la charité d’abord, méme insertion dans une attitude de vie

« Unissons-nous dans l'amour fraternel
et confessons d'un cceur unanime

la foi de I'Eglise universelle :

Je crois... etc. ».

Le Credo aménera, trés naturellement, une évocation du baptéme :
— Que demandez-vous i I'Eglise de Dieu ? La foi.
— Que vous donne la foi ? La vie éternelle.

Tout le Credo est compris entre ces deux réporses qui ouvrent le rite actuel du Baptéme
et qui sont trés exactement I’écho des premiéres et des derniéres paroles du Credo.

Nous insisterons sur le mot »7e dans la réponse a la question : « Que vous procure la foi ? ».

« Vie éternelle », si on ne prend garde de créer un velief en soulignant, selon I'oppor-
tunité, un des deux termes, est devenu une de ces locutions abstraites du vocabulaire
« sacvé », tellement « sacré » qu'on n'en est plus atteint. Cest une de ces expressions
auxquelles on ne mouille plus. Ca ne « mord » plus. Si nous reprenons conscience
que dans « vie éternelle » il y a vie, vie pour toujours mais aussi vie tout court



LE CREDO

(Cest-a-dire que celui qui ne l'a pas est comme mort), nous redevenons capables d'étre
frappés et convertis par la réalité bouleversante que ces mots, habituellement, n'évoquent
plus que sourdement.

Le Christ a beaucoup plus parlé de « vie » que de « vie éternelle ». « Je suis la Voie, la
Vérité, la Vie ».

Nous pensons, par ailleurs, qu’il est bon d'éviter d’avoir sur la foi, avec des préado-
lescents, un enseignement triompbhaliste. La foi des jeunes, comme la foi d'un certain
nombre d’adultes, est sowvent une foi difficile. Il est bon de le lenr dire. Rien ne
m’aide autant & croire que d’entendre un croyant m'avouer que, pour lui aussi, c'est
difficile.

La foi est une fidélité, c'est une vie, une adhésion. C’est, bien souvent, continuer
a adbérer & quelqu’un parce qu'on se souvient qu'un jour on a été sir de cette Présence,
de cet appel, de cet Amour. Mais la foi n'est que rarement une illumination, et il faut
avoir le courage de le lenr dire.

Plusieurs chants du seuil expriment cette difficulté : « Ils s'attachérent a leur Dieu dans la
foi obscure... Que la nuit me dure, ami, que la nuit me dure » (Pére Cocagnac, disque JCP3).
Le théme de la nuit est le creux nécessaire au théme de la foi. Nous chanterons avec les enfants
le courageux : « Je m’en vais bien des fois mon Seigneur avec toi me promener la nuit... » (Disque
Diem, Bel-Air 211007) du Pére Duval.

Si nous lisons Hébreux 11, 1-40, nous soulignerons : « C'est dans la foi qu’ils moururent tous
sans avoir re¢u Pobjet des promesses, mais ils Iont vu et salué de loin... Ils sont & la recherche
d'une patrie... »

® QUESTIONS : Le Credo est-il le simple énoncé des vérités a croire ? Qu'est-il ? Que
fait dire & nos fréves d’Orient la liturgie byzantine avant le chant du Credo ? Que vient
demander au prétre le candidat au baptéme (on, en son nom, ses parrain et marraine) ?
A qui adresse-t-il cette requéte ? Qu'est-ce que « croire en Dien » ?

¢: E



