
LE GLOR]A

Situation

_ Pièce ajoutée a1 rite d'entrée pour les jours de fête, l'hymne du Gloria, que les grecs appellent
la < Grande doxologie >>, prolonge la supplication du Kyrie par une priè}e de louangè.- Entre
le chant d'entrée et I'oraison, il complète le couple essentiel de la demande chrétienne : demande-
action de grâce.

Hymne du matin, il met dans Ia bouche de la communauté qui vient de s'assembler les
expressions les plus traditionnelles et les plus riches de l'Eglise en prière.

Chef-d'æuvre de prose lyrique, il est, de toutes les pièces de l'ordinaire, celle qui appelle le
plus impérieusement le chant et suppose une expression musicale.

I. G.

Notes historiques

Le texte du Gloria nous est parvenu dans une double recension :

- Celle des Constituti.ons Àpostoliques, YII,47, I-3, dont le texte, remanié sans doute par un
auteur arien, est adressé uniquement au Père.

- Celle du Codex Alexandrinus, qui recouvre pratiquement le texte du missel romain (I).
Pas plus que le Kyrie ou Ie Credo, cette hymne ne fut composée pour la liturgie de la messe.

Avec l'antique chant loyeute Lumière etle Te decei laus, elle faisait partie du trésor des anciennes
hymnes que la piété chrétienne, en continuité avec la tradition du Nouveau Testament, avait
inventées en l'honneur du Christ Jésus (2). Selon les Consîitutiou Aposoliques, elle se chantait
comme prière du matin. C'est également à la louange matinale que la rattache Athanase (3), en
cgmpagnie du Psaume 62 (<< O Dieu, toi mon Dieu, je te cherche dès l'aurore >>) et le Cantique
des trois Enfants (Dan. 3, 57-88). Elle s'introduisit à la messe romaine à la faveur de la lituri;ie
de Noël :_une hymne qui s'ouvrait par le chant des anges à Bethléem, ne convenait-elle pas patai-
tement à la messe de la nativité du Seigneur ? D'après le Liber Pontificalis, le pape Symmaque
(498-tI4) en étendit I'usage aux messes célébrées par les évêques aux dimanchès- et fêtes àes
mattyrs. Il était normal 

- et si humain --: que les prêtres aient voulu imiter les évêques sur ce
point, en obtenant le droit de chanter le Gloria à leur propre messe. Ce fut chose faite au LLe siècle.

L. D.

(t) On_trouvera ces- textes dans F.-X. FINK, Didascalia et Constitutionet Apostolorum, t. 1, p. 4j4-4t6. -Sur I'influence considérable des luttes atiennes et anti-ariennes à I'intérieur de la liturgie et ïe ses formu.
laires, voir J.-4. JÛNoaNx, Traàition litugique eî prcblènes actuels de pastorale, Le 

-Puy, t962, p. 15-86.
(Z) On trouvera .un inventaire des hymnes bibliques et patristiques primitives dans L. Dnrcs, Hymnes et
Ptièr<t àes- pcanôet+s. siàcks, ,C.oll.. ..<*".lfrivant€- Traditirn .*; Z-Patîs;' ty6i.
(i) De Virginirarc, 2O ; PG 28,276.

aa



LE GLOR'A

Signification biblique

r Le début du Gloria est emprunté à I'hymne des anges de Bethléem. On sait que, selon les
données de la critique textuellibiblique, deux traductionT sont possibrer. '

1. La première est celle qu'a retenue le missel romain :

Gloire à Dieu au plus haut (des cieux)
et sur terre paix aux hommes de sa bienveillance.

Les << hommes de sa bienveillance > sont ceux sur qui repose la bienveillance de Dieu. La tra-
duction << aux hommes que Diel aime >_ rend donc iarfaiîement le sens du texte biblique. En
revanche, la traduction << aux hommes de bonne volànté )), pour vénérable qu'elle soit, âe rend
Pas..le message de la Parole-de-Dieu. T,a paix est un bien Âessianique qui,'dans la perspective
biblique, est essentiellement le fruit de la bienveillance divine. L'homme ne peut que i'aàeitlir
et \a faire fructifer.

2. La seconde traduction est utilisée par certaines lirurgies orientales. Elle se présente dans
un rythme ternaire extrêmement puissant :

Gloire à Dieu au plus haut (des cieux)

ll,"'i",iiil, TtJ;ve'rance (de Dieu).

Le texte rappel,le .manifestement I'acclamation joyeuse que les disciples adressaient à Jésus lors cle
son entrée messianique à Jérusalem :

Toute la foule des disciples, transportés de joie, se mit à louer Dieu d'une voix forte, pour
tous les miracles qu'ils avaient vus, disant : << Béni soit celui qui vient au nom du Seigneur !

Au ciel, paix, et gloire au plus haut des cieux. (Lrc 1.9,37)

I Les dernières acclamaiions du Gloria se trouvent dans les liturgies orientales au rite de la
communion. En présentant le.corps du Seigneur à l'assemblée, l'évêque proclame : (( Les choses
saintes aux saints >>. Le peuple répond alors par les acclamations suivanles :

Ï,:":ïi,i,i:îi: J ix",' îff î'", 
;,iaa.,,

à la gloire de Dieu le Père. Amen I (4).

I On a relevé que le texte du Gloria rassemblait dans un plaisant désordre littéraire les éléments les
plus divers de la.prière chrétienne : on adore Dieu, on lui-rend grâce, on bénit son nom, on implore
le pardon des péchés, on lui demande de manière très généralè de << recevoir notre prière >i. La
note dominante de cette symphonie d'acclamations et de supplications reste cependant la^glorification
de Dieu. D'une. part, le texte commence par << Gloire à- 

-Dieu 
au plus haù des cieui l>, d'autre

Part il se termine,. Par trne sorte d'inclusion, par << Dans la gloiie de Dieu le Père >>. Toutes
les.autres prières'ddl'-hymre-sennblent*aiusi plùées dans Ie ray6nnement de cette gloire que l'on
acclame. Aussi les liturgies orientales appellenrelles le Gloria la << Grande Doxolojie >>.

(4) C.onstitutions Apotoliqtet, YIII, L3, l2-1i. Cf. FuNr, op. cit., p. 516 ; Arx Soutces de la Lir4rgie,
op. cit., p. r)4-r95.

42



LE GLOR'A

En tant que doxologie, le Gloria appartient à la forrne la pl.as h.aute de.,la ptière

cltrétienne. Deaanî là tuanscendance à, Père qui babite une lumière inaccetsible, deaant

les meraeiJles d.u salut que Dieu fait éclater parmi son_ peuple, deuant l.e .mystère
de I'Eucharistie qui fait âemeurer là Seigneur fêsus au,milieu.-de la.p.auureté.h,u.maine,

I'ltontme ne peui qu'e répéter : << Gloiri à Dieu ! >> Certes, il sait bien qu'à.l'infinité.
d.e la gloire'diainà, il ie peut rien aiouter, rien relrancher. Mais il te souoient aussi

que sa grandeur bumaine 
'consisle 

pràcisérnent à reconnaîr_re el à acclame,t la grandear

de Dieù, à s'ouarir ttu ralonnemeil de cette gloire enaabisranle par I'Amen de loute

son âme.

Comme rite d'entrée, le Gloria annonce déjà en quelque sorte la Prêf.ace, et prélude à la grande

action de grâce du Canon. 
L. D.

la fonction et h fornre

Le Gloria est, avec le Te Deum, un des rares vestiges demeurés dans nos chants liturgiques,

de l'hymnodie à sirophes libres du début de la chrétienté. Le texte se rattache au chant des anges

(Luc i, t4) et a été'transmis sous différentes formes dans les l.angues sy.rienne, grecque ou latine.

Ào Moyer'Age étaient utilisées des variantes de notre texte latin, lesquelles 
.se. 

r:tr-o:v:nj dans un

-^.,or.iit de 3t-Gall au 9e siècle. L'emploi liturgique du Gloria correspondait à .l'origine. à peu

p.tr a ..tU du Te Deum. Nous ne r^*11 pæ é1âctemerit quand le Glorla a été introduit dans

i^ *.55.. Il semble que le pape Symmaque (t -l 
ra) ait étèndu son.usage à toutes les messes pontificales

dès dimanches et dàs fêtà ïes'martyis. Ào .oott du 11.e siècle, il devint courant _que 
le Gloria

soit aussi entonné par le prêtre et chanté à toutes les mesôes de caractère solennel. Cette solennité

fut encore accentuéè dans ie bas Moyen Age par I'invitation d'un ou plusieurs chanteurs. adressée

ro .eiiUru"t pour qu'il entonne le éloria,-avèc les paroles suivantes : << Sacerdos Dei excelsi,

veni ante sanctum et sacrum altare et in laude regis regum vocem tuam amitte, supplices te rogamus.

Eia, dic domne... >)

Il semble que, dans la liturgie romaine, le Gloria ait étê génêr.alement chanté..par le chæur des

clercs entourant' I'autel. On ne"parle pas, dans les sources les_ plus anciennes, d'une. participation

du peuple. Puis de bonne heure, l. Ctoria a été transmis au chæur des musiciens : le Kyrie et- le

Cio"i^ io"t les premiers chants de l'ordinarium missae à nous avoir été transmis en polyphonie (en

of* à., adaptaiions polyphoniques de l'alléluia et du trait). Les plus anciennes compositions datent

â" ael"t drr' 11. sieàe.',q, côtè de cela, les compositions monoZliques (Gloria VIII !) continuent

i"rq";""" rc"-lj" siècles. Les dix-neuf mélodies 1mèsses I-IY .t.Glôria ad libitum I-IV) proposées

par'l'édition vaticane, simplement augmentées d'une unité dans le nouveau Kyriale, ne représentent

qu'un choix parmi plus dè cinquante mélodies retrouvées à ce jour'

O Les nombreuses et continuelles compositions faites sur le Gloria correspondent à son caractère

d'hymne : à l'encontre du Credo, le Glôria est, par.nature, un chant. _Il,appartient.au.caractère
J.'i;nyÀ". d'être chantée. Lorsque le Gloria entrâ dans la messe, cela allait de soi : il n'a pas été

mis dâns la messe en tant que ?exte, mais en taqt que chant- Qu'il soit devenu un téxte poilaAnt

Çt.À.nt être chanté est une'contradiction en soi. Loisqu'un chant, pout une raison quelconque, ne

p?"iét.. exécuté, la logique n'est pas qu'il soit récité (iÀragine-t-on quelqu'un récitant des textes de

ih"nro.r, populaires zu ti* de les chanter !), mais qu'il soit supprimé'

43



LE GLOR'A

On pouffail répondre à. 9el fu.aui.ourd.'ltui, eî Pas .seulertent à l'église, oi récite
b.eauco.up de choset qui étaient iadis chanté:es. LL chant n'a plu la'ntême << place
dans la uie >> que dàns le passà. h le Gloria correspond, p:ar son genre littéiiire,

, à une.for.me poétique redeaànue usuelle : I'bymne à iythme'libre retie qu'elle a éîé
cultiaée dans Ia poétie des dernièret 1.50 aniées, De iair, beaucoup d, iro, caltiaés
atsirnilent incontciernmenr le Gloria . à .ceîte forme à'hy'mne en iyrhmÏ libre, telle
qu'on la trouae chez Hôlderlin ou Claudel. On conidèri que te Glâria est un poème
de ce- g-enre, et il est noîable qu'aucun autre texte de câam linrgique n'e$ autanî
apprécié colwnre << chef-d,æaore de Ia parole >>.

Cela conduit à 'ne autre interprétation 
-du Gloria : l'hymne à rythme libre de Ia poésie moderne

est.du lyrisme subjectif. On Ia lif ou on la récite ; une'récitatiol en cofllmun amène un chæur

,i fïlé; or, e:r, se demander si une autre hymne 
- lied ou cantique sur un texte approp ûê -i ne répondrait pas- mieux à la fonction du Gloria que sa récitation en chæur padé. La ré'ôr*. litor-

gr'que.en.préparation aura à dire si le rite du Glorià dans la célébration de lJmesse, .f,"rrie. ou lue,
s'en tiendra au texte actuel ou admettra des hymnes analogues.

DT H, HUCKE

les acteur$
Les nouvelles rubriques du missel porterit les indications suivantes : le célébrant entonne Ie

Glotia, quand_il dgit êtf dit ; il ne lË dit pas.privément .s'il est chanté ou ré;itt ;;, l; peuple
ou la schola. Les Directiaes pra.tiques préciseàt dè leur côté : << il est une prière dL I'assembtéeet non une prière propre au célébrant > (n" aZ).

C'est donc une ltymne de I'assemblée entonnée par le célébrant. On a trèt aite' 
solennisé cette intonarion, le célébranî tourné ,rrs Ë peupte. Hymne en prose rythmée,
elle fu! d'abord chantée dans_la fornte << directe >>, puis ù fornzi << ahrrnlé, >> a'préaalu
d:rt.lt__s_z!re monodi.qu:. Le Gloria XV est re'type ie ra forme << direxà >>, re
Gloria VIII ruppore I'ahernance.

Ceite louange alerte et ioyeuse se prête à un certain déaeloppement rnilrical. (Jne
p.ol|.pbonie sarto.ul.,<< bomo.pboniqu, 

? .?r?t heureusem.ent souligàer le caractère fegifde la pièce ; mais il esr soubaitablà qu'etie inrègre la participatioo"d, I'orrr*blée eitièrà.
Plusieurs solutions sont praticables : le_chant en forme directe par l'assemblée seule - la

forme alternée entre deux pirties de I'assemblée (par exemple schola'et foule). f ."Z*lio" pu,
les clercs ou la schola est une forme à éviter. Raoui de Rivô (à h fin da L4e iic.t.; ,. ,o""iàt
encore gue 19 Gloria de Gregoire_ de Rome ne comportait que _pe-u de notes (de mênie le Sanctus)
et il accuse les ornementations d'être l'æuvre de ihantres frof'anes. Au 13e tie.l., Si.utà de Cré-
mone pade à son sujet de << chant du peuple >>. Ensuite f.r itefoài.r r" -otupti"ol àt r. .*ui.nt a.
trope.s.

I. B.

N. B. 
- 

Le Graduale sinzpley innove en ajoutant aux Gloria Vat. XV (typique, mais certai.
nement moins populaire au 20" siècle qu'il put l'être dans une civilisation où sa modahte était
la plus répandue), Vat. XII (excellent pour une communauté entraînée) et Vat. X (un peu plus
difficile), un Gloria hispanique (n" 10j aussi beau que simple et I'arnbrosien (o" irj,'m^lr,er-
reusement dans sa forme festive dont les vocalises limitent l'usage (malgré' l'Amen simple
heureusement suggéré) (N.n.r.n.).

44



LE GLOR'A

Le texte fumçais

Chacun des mots de cet hymne antique, repris à la lyrique biblique, contribue à créer le
mouvement même de la louange et ne s'explique que par ce mouvement. S'agissant donc d'une
pièce lyrique, la discussion spéculative du vocabulaire ne sautait suffire. Il en va comme d'un poème,
â'une peinture ou d'une moùique.

Ce chant exprime une sorte de relation entre le Seigneur et le peuple de la façon suivante :

I'assemblée loue d'abord Dieu et le Christ, puis elle prie pour elle-même avant de reprendre la
louange, comgre pour se jeter éperdument dans l'immense gloire de Dieu. L'homme n'oublie pas sa

condition, quand il s'extasie ; néanmoins il croit que seul Dieu peut lui donner un sens.

Ce grand mouvement ( ternaire >> se réalise par de petits rythmes, souvent eux-mêmes de
composition (( ternaire ), qui est le rythme caractéristique du lyrisme populaire.

Gloire à Dieu au plus haut des cieux
Et paix sur la terre, aux hommes qu'il aime.

En prenant appui sur ce chant improvisé par les Anges de NoëI, d'après saint Luc, l'hymne
pose ses bases, les deux pôles entre lesquels va se mouvoir la louange.

La gloire pour l'hébreu, ce n'était pas la renommée, mais Ia valeur réelle, le poids d'un
personnage. Eu égard à Dieu, le mot dit l'éclat de sa sainteté s'exprimant dans ses hauts faits
et ses apparitions.

La citation biblique semble ne retenir ici que la suprême révélation de Dieu dans l'homme

Jésus. Oui, le Dieu mystérieux, inaccessible, tant espéré par l'homme (( Ah, si tu déchirais les
cieux et si tu descendais ! r>, dit Isaïe) s'est révélé en Jésus et il est apparu, merveille I sur la terre
aux hommes.

L'Eglise, communauté des bien-aimés de Dieu, s'unit à la louange incessante du ciel (cf. la
préface et le Sanctus).

Désormais, Jésus-Christ est notre paix (cf. ce mot dans l'Agnus) et nous allons dans la paix
du Christ.

Let bommes qui sont l'obfet de la pitié de Dieu (cf. ce mot d,ans le Kyrie) ne constiluenl
pas un clan, un ghetto, une secle. ll lagit d.e tous les hommes. On a fait remarquer
qu'il eul fallu I'indiquer par une oirgule << les honzmes, qu'il aime >>. C'esî urai, mait
Ies airgulet ne se chanten, pas, On a dit aussi qu'il e$ clifficile d.e d.istinguer à I'audition
entle << les hommet qu'il aime >> et << let bommes qui I'aiment >>. C'esl arai aussi,
mais qaand I'assenzblée chante il n'y a pas d'auditeurs (r). D'autre parl, certains
regreltent << les bommet de bonne aolonîé >>. Mait le texle intpiré d)t autre chote
qile cetle exprestion française, atsez uoisine des bonnes inlentiont d.onî I'enfer esf paué.

Nous fe louons, nous te bénissons, nous t'adorons,
Nous te glorifions, nous te rendons grâce pour ton immense gloire.

(5) Peut-être ôterait-on l'ambiguité du pronom, en adoptant, comme quelqu'un vient de le suggérer : <( et
paix sur la ierre aux hommes bien-aimés >.

4â



LE GLORTA

, On ne quitte.pas.des yeux la contemplation de la gloire de Dieu. Et c'est elle qui suscite notrerouange, notre benédrctron, notre adoration, notre action de gloire et de grâce.'' Les sentiments de louange et d'action 
,de grâce- sont sembÏables. c'esi f* r.r bienfaits que

Pt:i,.:::^t:::i"î,{tg".. de lôuange,-et la loua,Ëge devient 
"loi, 

i..o.o"issante et bénédicrion, etIa lrturge rend gloire à Dieu et confesse sa granàeor.
cependant la louange Pense.plus à Dieu lii-même qu'à ses dons, on chante parce qu,il est Dieu.Elle est bien proche de l'aâoratiôn. c'est surtout ta mairifestation du ôtdrt q*'p;;;;d;i; louangechrétienne. Alors Jésus-Christ lui-même devient notre louange.

Bénir, c'est autre chose que marmonner des formules ou faire des gestes cabalistiques. Ledernier acte du christ sur la teire fut une bénédiction. ra ugnea;Jon, .'.rt îeÀer*iir.t.rt devantles merveilles de Ia générosité de Dieu.
L'adorafion est un geste de saisissement,qui n'est adressé qu'à Dieu (bien que Ie vocabulairemondain emploie-beaucoup,_aujo11d.hui < j'aàore >>... la crèm'e au choco)at, ce'taiileui pied-de-poule) et- nous disons : <i lesui-cttrist est Seigneur >. t'esprit nous fait adorer en esprit. Enadorant, l'être se consacre tôtalement : Nous sommes au Christ .t f. èrriirï.riîôi.* 

-"'

Nous. glorifions Dieu. (1 co. 6, L5., .r9). Illuminés de la gloire du christ par le baptême, noussotnmes' dans,la persécution ou la missiotl .omm. une lumi"ère r"r r. -oia!-.t r.rtil}*.r, anos actes, rendent gloire au fè1e (Mt. ,, L6) à Ia louange de sa gloire. C'est bien autre chose que
<< Je suis chrétien, voilà ma gloire i>.

L'action de grâce nous fait reconnaître.que seul-Jésus-Christ est,notre action de grâce (6)comme notre louange, notre << eucharistie >> (qui prend parfois le ton solennel de la bénédiciion).
Btef , nous ne cersons de noas émerueiller, On dira : ne pourrair-on trouùel une
exprestion moderne qai remplace tour ces mofi désuels (toier fait bluril benser à
location, à logem.ent, à.loyer ; bénir, i tigne de croix ; odor)r, a Uilt, 

"[, 
ii-So[rr*ro, ,

8lorifier, au <<,iour de gloire (soi-diuàt) arriaé >>'et aux'paradet militaiies ; action
d-e- grâ.ce, aux déuots qui-s'ilolent après li meîre poar culriae'r leur bon Dieu iitime) ?
Mais les nt'ols ne^Jont pat du << thorct >>. Ils n'ànr tle sens qu'auîanl qu'ils r"ecouarent
u-ne expérience, Si I'expérience n'exisle paJ, ailcun << rnot )>'ne Ia reriplacera, Mais si
éuangélircr. c:n:rte à .faire fair,e t'exp.éiience det _réalités de la foi, poiarquoi pat auec
ces mots-là ? .C1. lnots repr:endront aie aaec le cbant des psaumes, ilui en soir pleins.
Quant à la ,rép.étition, elle est éminemment p.opulaire : tli, ,aroriëirc t'e*pin)on dela joie et de I'amour, et le langage det enfant.

Seigneur Dieu, Roi du Ciel, Dieu le père lout-puissant.

. Ce sont 
.quelqrres-uns des noms de celui à qui la louange s'adresse sous cette forme trine

satisfaisante d1L rythme lytique : le Seigneur Dieu qui est à la?ois Souverain et père des (< hommesqu'il aime >>. On rejoint l'acèlamation initiale, jaillie àe cette contemplation éperdue du don Jà oi.o.
on entend.dire parfois : Ies aocab.les.<<,roi.>>, << rour-puissdnr >>, ne sont pas éuan-
géliques, ils éu,oquent tro.p aujourd'.hui des intages hioàriques am'bigues. Viii:e ! 7'a;rouoent entendu.mon 

-père dire d'un bomme -qu'il admùah : << t,esr un roi ! >>

D'autres parlent bien du roi du caoutchouc, du rài du pétrole ou du roi det imbéciles !

(6) o" dt, .(, grâce > et non pâs le pluriel : tous les dons de Dieu sont récapitulés en Jésus-Christ.

4(6



LE GLOR'A

Qui n'a enlendu qualifier lel homm.e d'af't'aires oil tel politicien influent de << touT-
puissant >> ?

Et quand uous parlez d'une personne qui impose le respect, aous diles bien c'est un
<< seigneur >> el lous n'auez pat idée de ressusciler le Moyen Age. Au rerle, n'est-ce
pas le sire d.'aatrefoit, et le sire-soleil (aaec sa grandeur équiuoque, eT lriste sire parfois)
qui ont uoulu singer la puistance diaine ? Et puis, si I'on a quelque raison de renâcler
à donner du monteigùteur à son éaêque, ne s'aperçoil-on pN que << Monsieur >> n'a
pas d'autre sens ? Mah.,. il faur bien d.es mors pour parler.

Nous avons nommé Dieu : Père. C'est dire qu'il n'est pas seul. En efiet, près de lui - les
mots sont infirmes pour exprimer cette ineffable unité - près de lui, à sa ( droite >>, à côté, sur le
même rang, sur le même siège, avec la même puissance (Mt. 28), s'impose au regard du chrétien
celui qui est la manifestation du Père i

Seigneur, Fils unique, Jésus-Christ,
Seigneur Dieu, Agneau de Dieu, le Fils du Père,

Autant de titres qui essayent de dire - ou plutôt de chanter - ce qu'est le Christ : Seigneur
et Seigneur Dieu, comme le Père, Fils, Pur don, Fils unique, Fils du Père. L'expression << Agneau
de Dieu > est expliquée dans l'Agnus.

Dès I'instant où il chante le Christ, le chrétien pense à sa relation personnelle avec lui :

Toi qui enlèves le péché du monde, prends pifié de nous,
Toi qui enlèves le péché du monde, reçois nofre prière,
Toi qui es assis à la droite du Père, prends pitié de nous.

Rythme ternaire qui paraît se répéter et ne se répète pas : la symétrie est remarquable, et fort
bien venue pour une prière commune. ((( Toi qui enlèves le péché du monde )) est aussi expliqué
dans l'Agnus).

Au Christ qui a été jusqu'au bout de la pitié - pas en parolé seulement, mais en acte *
on demande avec irisistance, après avoir appelé sa << pitié > (cf. le Kyrie), non plus de nous
regarder, nous, objet de sa tendresse fidèle, mais d'écouter et d'accueillir la prière que nous adressons
bien maladroitement à Dieu - à lui qui est Dieu, égal à Dieu, << assis à droite de Dieu )), non
pas cornme l'assesseur d'un juge, mais comme celui qui intervient à l'oreille du président en
notre faveur,

En ce temps de congrèt, de séminaires, de conférences, de concile, cette session à
droiîe de... ne fait pat désuet. Mênze Ja liturgie a red,onné enfin consi$ance à I'idée
de présidence,

Car toi seul est saint,
Toi seul es Seigneur,
Toi seul es le TrèçHaul : Jésus-Chrisf...

Toujours la structure ternaire. On retrouve les mots de la louange (<< saint >> a été expliqué
dans le Sanctus)... Très-Haut : aucune idée de domination. Je connais un hornme petit et replet
dont on dit souvent, sur le ton de l' << admiration )) : c'est un grand type ! Il en va ainsi de
beaucoup d'images...

Et que dire de ce besoin qu'ont auioard'hui les ltonmes de aoaloir atleindre les
limites de I'espace, Pourqaoi ne dirait-on pas qae Dieu est tout à la fois au sornffiet

47



LE GLOR'A

(,cottme les rencontreJ axl Jonznael ; on ne aeut pal parler d'eslrade éleuée, et pourrant
on fait des estradet aux présidenft) et au-delà, au-destut Pourtant cesrer
d'être plus intime à nous-mêmet que nout-mêmet ?... Aini d.onc il ne s'agit pas de
géographie, ni de cosmographie, ni d'asrrologie. On finit par où I'on aaait commencé :
Dieu << au plu haul des cieux >>.

L'inspiration de cette hymne est si biblique, elle rejoint tellement la parole inspirée, qu'il était
à peine besoin de préciser que cet unique mouvement d'arnour du Père vers les hommes pai le Fils,
et cet accueil indéfini des hommes par le Père dans le Fils, suscite sans cesse en nous le Àême esprit
qui les anime et nous emporte à notre tour dans leur gloire commune,

Avec le Saint-Esprit dans la gloire de Dieu le Père. Amen.
CI, R,

Lr catéchèse aux enfants
Jusqu'au )' siècle, c'est à la messe de Noël qu'était chanté le Gloria. Nous Ie relierons, nous

aussi, à l'origine de la strophe de départ en évoquant Bethléem et le passage d'Evangile qui nous
l'a conservé : Luc 2, 8-L4.

Remarquons le texte exact : << Paix sur la terre aux hommes qu'il aime ! r> La << bonne volonté >
de nos vieilles traductions n'est pas la nôtre : c'est celle de Dieu ! Heureusement pour nous !...
Une seule volonté est bonne, c'est celle de Dieu. Car c'est Lui << le seul Saint, le seul Seigneur, le
seul Très-Haut >>.

Le << plus haut des cieux >) sera I'occasion de corriger, une fois de plus, la conception géné-
ralement erronée et mythologique qu'ont les enfants de cette << hauteur ). La transcendance de
Dieu est trop souvent, dans des cervelles de baptisés, une notion purement païenne, une sorte de
vision jupitérienne : Dieu << là-haut ) dans sa super-Olympe. Enseignons saûs nous lasser que
le Dieu << Très-Haut > est Père très bon, Fils obéissant jusqu'à la mort, Esprit vivifiant proche de
nous jusqu'à être en nous. Et que le << Royaume >> (où Jésus << siège à la droite du Père )) est,
lui aussi, << parmi nous )) (Luc 17, 20 et Mt. LO, 7).

Beaucoup de chants du père Duual aident à se rappeler ce myslère. Nous prendrons
ici celui du disqae Bel-Air 211007 : << Le ciel n'est pas au bout du monde... il est

iutle au coin de nza rue >>. Ce cbant ne re contente pas d'être descriptif, il implique
toute une exigence de uie, une aision des cboses qui n'est pas celle du monde, an
progrdrnnxe bien concret d'antour eî de æruice,

Sout forme de questions, on amènera les enfants à trouaer let deux élats, les
deux manières d'être dont lésus lui-rnême dil qu'ellet nous donnent I'auant-goût
du Royaume. On pourra, par exernPle, leur mellre le lexte des Béatitudes entre les
ttaint e, les inuiter à trouaer les deux aeuets qui parlent expliciternenf du Royaume
(Mt. 5, 3 et 10).

<< La gloire de Dieu, c'est l'homme vivant >>, dit saint lrénée. L'homme vivant, c'est l'homme
qui croit et qui prie (Mt. 5, 3). Mais aussi I'homme qui aime, qui espère, qui aide à f.aite monter
l'espérance humaine en contribuant à construire un monde meilleur (Mt. 5, 10).

I QursrtoNs : Le << plus haut des cieux >> dont parle le début du Gloria est-il
accetsible dux coslnonaures ? (expliquez). Qu'en a dit lésus ? A qui << reaient >> le
Royaume cles cieux ? Dans aotre uie, qu'est-ce que cela signifie ?

C. F.

48


