Le GLORIA

Situation

Piece ajoutée au rite d’entrée pour les jours de féte, 'hymne du Gloria, que les grecs appellent
la « Grande doxologie », prolonge la supplication du Kyrie par une priére de louange. Entre
le chant d’entrée et I'oraison, il compléte le couple essentiel de la demande chrétienne : demande-
action de grice.

Hymne du matin, il met dans la bouche de la communauté qui vient de s'assembler les
expressions les plus traditionnelles et les plus riches de I'Eglise en priére.

Chef-d’ceuvre de prose lyrique, il est, de toutes les piéces de l'ordinaire, celle qui appelle le
plus impérieusement le chant et suppose une expression musicale.

] G

Notes historiques

Le texte du Gloria nous est parvenu dans une double recension :

— Celle des Constitutions Apostoliques, VII, 47, 1-3, dont le texte, remanié sans doute par un
auteur arien, est adressé uniquement au Pére.
— Celle du Codex Alexandrinus, qui tecouvre pratiquement le texte du missel romain (1).

Pas plus que le Kyrie ou le Credo, cette hymne ne fut composée pour la liturgie de la messe.
Avec l'antique chant Joyeuse Lumiére et le Te decet laus, elle faisait partie du trésor des anciennes
hymnes que la piété chrétienne, en continuité avec la tradition du Nouveau Testament, avait
inventées en l'honneur du Christ Jésus (2). Selon les Constitutions Apostoliques, elle se chantait
comme pri¢re du matin. Clest également 4 la louange matinale que la rattache Athanase (3), en
compagnie du Psaume 62 (« O Dieu, toi mon Dieu, je te cherche dés I'aurore ») et le Cantique
des trois Enfants (Dan. 3, 57-88). Elle s'introduisit 2 la messe romaine i la faveur de la liturgie
de Noél : une hymne qui s'ouvrait par le chant des anges i Bethléem, ne convenait-elle pas parfai-
tement 4 la messe de la nativité du Seigneur ? D’aprés le Liber Pontificalis, le pape Symmaque
(498-514) en étendit l'usage aux messes célébrées par les évéques aux dimanches et fétes des

martyrs. Il était normal — et si humain — que les prétres aient voulu imiter les évéques sur ce
point, en obtenant le droit de chanter le Gloria 4 leur propre messe. Ce fut chose faite au 11¢ siécle.
L. D.

(1) On trouvera ces textes dans F.-X. FUNK, Didascalia et Constitutiones Apostolorum, t. 1, p. 454-456. —
Sur linfluence considérable des luttes ariennes et anti-ariennes 4 lintérieur de la liturgie et de ses formu-
laires, voir J.-A. JUNGMANN, Tradition liturgique et problémes actuels de pastorale, Le Puy, 1962, p. 15-86.
(2) On trouvera un inventaire des hymnes bibliques et patristiques primitives dans L. Driss, Hymnes et
Priéres des- premiers -siécles, Coll. -«--Vivante Tradition -», 2,~Paris; 1963. :

(3) De Virginitate, 20 ; PG 28,276.

41




LE GLORIA

Signification biblique

B Le début du Gloria est emprunté & I'hymne des anges de Bethléem. On sait que, selon les
données de la critique textuelle biblique, deux traductions sont possibles.

1. La premicre est celle qu'a retenue le missel romain :

Gloire a Dieu au plus haut (des cieux)
et sur terre paix aux hommes de sa bienveillance.

Les « hommes de sa bienveillance » sont ceux sur qui repose la bienveillance de Dieu. La tra-
duction « aux hommes que Dieu aime » rend donc parfaitement le sens du texte biblique. En
revanche, la traduction « aux hommes de bonne volonté », pour vénérable qu'elle soit, ne rend
pas le message de la Parole de Dieu. La paix est un bien messianique qui, dans la perspective
biblique, est essentiellement le fruit de la bienveillance divine. L'’homme ne peut que l'accueillir
et la faire fructifier.

2. La seconde traduction est utilisée par certaines liturgies orientales. Elle se présente dans
un rythme ternaire extrémement puissant :
Gloire a Dieu au plus haut (des cieux)

et sur terre, paix,
aux hommes, bienveillance (de Dieu).

Le texte rappelle manifestement I'acclamation joyeuse que les disciples adressaient & Jésus lors de
son entrée messianique 4 Jérusalem :
Toute la foule des disciples, transportés de joie, se mit 4 louer Dieu d'une voix forte, pout

tous les miracles qu’ils avaient vus, disant : « Béni soit celui qui vient au nom du Seigneur !
Au ciel, paix, et gloire au plus haut des cieux. (Luc 19,37)

B Les derniéres acclamations du Gloria se trouvent dans les liturgies orientales au rite de la
communion. En présentant le corps du Seigneur i I'assemblée, I'évéque proclame : « Les choses
saintes aux saints ». Le peuple répond alors par les acclamations suivantes :

Un seul Saint, un seul Seigneur ;

Jésus-Christ, qui est béni dans les siécles,
a la gloire de Dieu le Pére. Amen ! (4).

B On a relevé que le texte du Gloria rassemblait dans un plaisant désordre littéraire les éléments les
plus divers de la priére chrétienne : on adore Dieu, on lui rend grice, on bénit son nom, on implore
le pardon des péchés, on lui demande de maniére trés générale de « recevoir notre priére ». La
note dominante de cette symphonie d’acclamations et de supplications reste cependant la glorification
de Dieu. D'une part, le texte commence par « Gloire @ Dien au plus haut des cieux », d’autre
part il se termine, par une sorte d’inclusion, par « Dans la gloire de Dien le Pére ». Toutes
~les- autres priéres-de-I'hymne-semblent “ainsi placées dans le rayonnement de cette gloire que l'on
acclame. Aussi les liturgies orientales appellent-elles le Gloria la « Grande Doxologie ».

(4) Constitutions Apostoligues, VI, 13, 12-13. Cf. FUNK, op. cit., p. 516 ; Aux Sources de Ila Liturgie,
op. cit., p. 194-195.

a2



LE GLORIA

En tant que doxologie, le Gloria appartient & la forme la plus haure de la priére
chrétienne. Devant la transcendance du Pére qui habite une lumiére inaccessible, devant
les merveilles du salut que Dieu fait éclater parmi son peuple, devant le mystére
de VEucharistie qui fait demenrer le Seignenr [ésus an milien de la panvreté humaine,
Phomme ne peut que répéter : « Gloire a Dieu ! » Certes, il sait bien qu'a Vinfinité
de la gloire divine, il ne peut rien ajouter, rien retrancher. Mais il se sonvient aussi
que sa grandeur humaine consiste précisément a reconnditre et a acclamer la grandeur
de Dieu, a souvrir an rayonnement de cette gloire envahissante par I'Amen de toute

son ame.

Comme rite d’entrée, le Gloria annonce déji en quelque sorte la Préface, et prélude a la grande

action de grice du Canon.
L. D.

[a fonction et la forme

Le Gloria est, avec le Te Deum, un des rares vestiges demeurés dans nos chants liturgiques,
de I'hymnodie 2 strophes libres du début de la chrétienté. Le texte se rattache au chant des anges
(Luc 2, 14) et a été transmis sous différentes formes dans les langues syrienne, grecque ou latine.
Au Moyen Age étaient utilisées des variantes de notre texte latin, lesquelles se retrouvent dans un
manuscrit de St-Gall au 9¢ siécle. L'emploi liturgique du Gloria correspondait a l'origine 3 peu
prés 4 celui du Te Deum. Nous ne savons pas exactement quand le Gloria a été introduit dans
la messe. 11 semble que le pape Symmaque (f 514) ait étendu son usage & toutes les messes pontificales
des dimanches et des fétes des martyrs. Au cours du 11¢ siécle, il devint courant que le Gloria
soit aussi entonné par le prétre et chanté a toutes les messes de caractére solennel. Cette solennité
fut encore accentuée dans le bas Moyen Age par l'invitation d'un ou plusieurs chanteurs adressée
au célébrant pour qu'il entonne le Gloria, avec les paroles suivantes : « Sacerdos Dei excelsi,
veni ante sanctum et sacrum altare et in laude regis regum vocem tuam amitte, supplices te rogamus.
Eia, dic domne... »

11 semble que, dans la liturgie romaine, le Gloria ait été généralement chanté par le cheeur des
clercs entourant l'autel. On ne patle pas, dans les sources les plus anciennes, d’une participation
du peuple. Puis de bonne heure, le Gloria a été transmis au cheeur des musiciens : le Kyrie et le
Gloria sont les premiers chants de 'ordinarium missae a nous avoir été transmis en polyphonie (en
plus des adaptations polyphoniques de I'alléluia et du trait). Les plus anciennes compositions datent
du début du 11° siécle. A coté de cela, les compositions monodiques (Gloria VIII 1) continuent
jusqu'aux 16¢e-17¢ siécles. Les dix-neuf mélodies (messes I-XV et Gloria ad libitum I-IV) proposées
par I'édition vaticane, simplement augmentées d’une unité dans le nouveau Kyriale, ne représentent
quun choix parmi plus de cinquante mélodies retrouvées 4 ce jour.

® Les nombreuses et continuelles compositions faites sur le Gloria correspondent a son caractére
d'hymne : 4 l'encontre du Credo, le Gloria est, par nature, un chant. Il appartient au caractére
de I'hymne d’étre chantée. Lorsque le Gloria entra dans la messe, cela allait de soi : il n’a pas été
mis dans la messe en tant que texte, mais en tant que chant. Qu'il soit devenu un texte ponvant
également étre chanté est une contradiction en soi. Lorsqu'un chant, pour une raison quelconque, ne
peut étre exécuté, la logique n’est pas qu'il soit récité (imagine-t-on quelqu'un récitant des textes de
chansons populaires au lieu de les chanter !), mais qu'il soit supprimé.

43



LE GLORIA

On pourrait répondre & cela gn'anjourd bui, et pas seulement 4 église, on récite
beaucoup de choses qui étaient jadis chantées. Le chant n'a plus la méme « place
dans la vie » que dans le passé. Et le Gloria correspond, par son genre littéraire,
a une forme poétique redevenue usuelle : Vhymne 2 rythme libre telle gu'elle a é1é
cultivée dans la poésie des derniéres 150 années. De fait, beancoup de gens cultivés
assimilent inconsciemment le Gloria & cette forme d’hymne en rythme libre, telle
qu'on la tronve chez Hélderlin ou Claudel. On considére que le Glotria est un poéme
de ce genre, et il est notable qu'ancun autre texte de chant liturgique n'est autant
apprécié comme « chef-d'@uvre de la parole ».

Cela conduit 4 une autre interprétation du Gloria : I'hymne i rythme libre de la poésie moderne
est du lyrisme subjectif. On la lit ou on la récite ; une récitation en commun améne un cheur
parlé. On peut se demander si une autre hymne — lied ou cantique sur un texte approptié —
. ne répondrait pas mieux 4 la fonction du Gloria que sa récitation en cheeur patlé. La réforme litur-
gique en préparation aura 4 dire si le rite du Gloria dans la célébration de la messe, chantée ou lue,

s'en tiendra au texte actuel ou admettra des hymnes analogues.
Dr H. HUCKE

Les acteurs

Les nouvelles rubriques du missel portent les indications suivantes : le célébrant entonne le
Gloria, quand il doit &re dit ; il ne le dit pas privément s'il est chanté ou récité par le peuple
ou la schola. Les Directives pratiques précisent de leur coté : « il est une priere de |'assemblée
et non une priére propre au célébrant » (n° 37).

Cest donc une hymne de Passemblée entonnée par le célébrant. On a trés wvite
solennisé cette intonation, le célébrant tourné vers le penple. Hymne en prose rythmée,
elle fut d'abord chantée dans la forme « directe », puis la forme « alternée » a prévalu
dans le genre monodique. Le Gloria XV est le type de la forme « directe », le
Gloria VIII suppose I'alternance.

Cette lonange alerte et joyeuse se préte a un certain développement musical, Une
polyphonie surtont « homophonique » peut heureunsement souligner le caractére festif
de la piéce ; mais il est soubaitable qu'elle intégre la participation de Passemblée entiére.

Plusieurs solutions sont praticables : le chant en forme directe par l'assemblée seule — la
forme alternée entre deux parties de I'assemblée (par exemple schola et foule). L'exécution par
les clercs ou la schola est une forme 4 éviter. Raoul de Rivo (@ la fin du 14° siécle) se souvient
encore que le Gloria de Grégoire de Rome ne comportait que peu de notes (de méme le Sanctus)
et il accuse les ornementations d’étre I'cuvre de chantres profanes. Au 13¢ siécle, Sicard de Cré-
mone parle 4 son sujet de « chant du peuple ». Ensuite les mélodies se multiplient et se couvrent de

tropes. ] B

N. B. — Le Graduale simplex innove en ajoutant aux Gloria Vat. XV (typique, mais certai-
nement moins populaire au 20° siécle qu'il put I'étre dans une civilisation ot sa modalité étajt
la plus répandue), Vat. XII (excellent pour une communauté entrainée) et Vat. X '(un peu plus
difficile), un Gloria hispanique (n® 10) aussi beau que simple et l'ambrosien (n° 11), malheu-
reusement dans sa forme festive dont les vocalises limitent l'usage (malgré ['Amen simple
heureusement suggéré) (N.D.L.R.).

44

!



LE GLORIA

Le texte francais

Chacun des mots de cet hymne antique, repris a la lyrique biblique, contribue a créer le
mouvement méme de la louange et ne s'explique que par ce mouvement. S'agissant donc d'une
piéce lyrique, la discussion spéculative du vocabulaire ne saurait suffire. Il en va comme d'un poéme,
d’une peinture ou d’une mosaique.

Ce chant exprime une sorte de relation entre le Seigneur et le peuple de la fagon suivante :
I'assemblée loue d’abord Dieu et le Christ, puis elle prie pour elle-méme avant de reprendre la
louange, comme pour se jeter éperdument dans I'immense gloire de Dieu. L’homme n’oublie pas sa
condition, quand il s'extasie ; néanmoins il croit que seul Dieu peut lui donner un sens.

Ce grand mouvement « ternaire » se réalise par de petits rythmes, souvent eux-mémes de
composition « ternaire », qui est le rythme caractéristique du lyrisme populaire.

Gloire & Dieu au plus haut des cieux
Et paix sur la terre aux hommes qu'il aime.

En prenant appui sur ce chant improvisé par les Anges de Noél, d’aprés saint Luc, I'hymne
pose ses bases, les deux pdles entre lesquels va se mouvoir la louange.

La gloire pour I'hébreu, ce n’était pas la renommée, mais la valeur réelle, le poids d'un
personnage. Eu égard 4 Dieu, le mot dit I'éclat de sa sainteté s’exprimant dans ses hauts faits
et ses apparitions.

La citation biblique semble ne retenir ici que la supréme révélation de Dieu dans I'homme
Jésus. Oui, le Dieu mystérieux, inaccessible, tant espéré par I'homme (« Ah, si tu déchirais les
cieux et si tu descendais ! », dit Isaie) s’est révélé en Jésus et il est apparu, merveille ! sur la terre
aux hommes.

L'Eglise, communauté des bien-aimés de Dieu, s'unit & la louange incessante du ciel (cf. la
préface et le Sanctus).

Désormais, Jésus-Christ est notre paix (cf. ce mot dans I'Agnus) et nous allons dans la paix
du Christ.
Les hommes qui sont V'objet de la pitié de Dieu (cf. ce mot dans le Kyrie) ne constituent
pas un clan, un ghetto, une secte. Il s'agit de tous les hommes. On a fait remarquer
qu'il ent fallu Uindiquer par une virgule « les hommes, qu’il aime ». C'est vrai, mais
les virgules ne se chantent pas. On a dit anssi qu'il est difficile de distinguer a I'andition
entre « les hommes qu'il aime » et « les hommes qui Paiment ». Cest viai aussi,
mais quand Passemblée chante il n'y a pas dauditewrs (5). D’autre part, certains
regrettent « les hommes de bonne volonté ». Mais le texte inspiré dit autre chose
que cette expression frangaise, assez voisine des bonnes intentions dont Venfer est pavé.

Nous te louons, nous te bénissons, nous +'adorons,
Nous te glorifions, nous te rendons grace pour fon immense gloire.

(5) Peut-étre Oterait-on I'ambiguité du pronom, en adoptant, comme quelqu'un vient de le suggérer : « et
paix sur la terre aux hommes bien-aimés ».

as



LE GLORIA

On ne quitte pas des yeux la contemplation de la gloire de Dieu. Et C'est elle qui suscite notre
louange, notre bénédiction, notre adoration, notre action de gloire et de grice.

Les sentiments de louange et d’action de grice sont semblables. Cest par ses bienfaits que
Dieu est reconnu digne de louange, et la louange devient alors reconnaissance et bénédiction, et
la liturgie rend gloire & Dieu et confesse sa grandeur.

Cependant la louange pense plus 4 Dieu lui-méme qu’a ses dons, on chante parce qu'il est Dieu.
Elle est bien proche de I'adoration. Cest surtout la manifestation du Christ qui provoque la louange
chrétienne. Alors Jésus-Christ lui-méme devient notre louange.

Bénir, C'est autre chose que marmonner des formules ou faire des gestes cabalistiques. Le
dernier acte du Christ sur la terre fut une bénédiction. La bénédiction, c’est I'émerveillement devant
les merveilles de la générosité de Dieu.

L'adoration est un geste de saisissement qui n’est adressé qu'a Dieu (bien que le vocabulaire
mondain emploie beaucoup, aujourd’hui « j'adore »... la créme au chocolat, ce tailleur pied-de-
poule) et nous disons : « Jésus-Christ est Seigneur ». L'esprit nous fait adorer en esprit. En
adorant, I'étre se consacre totalement : Nous sommes au Christ et le Christ est 3 Dieu.

Nous glorifions Dieu (1 Co. 6, 15, 19). Hlluminés de la gloire du Christ par le baptéme, nous
sommes, dans la persécution ou la mission, comme une lumicre sur le monde, et les hommes, i
nos actes, rendent gloire au Pére (Mt. 5, 16) i la louange de sa gloire. Cest bien autre chose que
« Je suis chrétien, voild ma gloire ».

L’action de grice nous fait reconnaitre que seul Jésus-Christ est notre action de grice (6)
comme notre louange, notre « eucharistie » (qui prend parfois le ton solennel de la bénédiction).

Bref, nous ne cessons de nous émerveiller. On dira : ne pourrait-on trouver une
expression moderne qui remplace tous ces mots désuets (loner fait plutor penser &
location, 4 logement, a loyer ; bénir, & signe de croix ; adorer, d visite au St Sacrement 5
Glorifier, an « jour de gloire (soi-disant) arrivé » et aux parades militaires ; action
de grdce, anx dévots qui s'isolent aprés la messe ponr cultiver leur bon Dien intime) ?
Mais les mots ne sont pas des « choses ». Ils w'ont de sens gu'antant qu'ils reconvrent
une expérience. Si Vexpérience n'existe pas, aucun « mot » ne la vemplacera, Mais si
évangéliser consiste & faire faire Pexpérience des réalités de la foi, pourquoi pas avec
ces mots-la ? Ces mots reprendront vie avec le chant des psaumes, qui en sont pleins.
Quant a la répétition, elle est éminemment populaire : elle caractérise Pexpression de
la joie et de Vamour, et le langage des enfanis.

Seigneur Dieu, Roi du Ciel, Dieu le Pére tout-puissant.

Ce sont quelques-uns des noms de celui i qui la louange s'adresse sous cette forme trine
satisfaisante du rythme lyrique : le Seigneur Dieu qui est 2 la fois Souverain et Pére des « hommes
qu'il aime ». On rejoint I'acclamation initiale, jaillie de cette contemplation éperdue du don de Dieu.

On entend dire parfois : les vocables « roi », « tous-puissant », ne sont pas évan-
géliques, ils évoquent trop anjourd’hui des images historiques ambigués. Voire ! [ai
Souvent entendu mon pére dire d'un homme qu'il admirait : « Cest un roi | »
D’autres parlent bien du roi du caoutchouc, du roi du pétrole ou du roi des imbéciles !

(6) On dit « grice » et non pas le pluriel : tous les dons de Dieu sont récapitulés en Jésus-Christ.

46

s




LE GLORIA

Qui n'a entendu qualifier tel homme d’affaires ou tel politicien influent de « tout-
puissant » ?

Et quand vous parlez d’une personne qui impose le vespect, vous dites bien ¢’est un
« Seigneur » et vous n'avex pas idée de ressusciter le Moyen Age. Aun reste, n’est-ce
pas le sire d’auntrefois, et le sire-soleil (avec sa grandeur équivoque, et triste sire parfois)
qui ont voulu singer la puissance divine ? Et puis, 5i on a quelque vaison de rendcler
a donner du monseigneur a son évéque, ne sapercoit-on pas que « Monsienr » n'a
pas d’antre sens ? Mais... il fant bien des mots pour parler.

Nous avons nommé Dieu : Pére. Clest dire qu'il n’est pas seul. En effet, prés de lui — les
mots sont infirmes pour exprimer cette ineffable unité — prés de lui, 4 sa « droite », & c6té, sur le
méme rang, sur le méme siége, avec Ja méme puissance (Mt. 28), s'impose au regard du chrétien
celui qui est la manifestation du Pére :

Seigneur, Fils unique, Jésus-Christ,
Seigneur Dieu, Agneau de Dieu, le Fils du Pére,

Autant de titres qui essayent de dire — ou plutét de chanter — ce qu'est le Christ : Seigneur
et Seigneur Dieu, comme le Pére, Fils, Pur don, Fils unique, Fils du Pére. L’expression « Agneau
de Dieu » est expliquée dans I’Agnus.

by

Dés linstant ol il chante le Christ, le chrétien pense 4 sa relation personnelle avec lui

Toi qui enléves le péché du monde, prends pitié de nous,
Toi qui enléves le péché du monde, regois notre priére,
Toi qui es assis & la droite du Pére, prends pitié de nous.

Rythme ternaire qui parait se répéter et ne se répéte pas : la symétrie est remarquable, et fort
bien venue pour une priére commune. (« Toi qui enléves le péché du monde » est aussi expliqué
dans I’ Agnus).

Au Christ qui a été jusqu'au bout de Ja pitié — pas en parole seulement, mais en acte —
on demande avec insistance, aprés avoir appelé sa « pitié » (cf. le Kyrie), non plus de nous
regarder, nous, objet de sa tendresse fidéle, mais d’écouter et d’accueillir la priére que nous adressons
bien maladroitement 4 Dieu — 4 lui qui est Dieu, égal 2 Dieu, « assis 4 droite de Dieu », non
pas comme [l'assesseur d'un juge, mais comme celui qui intervient a loreille du président en
notre faveur.

En ce temps de congrés, de séminaires, de conférences, de concile, cette session a
droite de... ne fait pas désuet. Méme la liturgie a vedonné enfin consistance a lidée
de présidence.

Car toi seul est saint,

Toi seul es Seigneur,

Toi seul es le Trés-Haut : Jésus-Christ...

Toujours la structure ternaire. On retrouve les mots de la louange (« saint » a été expliqué
dans le Sanctus)... Trés-Haut : aucune idée de domination. Je connais un homme petit et replet
dont on dit souvent, sur le ton de I' « admiration » : c’est un grand type ! Il en va ainsi de
beaucoup d’images...

Et que dire de ce besoin quw'ont aujourd'hui les hommes de vouloir atteindre les
limites de I'espace. Pourquoi ne dirait-on pas que Dieu est tout a la fois au sommet

a7



LE GLORIA

(comme les rencontres an sommet ; on ne veut pas parler d'estrade élevée, et pourtant
on fait des estrades aux présidents) et au-deld, au-dessus — sans pourtant cesser
d’étre plus intime A nous-mémes que nous-mémes ?... Ainsi donc il ne Sagit pas de
géographie, ni de cosmographie, ni d'astrologie. On finit par oi I'on avait commencé :
Dien « an plus haut des cieux ».
L’inspiration de cette hymne est si biblique, elle rejoint tellement la parole inspirée, qu'il était
a peine besoin de préciser que cet unique mouvement d’amour du Pére vers les hommes par le Fils,
et cet accueil indéfini des hommes par le Pére dans le Fils, suscite sans cesse en nous le méme esprit

L

qui les anime et nous emporte A notre tour dans leur gloire commune,

Avec le Saint-Esprit dans la gloire de Dieu le Pére. Amen.
Cl. R.

la catéchese aux enfants

Jusqu'au 5¢ siécle, cC’est a la messe de Noél qu'était chanté le Gloria. Nous le relierons, nous
aussi, 2 l'origine de la strophe de départ en évoquant Bethléem et le passage d’Evangile qui nous
I'a conservé : Luc 2, 8-14.

Remarquons le texte exact : « Paix sur la terre aux hommes qu'il aime ! » La « bonne volonté »
de nos vieilles traductions n’est pas la nétre : Clest celle de Dieu ! Heureusement pour nous !...
Une seule volonté est bonne, C'est celle de Dieu. Car c'est Lui « le seul Saint, le seul Seigneur, le
seul Trés-Haut ».

Le « plus haut des cieux » sera I'occasion de corriger, une fois de plus, la conception géné-
ralement erronée et mythologique qu'ont les enfants de cette « hauteur ». La transcendance de
Dieu est trop souvent, dans des cervelles de baptisés, une notion purement paienne, une sorte de
vision jupitérienne : Dieu « la-haut » dans sa super-Olympe. Enseignons sans nous lasser que
le Dieu « Trés-Haut » est Pére trés bon, Fils obéissant jusqu'a la mort, Esprit vivifiant proche de
nous jusqu'a étre en nous. Et que le « Royaume » (ou Jésus « siége a la droite du Pére ») est,
lui aussi, « parmi nous » (Luc 17, 20 et Mt. 10, 7).

Beaucoup de chants du pére Duval aident a se rappeler ce mystére. Nous prendrons
ici celui du disque Bel-Air 211007 : « Le ciel n'est pas au bowt du monde... il est
juste an coin de ma rue ». Ce chant ne se contente pas d'éire descriptif, il impligune
toute une exigence de vie, une vision des choses qui n'est pas celle du monde, un
programme bien concret d’'amonr et de service.

Sous forme de questions, on aménera les enfants i tromver les deux états, les
deux maniéres d'étre donmt [ésus lui-méme dit qu'elles nous donnent Vavant-goit
du Royaume. On pourra, par exemple, lenr mettre le texte des Béatitudes entre les
mains et les inviter a tronver les deux versets qui parlent explicitement du Royaume
(Mz. 5, 3 et 10).

« La gloire de Dieu, c’est 'homme vivant », dit saint Irénée. L’homme vivant, c’est ’homme
qui croit et qui prie (Mt. 5, 3). Mais aussi 'homme qui aime, qui espére, qui aide i faire monter
I'espérance humaine en contribuant & construire un monde meilleur (Mt. 5, 10).

® QUESTIONS : Le « plus haut des cieux » dont parle le début du Gloria est-il
accessible anx cosmonantes ? (expliquez). Qu'en a dit [ésus ? A qui « revient » le

Royaume des cienx ? Dans votre vie, qu’est-ce que cela signifie ?
. q g g

a8



