
LE SANCTUS

Situation

Nous commençons notre étude des chants de la messe appartenant à I'Ordinaire par le Sanctus.

Cette pièce l'emporte sur toutes les autres en dignité et en importance :

- elle s'insère organiquement dans la << Grande prière eucharistique ), sommet de la liturgie,
comme une pafticipàtion de toute I'assemblée au << sacrifice de louange >) commencé par le célé-

brant dans la ptéface.

- elle ne fait défaut à aucune messe, et à toute messe où l'on chante, elle devrait être chantée

par préférence, enchaînée à la pÉface.

- son texte biblique en fait un hymne particulièrement sacré.

- elle est - avec le psaume responsorial - le plus ancien de nos chants de la messe.

- elle fait l'objet dans le nouvel Ordo missae, îo 3I, d'une rubrique spéciale rappelant que c'est

un acte cornmun de toute l'assemblée présente, célébrant, ministre, clergé, peuple (et chorale),
en union avec la louange spirituelle du monde invisible.

Tout efiort pastoral de participation à la liturgie par le chant commence par le Sanctus.

I. G.

Notes historiques
l. [e Soncfus

Le Sanctus pourrait être un héritage plus ou moins indirect de l'eucologie juive qui I'utilisait
à l'office du mitin. Toutefois, ni la messe selon Justin, ni celle selon la Tradition Apostolique
d'Hyppolite de Rome (vers 210) ne le mentionnent.

Lorsqu'il est attesté pour les premières fois dans les textes liturgiques, il a déjà atteint le
terme de lon évolution liitéraire et se présente avec une grande perfection de forme. Il ne constitue
pas un élément hétérogène que le contexte du canon aurait àccueilli avec plus ou moins de

èomplaisance, mais une pièce maîtresse autour de laquelle s'articule la préface et le canon. Le

rythme de la prière eucharistique se structure ainsi :

Evêque - Assemblée
Evêque

Assemblée
Evêque

Assemblée

Dialogue introductoire
Préface
Sanctus
Canon
Amen final

1af2



LE SANCJUS

' Le premier témoignage se lit dans l'Euchologe de Sérapion (vers 350), évêque de Thmuis,

en BasseiEgypte. Le Sanctus y est ainsi introduit :

A toi font cortège des milliers de milliers et des myriades de myriades d'Anges et d'Archanges,

de Trônes et de Seigneuries, de Principautés et de Puissances.

Auprès de toi se tiennent les deux augustes Séraphins à six ailes : deux pour se couvrii Ia

face, deux pour se couvrir les pieds, deux pour voler, Ils chantent ta sainteté. Avec les leurs,

reçois aussi nos acclamations à ta sainteté.

Saint, saint, saint est le Seigneur Sabaot !
Le ciel et la terre sont remplis de ta gloire.
Le ciel est rempli, la terre est remplie
de ta gloire admirable (1).

La seconde attestation provient des Constitations Apostoliques (verc 380). Comme la précé-

dente, elle témoigne de cetie superbe aisance littéraire dont I'Orient a le secret :

C'est toi qu'adorent les innombrables troupes d'Anges, d'Arcbange, de Trônes, de Seigneuries, de

principautès, de Puissances, de Vertus, d'Armées éternelles,'ainsi que les Chérubins avec leuts

Séraphins aux six ailes, deux pour se couvrir les pieds, deux pour se voiler la tête et deux pour

voler.

Avec les mille milliers d'Archanges et les myriades de myriades d'Anges, ils chantent sans

relâche et d'une voix incessante - et que tout le peuple dise avec eux :

iï".l.i ïi'i"ïî1.'::"Ï,:î'rT'î:i'*i;.
Béni est-il dans les siècles ! Amen (2).

euelques décennies plus tard, I'usage du Sanctus sera généralisé aussi bien en Orient qu'en Occident.

2. Le Benedicfus

Dans les Conslitutions Aposfoliques, le Benedictus est attesté comme acclamation au rite de

f" .ot"Â"11;o".-À tn proclamition dâ l'évêq"e : << Les choses saintes aux saints >>,.1e peuple répond,

.o.-. il a êté dit phis haut : << Un seul Saiint, un seul Seigneur, Jésus-Christ, {ui est béni dans les

siècles, à la gloire ïe Dieu te Père. Amen )' et ajoute ensuite :

Gloirc à Dieu au Plus haut des cieux,
suf terfe, Paix ;

parmi les hommes, bienveillance ( de Dieu).
Hosanna au Fils de David !

Béni soit celui qui vient au nom du Seigneur.

. Dieu le Seigneur s'est manifesté patmi nous.

Hosanna au plus haut des cieux (3).

La première attestation du Benedictus s'enchaînant au Sanctus se lit en Césaire (t )42). Cet

,lsage se généralisera en Orient à partir du 8e siècle'

(t) Euchologe de Sérapion, Lt ; cf. Aax Soucet de la Litatgie, op' cit', P' 12'/-128'

(Z) Constitutions Apostoliqaet, VllI, 12,27^ Cl, Artx Sonrces de la Litugie, op' cit., p' 186'187'

(31 Constitatiorts Apofioliqaet, VIII, 13, li. cr. Atx sources de Ia Litugie, op. cit., P, 194-19t.

t3



LE gA]'CJAg

N'oublions pas cependant que le texte du Benedictus appartient ar1 P1aum9 LL7,26, qui fait
partie des psa.rmies du- Hallel. Â ce titre, il fut chanté par le Christ à la dernière Cène et repré-

lente donc, si l'on veut, le plus ancien chant de la Messe-

L, D.

Signification biblique

I Saint, saint, saint est le Seigneur

Le texte du Sanctus est emprunté à Is. 6,3, texte qui est repris en.Ap. 4,8. I,econtexte d'Is. 6,3

rapporte la vision inaugurale dri prophète. Yahvé apparaît à son serviteur en gloire et en majesté

aiis te temple de Jéruialem ; la'traîire de son royal manteau. se réPand sur l'escalier monumental

qui descend'du Saint des Saints, les Séraphins, êtres de lumière et de feu, servent comme acolytes

au trône divin. Emporté par I'extase, Isaïe entend leur acclamation :

Saint, saint, saint, le Seigneur Sabaot !

Sa gloire remplit toute la terre.

En intëgrant dans la liturgie de la terue le chant de la liturgie du ciel,. I'Eglise .signifie
que chàque célébration, s/ incarnée f:ût-elle darc le te/nPrr ert. cep.endant participation

â ta t;lirg;e céleste et érernelle. Da'ns le Sanctus de la plus humble des messer, c'esl

toute la gloire du ciel qui, mystérieutement, fait irruption sur la îeffe'

I Dieu de I'univers

L'expression << Dieu de l'univers >> rend < Yahvé Sabaot >>, qui signifie Diey 
_d_e1 

armées, des

multitude;. La formule a une saveur d'épopée, elle rappelle les temps héroïques-où T"h"g marchait

à la tête des armées d'IsraëI, bousculait Îei occopants do pays de Chanaan et y installait IsraëI, son

Premier-né. L'acclamation << Avec nous, Yahvé 
-sabaot 

>> 
-apparaît 

comme un cri de guerre et de

victoire qui rythme I'ode triomphale du Psaume 45.

A côté des armées - disons militaires -, 
il y a aussi les armées des cieux, c'est'à-dire les

étoiles et les astres, que Dieu mobilisait périodiquement au service de son peuple, aux époques

critiques' 
i.",*:::*ï,,i'lîil.Jîi,'-ili,i^*ii'r,',!i0"""'

clame le vieux cantique de Débora (Jg. ),20).

Sous I'influence du prophétisme, ces armées célestes se spiritualisèrent_ -quelqrre Peu et recru-

tèrent dans leur rang les àniées angéliques. Les anges sont en effet les soldats du Très-Haut, ils
forment sa cour. Le-prophète Michée vôit yahve (< assis sur son trône, et toute l'armée du ciel se

tenant devant lui à ù dio;te et à sa gauche > (1 R 22,L9). Ces armées angéliques font d'ailleurs
bon ménage avec les armées des étoiles-; les unes et les autres accueillent de leurs cris d'enthousiasme

la création du monde, quand Dieu pose la pierre angulaire du cosmos

patmi le concert joyeux des étoiles du matin
et les acclamations unanimes des fils de Dieu (Job 18,;)'

aî



LE SANCjAS

On inrerprétera donc I'expression << Dieu Sabaot >> ou << Dieu de J'uniaers >> dans une

perspecîi'ue très ample, celle-là même qu'éaoque le récit sacerdotal de la création :

<< Àinil farent acheaés le ciel et la lerre aaec toule leur armée > (Gn. 2,1).

t Le ciel et la terre sont remplis de ta gloire

Dans le vocabulaire biblique, spécialement dans celui de la tradition sacerdotale, la << gloire

de Yahvé >> désigne la préserrce raj'onnante de Dieu au milieu de son P:uPl:. La gloire__de Yahvé

appanît pour la p-remière fois à I'Eglise du désert ap1è,s la- dé_liv1a1ce de la Mer Rouge (Ex. L6,7),

sê'manifËste.nr.iite au Sinai lors Je l'Alliance noptiale de Yahvé avec son peuple (Ex' 24,16),

remplit plus tard la tente de Réunion et le ternple_de.Salomon...(Lv. 9,6 et 23 i L R 8,10-11).

Par^l'Inàrnation de Jésus, elle habite de manière définitive au milieu des hommes :

Le Verbe a dressé sa tente parmi nous,

et nous avons vu sa gloire (Jn t' M).
affrrme Jean dans son Prologue.

On devine de quels poids de souvenirs bibliques est chargé le text_e liturgique. On 
.compr.end

aussi l'embarras du lâtin à'rendre par un seul mot une réalité trôp riche. Souvent en efiet, les vieilles

traditions latines hésitèrent entre les termes de maiestas, de gloria, de claritas' Le Te Deum qui
présente lui aussi une traduction du Sanctus, pense a-voir fait bonne mesure_en juxtaposant les
't..*., de maiestas et de gloria : << Pleni sunt coeli et terra majestatis gloriae tuae >.

Il convient de relever les retouches audacieuses que la liturgie a fait subir au texte d'Isaie.

Le texte biblique disait : << la terre est remplie de sà gloire >>._La-liturgie amplifie :.Le ciel etla
terre sont remplis de fa gloirc. La perspeictive est immense, la louange terrestre s'ouvre sut la
louange du ciel, le ciel s'unit à la terre.

La liturgie du Sancrus appalaît ainsi comme la descente de I'Eternel dans le lemps,
ou encore, si I'on aeut, l'a'monlée el I'insertion de la louange lerreslre darc la liturgie
céleste. Par ailleurs, le chant solennel et quelque pea impersonnel des Séraphim qui
chantent << sa >> gloire, en se couuranl la faie Par rerPecr pour la trantcendante^dioinité,

deuient mainrenint le chanr de la communauté qui, << le aisage découuert > (2 Co. 3,18),
ladrerse directement à son Dieu et tai dit : << Ta gloire remplil ciel et tetre >>. Sa gloire

éîail une consralalion ; ta gloire esl îtne louange, une aclion de grâce, ane eucharislie'

I Hosanna au plus haut des cieux

La suite du texte du Sanctus est empruntée au Psaume 117,2)'26 :

Donne le salut, Yahvé, donne !

3,ï':.ii ;i'ïil i:'i;*:"::'o!i q,,i ui.nt

La tradition chrétienne a rcgardé ce texte comme messianique et les évangélistes le citent

lors de l'entrée de Jésus à Jérusalem (Mt. 2l',9 ; Mc 11,9-10, etc.)'

La forme Hosanna est une corruption de boslti-ah-nna, qui signifie littéralement : << Oh !

sauve ! ) ou ( Oh ! donne le salut ! li Cette acclamation était devenue très populaire et, en contre-

partie, avait perdu assez rapidement sa signification primitive, tant il est vrai que les mots très

èmployés sonl soumis à une très grande usure.

t5



LE SANCJAS

I Au plus haut des cieux

Littéralement aa plus baut est un hébraisme pour désigner _Dieu lui-même. Pour éviter de

prononcer le nom de'l'Ineffable,la piêtê juive uiait de telles circonlocutiotrs._<< .Les plus hauts

àes cieox >> qui reçoivent I'acclamatioÂ de la communauté rassemblée pour l'Eucharistie, c'est donc

Dieu luimêmt qui entend le chant de son PeuPle.

I Béni soif celui qui vient au nom du Seigneur

On se rappelle que le psaume lI7 pottarit : << Béni soit au nom de Yahvé celui qrri vient >.

C'était le sooËait de Ëienven-ue adressé à celui qui entrait au Temple. Les Septante facilitèrent une

lecture messianique du texte en proposant : < 
-Béni 

soit celui qui vient au nom du Seigneur >>. Ce

n'était donc plus celui qui venait qui se trouvait béni, mais 
-bien celui 3."i y."tt.au. nom du

Seigneur. Aussi la formufu << celuiqùi-vient >> désigne-t-elle, dans les évangiles, le Christ_1ui-même.

Jea"n-Baptiste pourra demander à Jésul, sans préciser davantage : (( Es-tu celui qui vient ? )) (Mt. 11,3 ;

Lc 7,20).
Le Cbrist est << celui-qui-aient >> dans les my$ères de son lncarnat|on, de sa présence

sacrarnentelle dans I'EucharisNie, et enfin dans ra oentte eschatologi.que à-la parousie.

Le Benedictus est le mémorial de ,àw nipJ, aenue. En J'accueillanl d'ans sa célé'

brution, I'Eglite se souoient xtne nouuelle,fois de sa condili-on pér-égt.i.nale,. elle se

rappell:e quielle est en nzarche oers la célébration éternelle, celle d.e la liturgie céleste

de I'Apocalypse, oà I'on cbanrera encore :

::iï1, :11:,';d"îJ, ::i 5 i;r:x ; (ïn:i:';"i'' -'
I Le chani de gloire

Aucun chant ne peut prétendre à plus de gloire et de magnificence..que le Sa.nctus..Certes,

le Gloria célèbre lui aussi la gloire de Dieu, mais il demeure pour ainsi dire au seuil de la cêlé'

bration : le Sanctus, lui, se ùue au cceur de I'eucharistie, et, pàr ailleurs, son enracinement biblique

lui donne une richesse extraordinaire : théophanie royale de Yahvé Sabaot, temple céleste s'ouvrant

sur le royaume de la terre, myriades angéliqoes acclamant Dieu d'une voix incessante, sainteté

transcendante et irradiante de Dieu, gloire céleste faisant irruption sur la terre, liturgie royale et

messianique acclamant << celui qui viént au nom du Seigneur )), parousie que Paul. nous déctit si

joyeuse <i e l" voix de I'ArchaÀge et de la trompette de Dieu. > (1 Th. 4,16), c'est toute cette

â-bi^.r.. de fête que le Sanctus devra exprimer, dans une célébration enthousiaste.

(Jn Sanctus chanté par des aoix parcimonieuses écononzisant aaarenzent leut soaf.fle,

silsuryant d.oacement est en deltori du texîe, si I'on ose dire: le chant d'es Séraphins

d'Isaie faitait aibrer les gonds du seuil du Temple !

I Le chant de la communauté

Le Sanctus est aussi le plus grandiose chant d'unité que connaisse la liturgie eucharistique.:

unité des anges entre ..r*, àurr, 1a socia exuhutione, l'exultation commune' unité du ciel et de

la :terre que iemplit la gloire divine, unité des hommes entre eux qui chantent unA aoce, d'une

seule voii, unité èn-ân de-s anges et des hommes qui mêlent leurs voix (cum quibus et nortrls oocet).

, L.D,

raÊ



LE SANCJAS

Lr fonction et lu forme

A la différence du Credo, qui est d'abord un texte devenu chant pour des raisons historiques.
et à la difiérence du Gloria qui ést d'abord un chant dont le texte a pu varier, le- Sanctus _constitue
qn .riqe- prgpr. 9È qn texte eJt chanté pour lui-même par toute l'assembl-ée,_gg forme d'acclamation.
Lé'è6ant iestlas ici accessoire, coÀme dans le Credo ; il est appelé par le catactère du texte

qui doit s'épanouir en voix musicale et en chæur. Il est notable qu'au Moyel Age, le chant du
Sanctus r,'a 

-pas 
êté traitê de la même manière gue celui du Kyrie ou du Gloria. De nombreux

auteurs du Moyen Age ont noté que l'orgue intervenait dans l'acclamation du Sanctus. A l'encontre
de ce qui s'est passé pour le Creâo, le Sanctus a fait l'objet de compositions musicales nombreuses

et variéès. Nouiconnaissons plus de deux cents mélodies de Sanctus. A I'inverse, les créations poly-
phoniques se rencontrent bearicoup plus tard sui ie Sanctus qùe poor toutes les mélodies de l'ordinaire
âe la messe, exception faite pour le Credo. L'apparition de Sanctus à plusieurs voix commence au

début du 12e siècle, alors qubn observe simultanément une floraison de Sanctus à une voix. A cette

époque, il semble que le çhant du Sanctus solt pgs'ç d-e- !'asqemb-l(ç.au chæur. 4" -15' .siècle, la
cômposition du Sanètus à plusieurs voix passe dans l'ordinaire de.la (( messe > polyphonique. 4i

Cependant, d'acclamation prolongeant la prêf.ace, le Sanctus se change en chant d'accompagne-

ment durant le commencemeni du canon. Dans la chapelle papale, il devint courant de répéter
Hosanna jusqu'à l'élévation. Le Benedictus fut séparé du Sanctus et fut chanté après l'élévation.

Le rite exige que I'assernblée entière, par't'ois en dialogue aæc le chæur, mais rans qu!
le chæar remplace l'assemblée, acclame le Sancras. Ce caractère d'acclamalion deurail
être préseraé dans le Sanclus, loul com/ne la prélace ne saurùt deaenir une aria :

il ne' suf't'it pas non plus, dans ce chant, que la mutique tuiue le texte. Celle-ci doit
également coruespondre à la 'fonction el au caraclère du morceau en s'adaplant à la
nature du rite.

o Puisque le Sanctus revêt la forme d'une acclamation, ce chant ne présente pas d9 grandes
difficultés. Ôn peut donc, dans la pratique, l'exécuter à toutes les messes qui sont célébrées avec

le peuple. Toutès les raisons qu'on a de chanter dans le culte sont réunies dans le Sanctus. Le
cfri"t Ëst signe d'unité : il crée'ici vraiment l' << una voce )). Il est engagement : qui chante, fait plus
que celui qui pade, surtout aujourd'hui, où il n'est plus si naturel de chanter. Qui chante fait
plus que ce qu'il fait tous les jours. Le chant << rend les rites sacrés plus solennels >> (Const. Ll2),:
âvec lè Sanctus, il est clair que cette solennité n'est pas seulement un ornement surajouté : iç1 la
célébration liturgique attgin! sop polnt culmipant ; l'assemblée réunie se joint à l'éternelle allégresse

des anges. Il eJt hautemént signifrcatif que, depuis toujours, on ait considéré que cette allégresse

consistât en un chant, et que nous-mêmes, aujourd'hui, pourtant trop déshabitués de l'expression
lyrique, nous ne puissions nous représenter l'incessant << Saint, saint >> des anges comme une simple
parole. Comment pourrions-nous pader, sans élever la voix jusqu'au chant ?

I Nous avons déjà observé que le texfe biblique est essentiel au rôle du Sanctus. C'est dire
que toutes les paraphrases ou équivalences ne sauraienl ici répondre à la fonction rituelle de ce chant.
Il serait égalemeni déplacé de commencet par rêciter << saint, saint, saint ) pour ajouter ensuite

un << chant adapté >. On ne peut pas_(( doubler >> le Sanctus, ni non plus tolérer comme. naguère

que le chant du Sanctus recouvre le début du canon. 
Dr H. H'CKE

,47



LE 5/[,]TCjU3

les acteurs

(< Heureux le peuple qui sait l'acclamation r> (Ps. 88, 16). Le chant populaire du Sanctus tient
à plusieurs conditions : la conscience qu'on est un peuple en prière, que cette perception nous fasse

<< bondir d'allégresse )), que cette joie nous pousse à acclamer la sainteté de Dieu (cette révélation
essentielle de l'Ancien Testament), sans oublier qu'on fait cela en union avec les anges.

On comprend alors les causes de sa décadence et de sa restauration fonctionnelle. Il apparaît
normal qu'il redevienne une acclamation unanime du prêtre et du peuple de Dieu uni aux cheurs des

an8es.
La uoix de saint lean Chrysostonte uibre de nouueau à nos oreilles : I'action de grâce
du prêtre et du peuple leur esl contn'tllne << car ce n'est pas le prêtre seul qui rend'
grâce, ntait le peuple lou, enrier >>. On enlend Honoriu d'Aulun s'enthousiasmer :
<< Les orgues relentitsenT, le clergé chante, le peuple acclame >>. Et saint Césaire
d'Arles insiste: << qae le prêrre lui-rnême chante d'une commilne aoix : saint, saint,
saint aaec les saints anges e, le peuple de Dieu, >>

Acclamafion unanime qui prolonge la préface sacerdotale, sa forme normale est la << forme
directe >> ; les alternances chorales ne sont pas réclamées par le texte et c'est un non-sens liturgique
que cette acclamation ne soit exprimée q..e par une schola, voire un chantre. C'est l'acclamation
du peuple saint qui s'associe à la louange céleste (Is. 6,3) et à la louange messianique (Mt. 21, 9).
L'alternance à deux chæurs, qu'évoque le chant des anges dans le Trisagion (par exemple Ie Ven-
dredi saint), n'est pas ici conforme à la nature profonde de cette pièce. T.g Sanctus doit pouvoir être

chanté_par tous, edcela sans briser le mouvement de la grande prière eucharistique formulée par le
célébrant.

Il est intéressant de remarquer que c'est la pièce de I'Ordinaire qui a résisté le plus longtemps
aux développemenfs neumaiiques, puis à la polyphonie. Au XtIe siècle, c'est encore un chant du
peuple (cf. Hildebert du Mans et Honorius d'Autun). Et l'orgue même (donc l'organiste) y
iemplit une place de choix (cf. Durand de Mende et Honorius d'Autun) : comme << les trompettes
du rnémorial de I'Eglise devant Dieu >> (Max Thurian). Les Capitulaires des rois francs insistent
souvent sur cette pièce : << que le prêtre lui-même chante d'une commune voix : Saint, Saint,

Saint avec les angès et le peuple de Dieu >. Les mélodies ornées apparaissent aux 11e-12e siècles,

un siècle plus tard pour le Kyrie. Ensuite il est devenu chant du clerge, puis aPa;nage de la schola.

Le nouvel Ordo missae le restitue désormais à toute I'assemblée.

I. B.

N. B. - La polyphonie n'en est nullement exclue pour autant, pourvu que soit sauve la

rubrique qui demande au célébrant et au peuple de se joindre au chant. Sur la voix du peuple,
les voix de la chorale peuvent s'épanouir, par exemple sur les deux << Hosanna au plus haut
des cieux >. Cette polyphonie signifiera la symphonie cosmique et céle$te qu'évoque le texte.

L'orgue y aura facilement son rôle (dont la messe de C. Geofftay nous donne un exemple).

2. 
- 

Le Kyriale tinplex comprend cinq Sanctus (un par << Ordinaire >) dont quatre sont tirés
du Kyriale vatican (no 6 : Yal. XVIII ; no lL : Vat. XVI ; n" 2l : Vat' XIII ; n" 27 :

Vat. X) et un du chant milanais. Le Vat. XVIII reste le plus fondamental, toujours le plus

utilisable, et le plus cohérent avec la préface. Le Vat. XYI, choisi naguère comme Sanctus << uni-
versel > (lnttrtction de 1918) n'a pas réussi à conquérir cette place, et on peut douter qu'il y

rp



LE SANC}Us

a$ive. Le Vat. XIII, grâce à sa beauté mélodique, mérite qu'on lui consacre un effort. L'ambrosien
est facile et s'enchaîne très bien avec la préface romaine. I-e Vat. X est nettement plus difficile. On
regrette de ne pas y voir le Sanctus du Te Dearn qui, à I'expérience, a recueilli partout la faveur
et s'avère le plus populaire. (N.o.r.n.)

Le texte français

Nous sommes ici en présence d'une acclamation que Ia Tradition ancienne a toujours tenu à

faire chanter par I'assemblée tout entière : célébrant, ministres et peuple réunis. Là encore, c'est
bien plus qu'un texte à lire seulement des yeux : c'est un cri. Les mots ne prennent leur puissance
que dans l'acte même de l'assemblée qui les chante.

Le texte étant emprunté à l'Ecriture réclamait une version fidèle à ses sources.

I Saint, saint, saint le Seigneur, Dieu de l'univers !

Ce fut le cri d'un homme soudain saisi devant l'éblouissante découverte de la présence de
Dieu. Ce sentiment de la sainteté de Dieu est bien autre chose que nos << défense de toucher sous
peine de mort )), ou que notre conception du << mystère... et boule de gomme )), que nos ( ça me
dépasse ). Il dit la révélation du mystère de Dieu aux hommes.

Cette révélation, c'est Jésus-Christ (4). Et c'est pourquoi le cri de stupeur se prolonge en un
cri d'émerveillement. Le chant s'effectue en effet en un double mouvement :

A : Saint... est le Seigneur, dont la Gloire emplit I'univers (ciel et terre).
B : Béni celui qui vient en son nom. Vive Dieu !

Dans un premier regard l'æil s'arrête devant la splendeur de Dieu manifesté par la $éation. C'est
une merveille de sa bonté. L'homme n'est plus effrayé par les forces maléfiques de I'univers,
il ne cherche plus son destin dans les astres, n'a plus à se les concilier. L'univers est un don de
Dieu à l'homme. Le Dieu de l'univers s'est révélé. L'hébreu a renoncé au culte astral idolâtrique.
Pour les chrétiens, un seul Astre est digne d'intérêt, même en ce temps de compétition planétaire
et d'horoscopite exaspérée, celui qui se lève dans leur cæur (5), Jésus le Seigneur.

lsaïe ut la gloire de Dieu comnze un bratier, non Par defirucleur mais purifiant,
régénérant I'uniaers loul enlier. Certes la créalion, le ciel et la terre, manifeste la
gloire de Dieu, et I'uniaers en est ainti rentplit, mais parce que dlabord la gloire de
Dieu, comme I'or passé Au creuseî, l'a rendu éclalanN de son éclal, comme l'Esprit,
brasier uiuant de Dieu, remplit lui-même I'unioers,

I Le ciel et la ferre sonf remplis de sa gloire.

Le ciel c'est le monde de Dieu, la terre le monde des hommes : tout l'univers donc, même
au sens où l'on pade de I'horizon de pensée de l'homme ; par exemple l'univers de Camus (6).

(4) Jean 72,4L : << Isaie dit cela, quand il eut la vision de sa gloire, et c'est de lui qu'il parla >.
(5) Exsultet pascal.
(6) Certaines transpositions naguère avaient déjà suggéré cette traduction ; cf. Dan. 7,10 <( toute la création >.

t9



LE SAilCTAg

Celui qui crie ainsi devant la révélation du mystè"e de.Dieu, .reconnaît 
qu'il se trouve avec I'univers

.o--.'enveloppé par la gloire, pat la présence de Dieu. c'est I'extase.

L,æil, en effet, saisi d'abord par la sainteté de Dieu, revient_après son tour d'horizon, à la gloire

de Dieu. b'un seol coup d'æil, il n f^it le tour de l'univers, il à vr toutes choses baigné de cette

splendeur.

I

Saint
univers 

I

gloire

Quels mots pourraient dire tout cela en un cri ?

On objecte qu'on aurait pu se dispenser de repéter le mot << saint >. S'il suffisait de lire

le texte d.r'y.o*,'roit. Mais dàns I'acte-du chant, il-en va tout autrement. La répétition.est un

t.*;rr1"ru.,Ér;rtiqo. du lyrisme populaire : cf.-.les (ip,.hip,.hip, hourrah, ou les slogans inlassa-

UG-."t repris (ryihmés ei parfoii cirantés) sur l'air des lampions... Ici le cri-monte par paljers-pour

s'épanouir avec le nom do' Seigneur. Ce mouvement traduit bien mieux le super-superlatif que

i;tp;*"il elriuut.n.. << Dieri trois fois saint >>. Que le, monosyllabisme nasal du mot ne soit

oas heureux. personne n'en disconvient, mais qu'y faire ? Les allongements (( Il est saint >, ( Le

b"ign".r, est' àint > n'ont pas davantage la vigueur du triple cri'

L,acclamation, on l'a déjà dit, ne peut pas s'arrêter là. Car le chrétien donne un visaç et un

,-ror' J cette gloiie. Aussi Éien chante'-t-il âussitôt et dans le même mouvement émerveillé celui

qui a manifesté personnellement la gloire de Dieu dans le monde des hommes, Jésus-Ch.rist, qui

;'; ;;; ;rùgi" de son égalité arvec Dieu de se faire homme sur la tere Pour que I homme

p,rirl" co.r.raître 
"Dieo, le voir] le toucher et par là remonter de la terre au ciel pout être admis un

i;;;" ;i"; haut des cieux. i'acclamation <i Béni celui qui vient... > est encadrée par le cri

i;;;oi:;--u,, pt"t haut des cieux )), adressé par le peupie à Jésus lui-même lors de son ultime

approche de Jérusalem.

I Hosanna au plus haut des cieux !

Pourquoi, dit-on, avoir conservé cette, exPfession archaique, ? C'est_que Hotanna est .un cri,

.o--. Ài"." 1a U différence de Sabaoth, qui -est un complément). Et que_ signifient .les cris

que nous formulons, quel contenu objectif nous donnons à dés mots comme Hourrah !, Brauo !,

iir^i t, aa / etc. (7j Alors pourquoi hotonoo ne serait-il-pas un cri que les chrétiens adresseraient

à leur Sauveur Pour'exprimei simplement leur louange ?

I Béni soit (8) celui qui vient au nom du Seigneur'

Si ce cri d'émerveillement était courant chez les juifs devant I'homme en qui- Dieu venait

de révéler sa générosité (Béni Dieu I Béni X ou Y l),_cette_explosion ravie o'a êté formulée pour

1e1* qJ"r. f"ois, lors dà sa dernière montée à Jérusalem. Mais l'Eglise a vu en lui aussitôt après

I le ciel et la terre 
I

(7) Pour ne rien dire de O.K., Tchaô !

(8) Peut-être, dans le chant, autait-on pu faire l'économie de ce vetbe

20



LE SANCJUS

Sâ Résurrection le Béni par excellence, la Révélation définitive de Dieu, le signe de la.générosité

sans limite du Père, h ùerveille des merveilles. Venue.et venant toujours, à la mesure de I'accueil

qui lui est fait dans la foi << au nom du Seigneur 
- 
)), et Seigneur lui-même, Seigneur en Per-

ôrrrr., ,ron pas à la place de Dieu, jouant un rô1. de représentant. Proclam:t. q:: Jésus est Sei-

gn.or, S.igneur Saini, voilà notre <i dire > et notre << bien dire >>, notre bénédiction'

<< Au milieu de toi est le saint >> annonçait déjà Osée, et l'Eglise dès son origine a proclamé

le Christ : << le Saint >>.

' Qael chant plus simple, plus riche, plus d.ense, pourrait mieux donner le ton de la
Tonongt er àe I'action de'grâce cbrétienne, introduire à cette-prière eucharistique qui,

bien ioin d'êîre une simple o't''t'rande de biens uéh, jefie I'homnt'e dans le mystère

de Dieu réaélé en lésus-Christ ?

cl' R'

La ctéchèse aux enfants 
(e)

<< Je vis le Seigneur Yahvé sur un trône élevé... >>. On cherchera dans la Bible, avec les

jeunes, ie texte d'Isaie dont le Sanctus est l'écho (Is. 6, L-4). Une série de réflexions s'impose.

Cette vision a quelque ôose de paradoxal : elle décrit une scène qui nous apparuît comme indes-

criptible. C'est voulu : ie prophète, en effet, souhaite ici souligner l'aspect .transcendant 
du Dieu

trè's haut dont les voies sônt'<< élevées >>, infiniment plus hautes que les nôtres, << comme le ciel

est élevé au-dessus de la terre >>. Tout cela sont des images, bien sûr. L'amour de Dieu ne sera

jamais si << haut >> que quand Il enverra son Fils sur là terre, quand ce Fils mourra dans la

pauvreté et la honte'poui avoir voulu nous sauver.-.çe qu'rJ.f a de plus confondant Pour notre

irétention c'est la tra^nscendante humilité de Dieu, f incroyable patience avec laquelle. il supporte

toutes nos infidélités, avec laquelle il guette notfe retour, il attend que nous daignions le recevoir :

<< Je me tiens à la porte, et je frappe >>. Telle est sa gloire !

On remarquera aussi la façon dont ce premier Sanclus,1ous est écrir : << lls s'écriaient

I'un à l,iutre ces parol'es : rainl, saint, saint.,. >>. C'est un clialogue. Du fond des

âges nous tieû càfie indication qry !a. prière doit être d.ialogué.e, les acc.lamations

ctloiuent !appeler er se répondre, lù Tldalei doiuent s'inailer muluellement à l'adoration

de leur Die'u, << se *iait I'un à I'autre : saint est Yabaé Sabaoth ! >>.

< Béni soit celui qui vient >> a êté chanté pour acclamer l'entrée messianique de Jésus,a lery'
salem. (Lire Mt. 2L, i-rr .t Luc 19, z-44i. .Ces foules se rappelaient les versets 25-26 dt
psaume lL7 : << Donne le salut. Yahvé, donne ! Béni soit au nom de Yahvé celui qui vient.'. >>

k Donne le salut, Yahvé ! >> se dit en hébreu : << Hosanna >>.

(9) Rrrr,raneun cÉNÉnarr : une étude systématique de la messe analysée partie par partie étant tout à fait
ào|t..-t"aiqire. pon, d.s enfants de moins de li ou 12 ans, les réflexions que nous communiquons aux lec-

teurs sont orientées vers une catéchèse de préadolescents, voire d'adolescents, compte tenu de la .psycho-l.ogie

;t;Ë. ;--.J;;;. êrtuins éléments de ce que nous proposerons sont assimilables dès 8'9 ans, à condition

à'être insérés àunt ,rn. démarche pédagogique inductive et concr&e.

2a



LE âANCJUS

C'est Dieu qui donne la bénédiction, qui ellemême donne ou accroît la vie. Mais un homme béni

de Dieu est dans'le monde comme une révélation de Dieu (Luc L, 42 et L, 6). < Bénir Dieu >>,

c'est feportef au Père la joie de l'avoir entrevu sur le visa-ge 
-de çeux qI'Il t bénis, et.surtout sur

celui dê son Fils (Gn. Â, L9-20). La bénédiction fait jaillir la vig << la bénédiction établit entre

les êtres .ro cooraoi vital et récipioque >>. Et c'est bien ce que _le Christ a voulu établir entre Lui

et nous, entre le cep et les ,"rir.rr'tr, entre la tête et les mentbres. << Celui qui croit en moi a la

vie... il demeure en moi et je demeure en lui'.. r>.

Le Fils est béni parce qu'il bénit et parce qu'il eil Ia bénédiction, comme il est le salut, le

chemin, la vie. Il vient', et cetie venue jette-à jamais un pont entre la terre et le ciel, elle rétablit

entre lé père et les hommes pécheurs <ice couiant vital et réciproque >> que le refus d'Adam (le

nôtre) avait coupé.

O eunsrroNs : D'où nous aient le chant du Sanctus ? Une réminiscence de psaume

!ei-elle inrroduite dans notre Sanctut (précisez) ? Que donne la bénédiction ? Pour'

quoi ? Qae signifie << bénir Dieu >> 
'? 

Pouaons-nous nolls << bénir >> les uns les

àurres ? Zo**"toi cela ? Dans le chant actuel du Sanctut quelle phrase pourait être

appelée un résumé du cltristianisme,? Quelt ront, aoanî le souh_ait final, le,s derniers

,itbr d, dernier liore de ta Bibte ? Quel rappor, aaec le Sancttls ? Comment l'enlendez-

uous, dans ootre aie ?

C. F.

LITURGIE EN TRANçAIS
E IALOqL'ES - A(SGLAT.IA-TICDNS PFTTÈREs

de la messe - ChanTs officiels en français

une coprod'action STUDIO SM-PASTORALE ET MUSIQUE
gM - 17 r,; - 180

- 2 Messes brèves - J. GELINEAU - C. GEOFFRAY

- Messe << dans la paix du Christ > - L. DEISS

- Messe << i'étais dans la ioie > - R. REBOUD

- Messe << Puylatane > - C. ROZIER

- Messe di+e i de Massaguel ) - Dom C. JACOB

- Messe ( pour une paroisse > - R. LE BARS

L. DEISS :

Liturgie de la parole :

Epître - Evangile - Graduel -" 
Prière universelle

POUR LE MARIAGE

sM l7A-179

POUR LES DEFUNTS

sM l7A-l8l

sM r7A-t76
sM r7A- r77
sM r7A- r78
sM r7A- r82
sM t7A-r83
sM r7A- r84

tEs PASSIONS
Version du Leoain :

Passion selon St Jean SM 30M-187
Soliste ef chceur des Pères de Chevilly

Version d'Argonne :

Passion selon St Mafthieu
sM 25M-r85

Passion selon Sl Jean SM 25M-186
Ensemble Jean Turellier

12


