Le SANCTUS

Situation

Nous commencons notre étude des chants de la messe appartenant a I'Ordinaire par le Sanctus.
Cette piéce I'emporte sur toutes les autres en dignité et en importance :

— elle s’insére organiquement dans la « Grande priére eucharistique », sommet de la liturgie,
comme une participation de toute I'assemblée au « sacrifice de louange » commencé par le célé-
brant dans la préface.

— elle ne fait défaut & aucune messe, et i toute messe ol I'on chante, elle devrait étre chantée
par préférence, enchainée a la préface.

— son texte biblique en fait un hymne particuliérement sacré.

— elle est — avec le psaume responsorial — le plus ancien de nos chants de la messe.

— elle fait I'objet dans le nouvel Ordo missae, n° 31, d’'une rubrique spéciale rappelant que c'est
un acte commun de tonte 1'assemblée présente, célébrant, ministre, clergé, peuple (et chorale),
en union avec la louange spirituelle du monde invisible.

Tout effort pastoral de participation a la liturgie par le chant commence par le Sanctus.

]. G

Notes historiques

I. Le Sanctus

Le Sanctus pourrait étre un héritage plus ou moins indirect de l'eucologie juive qui I'utilisait
a loffice du matin. Toutefois, ni la messe selon Justin, ni celle selon la Tradition Apostolique
d'Hyppolite de Rome (vers 210) ne le mentionnent.

Lorsqu’il est attesté pour les premiéres fois dans les textes liturgiques, il a déja atteint le
terme de son évolution littéraire et se présente avec une grande perfection de forme. Il ne constitue
pas un élément hétérogéne que le contexte du canon aurait accueilli avec plus ou moins de
complaisance, mais une piéce maitresse autour de laquelle s'articule la préface et le canon. Le
rythme de la priére eucharistique se structure ainsi :

Dialogue introductoire : Evéque — Assemblée

Préface : Evéque
Sanctus : Assemblée
Canon : Evéque
Amen final : Assemblée



LE SANCTUS

Le premier témoignage se lit dans I'Euchologe de Sérapion (vers 350), évéque de Thmuis,
en Basse-Egypte. Le Sanctus y est ainsi introduit :

A toi font cortége des milliers de milliers et des myriades de myriades d’Anges et d’Archanges,
de Trones et de Seigneuries, de Principautés et de Puissances.

Auptés de toi se tiennent les deux augustes Séraphins 2 six ailes : deux pour se couvrir la
face, deux pour se couvrir les pieds, deux pour voler. Ils chantent ta sainteté. Avec les leurs,
recois aussi nos acclamations a ta sainteté.

Saint, saint, saint est le Seigneur Sabaot !

Le ciel et la terre sont remplis de ta gloire.
Le ciel est rempli, la terre est remplie

de ta gloire admirable (1).

La seconde attestation provient des Constitutions Apostoliques (vers 380). Comme la précé-
dente, elle témoigne de cette supetbe aisance littéraire dont I'Orient a le secret :

Clest toi quadorent les innombrables troupes d’Anges, d’Archange, de Troénes, de Seigneuries, de
Principautés, de Puissances, de Vertus, d'Armées éternelles, ainsi que les Chérubins avec leurs
Séraphins aux six ailes, deux pour se couvrir les pieds, deux pour se voiler la téte et deux pour
voler.

Avec les mille milliers d’Archanges et les myriades de myriades d’Anges, ils chantent sans
relache et d’'une voix incessante — et que tout le peuple dise avec eux :
Saint, saint, saint est le Seigneur Sabaot !
Le ciel et la terre sont remplis de sa gloire.
Béni est-il dans les siécles ! Amen (2).

Quelques décennies plus tard, I'usage du Sanctus sera généralisé aussi bien en Orient qu'en Occident.

2. Le Benedictus

Dans les Constitutions Apostoliques, le Benedictus est attesté comme acclamation au rite de
la communion. A la proclamation de I'évéque : « Les choses saintes aux saints », le peuple répond,
comme il a été dit plus haut : « Un seul Saint, un seul Seigneur, Jésus-Christ, qui est béni dans les
si¢cles, 2 la gloire de Dieu le Pére. Amen », et ajoute ensuite :

Gloirc 2 Dieu au plus haut des cieux,

sut terre, paix ;

parmi les hommes, bienveillance ( de Dieu).
Hosanna au Fils de David !

Béni soit celui qui vient au nom du Seigneur.
Dieu le Seigneur s’est manifesté parmi nous.
Hosanna au plus haut des cieux (3).

La premiére attestation du Benedictus s’enchainant au Sanctus se lit en Césaire (t 542). Cet
usage se généralisera en Orient 3 partir du 8¢ siécle.

(1) Euchologe de Sérapion, 13 ; cf. Aux Sources de la Liturgie, op. cit., p. 127-128.
(2) Constitutions Apostoliques, VIII, 12, 27. Cf. Aux Sowrces de la Litargie, op. cit,, p. 186-187.
(3) Constitutions Apostoliques, VIII, 13, 13. Cf. Aux Sources de la Liturgie, op. cit., p. 194-195.




LE SANCTUS

N’oublions pas cependant que le texte du Benedictus appartient au Psaume 117,26, qui fait
partie des psaumes du Hallel. A ce titre, il fut chanté par le Christ 4 la derniére Céne et repré-
sente donc, si I'on veut, le plus ancien chant de la Messe.

L. D.

Signification biblique

B Saint, saint, saint est le Seigneur

Le texte du Sanctus est emprunté 4 Is. 6,3, texte qui est repris en Ap. 4,8. Le contexte d'Is. 6,3
rapporte la vision inaugurale du prophéte. Yahvé apparait 4 son serviteur en gloire et en majesté
dans le temple de Jérusalem ; la traine de son royal manteau se répand sur I'escalier monumental
qui descend du Saint des Saints, les Séraphins, étres de lumiére et de feu, servent comme acolytes
au trone divin. Emporté par l'extase, Isaie entend leur acclamation :

Saint, saint, saint, le Seigneur Sabaot !
Sa gloire remplit toute la terre.

En intégrant dans la liturgie de la terre le chant de la liturgie du ciel, 'Eglise signifie
que chaque célébration, si incarnée fat-elle dans le temps, est cependant participation
a la liturgie céleste et éternelle. Dans le Sanctus de la plus humble des messes, c’est
toute la gloire du ciel qui, mystérieusement, fait irruption sur la terre.

B Dieu de l'univers

Lexpression « Dieu de I'univers » rend « Yahvé Sabaot », qui signifie Dieu des armées, des
multitudes. La formule a une saveur d’épopée, elle rappelle les temps héroiques ot Yahvé marchait
i la téte des armées d’Israél, bousculait les occupants du pays de Chanaan et y installait Israél, son
Premier-né. L'acclamation « Avec nous, Yahvé Sabaot » apparait comme un cri de guerre et de
victoire qui rythme l'ode triomphale du Psaume 45.

A cbté des armées — disons militaires —, il y a aussi les armées des cieux, c'est-a-dire les
étoiles et les astres, que Dieu mobilisait périodiquement au service de son peuple, aux époques

critiques.
Du haut des cieux, les étoiles ont combattu,
de leuts chemins, elles ont combattu Siséra

clame le vieux cantique de Débora (Jg. 5,20).

Sous l'influence du prophétisme, ces armées célestes se spiritualisérent quelque peu et recru-
térent dans leur rang les armées angéliques. Les anges sont en effet les soldats du Trés-Haut, ils
forment sa cour. Le prophéte Michée voit Yahvé « assis sur son trone, et toute I'armée du ciel se
tenant devant lui A sa droite et 3 sa gauche » (1 R 22,19). Ces armées angéliques font d'ailleurs
bon ménage avec les armées des étoiles ; les unes et les autres accueillent de leurs cris d’enthousiasme
la création du monde, quand Dieu pose la pierre angulaire du cosmos

parmi le concert joyeux des étoiles du matin
et les acclamations unanimes des fils de Dieu (Job 38,7).

4



LE SANCTUS

On interprétera donc Pexpression « Dien Sabaot » ou « Dien de Vunivers » dans une
perspective trés ample, celle-la méme qu'évoque le récit sacerdotal de la création
« Ainsi furent achevés le ciel et la terre avec toute leur armée » (Gn. 2,1).

B Le ciel et la terre sont remplis de ta gloire

Dans le vocabulaire biblique, spécialement dans celui de la tradition sacerdotale, la « gloire
de Yahvé » désigne la présence rayonnante de Dieu au milien de son peuple. La gloire de Yahveé
apparait pour la premiére fois & I'Eglise du désert aprés la délivrance de la Mer Rouge (Ex. 16,7),
se manifeste ensuite au Sinai lors de I'Alliance nuptiale de Yahvé avec son peuple (Ex. 24,16),
remplit plus tard la tente de Réunion et le temple de Salomon (Lv. 9,6 et 23 ; 1 R 8,10-11).
Par I'Incarnation de Jésus, elle habite de maniére définitive au milieu des hommes :

Le Verbe a dressé sa tente parmi nous,
et nous avons vu sa gloire (Jn 1, 14).
affirme Jean dans son Prologue.

On devine de quels poids de souvenirs bibliques est chargé le texte liturgique. On comprend
aussi I'embarras du latin 3 rendre par un seul mot une réalité trop riche. Souvent en effet, les vieilles
traditions latines hésitérent entre les termes de majestas, de gloria, de claritas. Le Te Deum qui
présente lui aussi une traduction du Sanctus, pense avoir fait bonne mesure en juxtaposant les
termes de majestas et de gloria : « Pleni sunt coeli et terra majestatis gloriae tuae ».

Il convient de relever les retouches audacieuses que la liturgie a fait subir au texte d'Isaie.

Le texte biblique disait : « la terre est remplie de sa gloire ». La liturgie amplifie : Le ciel et la

terre sont remplis de fa gloire. La perspective est immense, la louange terrestre s'ouvre sur la
louange du ciel, le ciel s'unit a la terre.

La liturgie du Sanctus apparait ainsi comme la descente de I'Eternel dans le temps,

ou encore, si Von veut, la montée et Vinsertion de la louange tervestre dans la liturgie

céleste. Par ailleurs, le chant solennel et quelque pen impersonnel des Séraphins qui

chantent « sa » gloire, en se couvrant la face par respect pour la transcendante divinité,

devient maintenant le chant de la communanté qui, « le visage découvert » (2 Co. 3,18),

Sadresse directement & son Dieu et lui dit : « Ta gloire remplit ciel et terre ». Sa gloire

était une constatation ; ta gloire est une lonange, une action de grice, une eucharistie.

B Hosanna au plus haut des cieux

La suite du texte du Sanctus est empruntée au Psaume 117,25-26 :

Donne le salut, Yahvé, donne !
Donne la victoire, Yahvé, donne !
Béni soit au nom de Yahvé celui qui vient.

La tradition chrétienne a regardé ce texte comme messianique et les évangélistes le citent
lors de l'entrée de Jésus i Jérusalem (Mt. 21,9 ; Mc 11,9-10, etc.).

La forme Hosanna est une corruption de hoshi-ah-nna, qui signifie littéralement : « Oh'!
sauve ! » ou « Oh ! donne le salut ! » Cette acclamation était devenue trés populaire et, en contre-
partie, avait perdu assez rapidement sa signification primitive, tant il est vrai que les mots trés
employés sont soumis & une trés grande usure.




LE SANCTUS

B Au plus haut des cieux

Littéralement au plus haut est un hébraisme pour désigner Dieu lui-méme. Pour éviter de
prononcer le nom de I'Ineffable, la piété juive usait de telles circonlocutions. « Les plus hauts
des cieux » qui regoivent 'acclamation de la communauté rassemblée pour I’Eucharistie, c’est donc
Dieu lui-méme qui entend le chant de son peuple.

B Béni soit celui qui vient au nom du Seigneur

On se rappelle que le psaume 117 portait : « Béni soit au nom de Yahvé celui qui vient ».
C'était le souhait de bienvenue adressé 3 celui qui entrait au Temple. Les Septante facilitérent une
lecture messianique du texte en proposant : « Béni soit celui qui vient au nom du Seigneur ». Ce
n’était donc plus celui qui venait qui se trouvait béni, mais bien celui qui venait au nom du
Seigneur. Aussi la formule « celui-qui-vient » désigne-t-elle, dans les évangiles, le Christ lui-méme.
Jean-Baptiste pourra demander 4 Jésus, sans préciser davantage : « Es-tu celui qui vient 7 » (Mt. 11,3 ;
Lc 7,20).

Le Christ est « celui-qui-vient » dans les mystéres de son Incarnation, de sa présence
sacramentelle dans VEucharistie, et enfin dans sa venue eschatologique a la parousie.
Le Benedictus est le mémorial de cette triple venune. En Vaccueillant dans sa célé-
bration, VEglise se souvient une nowvelle fois de sa condition pérégrinale, elle se
rappelle qu'elle est en marche vers la célébration éternelle, celle de la liturgie céleste
de I Apocalypse, oi Pon chantera encore :

Saint, saint, saint est le Seigneur, le Tout-Puissant,

celui-qui-était, qui-est et gui-vient (Ap. 4, 8).

B Le chant de gloire

Aucun chant ne peut prétendre & plus de gloire et de magnificence que le Sanctus. Certes,
le Gloria célébre lui aussi la gloire de Dieu, mais il demeure pour ainsi dire au seuil de la célé-
bration : le Sanctus, lui, se situe au cceur de l'eucharistie, et, par ailleurs, son enracinement biblique
lui donne une richesse extraordinaire : théophanie royale de Yahvé Sabaot, temple céleste s’ouvrant
sur le royaume de la terre, myriades angéliques acclamant Dieu d'une voix incessante, sainteté
transcendante et irradiante de Dieu, gloire céleste faisant irruption sur la terre, liturgie royale et
messianique acclamant « celui qui vient au nom du Seigneur », parousie que Paul nous décrit si
joyeuse « 2 la voix de I'Archange et de la trompette de Dieu » (1 Th. 4,16), clest toute cette
ambiance de féte que le Sanctus devra exprimer, dans une célébration enthousiaste.

Un Sanctus chanté par des voix parcimonieuses économisant avarement leur souffle,
susurrant doucement est en debors du texte, si Pon ose dire : le chant des Séraphins
d'Isaie faisait vibrer les gonds du seuil du Temple !

B Le chant de la communauté

Le Sanctus est aussi le plus grandiose chant d'unité que connaisse la liturgie eucharistique :
unité des anges entre eux, dans la socia exultatione, I'exultation commune, unité du ciel et de
la terre que remplit la gloire divine, unité des hommes entre eux qui chantent #na voce, d’'une
seule voix, unité enfin des anges et des hommes qui mélent leurs voix (cx#m quibus et nostras voces).

L. D.



LE SANCTUS

[a fonction et la forme

A la différence du Credo, qui est d’abord un texte devenu chant pour des raisons historiques.
et 2 la différence du Gloria qui est d’abord un chant dont le texte a pu varier, le Sanctus constitue
un rite propre ol un texte est chanté pour lui-méme par toute I'assemblée, en forme d'acclamation.
Le chant n'est pas ici accessoire, comme dans le Credo ; il est appelé par le caractére du texte
qui doit s’épanouir en voix musicale et en cheeur. Il est notable qu'au Moyen Age, le chant du
Sanctus n'a pas été traité de la méme maniére que celui du Kyrie ou du Gloria. De nombreux
auteurs du Moyen Age ont noté que I'orgue intervenait dans I'acclamation du Sanctus. A I'encontre
de ce qui s'est passé pour le Credo, le Sanctus a fait I'objet de compositions musicales nombreuses
et variées. Nous connaissons plus de deux cents mélodies de Sanctus. A linverse, les créations poly-
phoniques se rencontrent beaucoup plus tard sur le Sanctus que pour toutes les mélodies de l'ordinaire
de la messe, exception faite pour le Credo. L'apparition de Sanctus 2 plusieurs voix commence au
début du 12¢ siécle, alors qu'on observe simultanément une floraison de Sanctus & une voix. A cette
époque, il semble que le chant du Sanctus soit passé de l'assemblée au cheeur. Au 15 siécle, la
composition du Sanctus A plusieurs voix passe dans l'ordinaire de la « messe » polyphonique. <

Cependant, d’acclamation prolongeant la préface, le Sanctus se change en chant d’accompagne-
ment durant le commencement du canon. Dans la chapelle papale, il devint courant de répéter
Hosanna jusqu'a I'élévation. Le Benedictus fut séparé du Sanctus et fut chanté aprés I'élévation.

Le rite exige que Passemblée entiére, parfois en dialogue avec le chaeur, mais sans que
le chanr remplace I'assemblée, acclame le Sanctus. Ce caractére d’acclamation devrait
étre préservé dans le Sanctus, tout comme la préface ne saurait devenir une aria
il ne suffit pas non plus, dans ce chant, que la musique suive le texte. Celle-ci doit
également correspondre & la fonction et au caractére du morcean en Sadaptant a la
nature du rite.

® Puisque le Sanctus revét la forme d'une acclamation, ce chant ne présente pas de grandes
difficultés. On peut donc, dans la pratique, I'exécuter a toutes les messes qui sont célébrées avec
le peuple. Toutes les raisons quon a de chanter dans le culte sont réunies dans le Sanctus. Le
chant est signe d’unité : il crée ici vraiment I' « una voce ». Il est engagement : qui chante, fait plus
que celui qui parle, surtout aujourd’hui, oti il n'est plus si naturel de chanter. Qui chante fait
plus que ce qu'il fait tous les jours. Le chant « rend les rites sacrés plus solennels » (Const. 112) :
avec le Sanctus, il est clair que cette solennité n’est pas seulement un ornement surajouté : ici la
célébration liturgique atteint son point culminant ; I'assemblée réunie se joint a I'éternelle allégresse
des anges. Il est hautement significatif que, depuis toujours, on ait considéré que cette allégresse
consistdt en un chant, et que nous-mémes, aujourd’hui, pourtant trop déshabitués de l'expression
lyrique, nous ne puissions nous représenter l'incessant « Saint, saint » des anges comme une simple
parole. Comment pourtions-nous patler, sans élever la voix jusquau chant ?

® Nous avons déji observé que le texte biblique est essentiel au réle du Sanctus. Cest dire
que toutes les paraphrases ou équivalences ne sauraient ici répondre 4 la fonction rituelle de ce chant.
1l serait également déplacé de commencer par réciter « saint, saint, saint » pour ajouter ensuite
un « chant adapté ». On ne peut pas « doubler » le Sanctus, ni non plus tolérer comme naguére
que le chant du Sanctus recouvre le début du canon.
Dr H. HUCKE

17




LE SANCTUS

Les acteurs

« Heureux le peuple qui sait I'acclamation » (Ps. 88, 16). Le chant populaire du Sanctus tient
a plusieurs conditions : la conscience qu'on est un peuple en priére, que cette perception nous fasse
« bondir d’allégresse », que cette joie nous pousse & acclamer la sainteté de Dieu (cette révélation
essentielle de I’Ancien Testament), sans oublier qu'on fait cela en union avec les anges.

On comprend alors les causes de sa décadence et de sa restauration fonctionnelle. Il apparait
normal qu'il redevienne une acclamation unanime du prétre et du peuple de Dieu uni aux cheeurs des
anges.
La voix de saint Jean Chrysostome vibre de nouvean a nos oreilles : laction de grice
du prétre et du peuple leur est commune « car ce n'est pas le prétre seul qui rend
grice, mais le peuple tous entier ». On entend Honorius d’Autun senthousiasmer :
« Les orgues retentissent, le clergé chante, le peuple acclame ». Et saint Césaire
d'Arles insiste : « que le prétre lui-méme chante d’'une commune voix : saint, saint,
Saint avec les saints anges et le peuple de Dien. »

Acclamation unanime qui prolonge la préface sacerdotale, sa forme normale est la « forme
directe » ; les alternances chorales ne sont pas réclamées par le texte et C'est un non-sens liturgique
que cette acclamation ne soit exprimée que par une schola, voire un chantre. Cest 'acclamation
du peuple saint qui s'associe 4 la louange céleste (Is. 6, 3) et & la louange messianique (Mt. 21, 9).
L’alternance 4 deux cheeurs, qu'évoque le chant des anges dans le Trisagion (par exemple le Ven-
dredi saint), n’est pas ici conforme a la nature profonde de cette piéce. Le Sanctus doit pouvoir étre
chanté par tous, et cela sans briser le mouvement de la grande priére eucharistique formulée par le
célébrant.

Il est intéressant de remarquer que C'est la piéce de I'Ordinaire qui a résisté le plus longtemps
aux développements neumatiques, puis & la polyphonie. Au xie siécle, c'est encore un chant du
peuple (cf. Hildebert du Mans et Honorius d’Autun). Et l'orgue méme (donc l'organiste) y
remplit une place de choix (cf. Durand de Mende et Honorius d’Autun) : comme « les trompettes
du mémorial de I'Eglise devant Dieu » (Max Thurian). Les Capitulaires des rois francs insistent
souvent sur cette piéce : « que le prétre lui-méme chante d’'une commune voix : Saint, Saint,
Saint avec les anges et le peuple de Dieu ». Les mélodies ornées apparaissent aux 11°-12¢ siécles,
un siécle plus tard pour le Kyrie. Ensuite il est devenu chant du clergé, puis apanage de la schola.
Le nouvel Ordo missae le restitue désormais & toute I'assemblée.

|. B.

N. B. — La polyphonie n'en est nullement exclue pour autant, pourvu que soit sauve la
rubrique qui demande au célébrant et au peuple de se joindre au chant. Sur la voix du peuple,
les voix de la chorale peuvent s’épanouir, par exemple sur les deux « Hosanna au plus haut
des cieux ». Cette polyphonie signifiera la symphonie cosmique et céleste qu'évoque le texte.
L'orgue y aura facilement son rdle (dont la messe de C. Geoffray nous donne un exemple).

2. — Le Kyriale simplex comprend cinqg Sanctus (un par « Ordinaire ») dont quatre sont tirés
du Kyriale vatican (n® 6 : Vat. XVIII ; n° 11 : Vat. XVI : n® 21 : Vat. XIII ; n°® 27 :
Vat. X) et un du chant milanais. Le Vat. XVIII reste le plus fondamental, toujours le plus
utilisable, et le plus cohérent avec la préface. Le Vat. XVI, choisi naguére comme Sanctus « uni-
versel » (Instraction de 1958) n'a pas réussi A conquérir cette place, et on peut douter qu’il y

18



LE SANCTUS

arrive. Le Vat, XIII, grice a sa beauté mélodique, mérite qu'on lui consacre un effort. L'ambrosien
est facile et s’enchaine trés bien avec la préface romaine. Le Vat. X est nettement plus difficile. On
regrette de ne pas y voir le Sanctus du Te Deum qui, i l'expérience, a recueilli partout la faveur
et s'avére le plus populaire. (N.D.L.R.)

Le texte francais

Nous sommes ici en présence d'une acclamation que la Tradition ancienne a toujours tenu
faire chanter par l'assemblée tout entiére : célébrant, ministres et peuple réunis. La encore, C'est
bien plus qu'un texte a lire seulement des yeux : c’est un cri. Les mots ne prennent leur puissance

: A E) ’ » y
que dans I'acte méme de I'assemblée qui les chante.
Le texte étant emprunté a I'Ecriture réclamait une version fidéle a ses sources.

B Saint, saint, saint le Seigneur, Dieu de l'univers !

Ce fut le cri d'un homme soudain saisi devant I'’éblouissante découverte de la présence de
Dieu. Ce sentiment de la sainteté de Dieu est bien autre chose que nos « défense de toucher sous
peine de mort », ou que notre conception du « mystére... et boule de gomme », que nos « ¢a me
dépasse ». Il dit la révélation du mystére de Dien aux hommes.

Cette révélation, c’'est Jésus-Christ (4). Et c’est pourquoi le cri de stupeur se prolonge en un
cri d’émerveillement. Le chant s’effectue en effet en un double mouvement :

A : Saint... est le Seigneur, dont la Gloire emplit 'univers (ciel et terre).
B : Béni celui qui vient en son nom. Vive Dieu !

Dans un premier regard I'ceil s’arréte devant la splendeur de Dieu manifesté par la création. Clest
une merveille de sa bonté. L’homme n’est plus effrayé par les forces maléfiques de I'univers,
il ne cherche plus son destin dans les astres, n’a plus a se les concilier. L'univers est un don de
Dieu 4 I'homme. Le Dieu de l'univers s’est révélé. L’hébreu a renoncé au culte astral idolétrique.
Pour les chrétiens, un seul Astre est digne d’intérét, méme en ce temps de compétition planétaire
et d’horoscopite exaspérée, celui qui se léve dans leur ceeur (5), Jésus le Seigneur.
Isaie vt la gloire de Dieu comme un brasier, non pas destructenr mais purifiant,
régénérant Uunivers tout entier. Certes la cvéation, le ciel et la terre, manifeste la
gloire de Dieun, et Punivers en est ainsi remplit, mais parce que d’abord la gloire de
Dien, comme Por passé an creuset, I'a vendn éclatant de son éclat, comme I'Esprit,
brasier vivant de Dien, vemplit lui-méme Iunivers.

B Le ciel et la ferre sont remplis de sa gloire.

Le ciel C’est le monde de Dieu, la terre le monde des hommes : tout I'univers donc, méme
au sens ou l'on parle de I'horizon de pensée de 'homme ; par exemple I'univers de Camus (6).

(4) Jean 12,41 : « Isaie dit cela, quand il eut la vision de sa gloire, et c'est de lui qu’il parla ».

(5) Exsultet pascal.
(6) Certaines transpositions naguére avaient déji suggéré cette traduction ; cf. Dan. 7,10 « toute la création ».



LE SANCTUS

Celui qui crie ainsi devant la révélation du mystére de Dieu, reconnait qu'il se trouve avec l'univers
comme enveloppé par la gloire, par la présence de Dieu. Cest ['extase.

L'eil, en effet, saisi d’abord par la sainteté de Dieu, revient, aprés son tour d’horizon, a la gloire
de Dieu. D'un seul coup d'eeil, il a fait le tour de l'univers, il a vu toutes choses baigné de cette
splendeur.

‘ univers ‘
- Saint gloire
’ le ciel et la terre i

Quels mots pourraient dire tout cela en un cri ?

On objecte quon aurait pu se dispenser de répéter le mot « saint ». S'il suffisait de lire
le texte des yeux, soit. Mais dans l'acte du chant, il en va tout autrement. La répétition est un
besoin caractéristique du lyrisme populaire : cf. les hip, hip, hip, hourrah, ou les slogans inlassa-
blement repris (rythmés et parfois chantés) sur Iair des lampions... Ici le cri monte par paliers pour
s’épanouir avec le nom du Seigneur. Ce mouvement traduit bien mieux le super-superlatif que
la prétendue équivalence « Dieu trois fois saint ». Que le monosyllabisme nasal du mot ne soit
pas heureux, personne n’en disconvient, mais qu'y faire ? Les allongements « Il est saint », « Le
Seigneur est saint » n’ont pas davantage la vigueur du triple cri.

L'acclamation, on l'a déja dit, ne peut pas sarréter 1a. Car le chrétien donne un visage et un
nom i cette gloire. Aussi bien chante-t-il aussitot et dans le méme mouvement émerveillé celui
qui a manifesté personnellement la gloire de Dieu dans le monde des hommes, Jésus-Christ, qui
n'a pas cru indigne de son égalité avec Dieu de se faire homme sur la terre pour que I'homme
puisse connaitre Dieu, le voir, le toucher et par la remonter de la terre au ciel pour étre admis un
jour au plus haut des cieux. L'acclamation « Béni celui qui vient.. » est encadrée par le cri
« Hosanna au plus haut des cieux », adressé par le peuple & Jésus lui-méme lors de son ultime
approche de Jérusalem.

B Hosanna au plus haut des cieux !

Pourquoi, dit-on, avoir conservé cette expression archaique ? Clest que Hosanna est un cri,
comme Amen (3 la différence de Sabaoth, qui est un complément). Et que signifient les cris
que nous formulons, quel contenu objectif nous donnons i des mots comme Hourrah !, Bravo !,
Vivat 1, 0lé ! etc. (7). Alors pourquoi hosanna ne serait-il pas un cri que les chrétiens adresseraient
A leur Sauveur pour exprimer simplement leur Jouange ?

W Béni soit (8) celui qui vient au nom du Seigneur.

Si ce cri d’émerveillement était courant chez les juifs devant I'homme en qui Dieu venait
de révéler sa générosité (Béni Dieu ! Béni X ou Y !), cette explosion ravie n'a été formulée pour
Jésus qu'une fois, lors de sa derniére montée a Jérusalem. Mais 'Eglise a vu en lui aussitot apres

(7) Pour ne rien dire de O.K., Tchad !
(8) Peut-étre, dans le chant, aurait-on pu faire I'économie de ce verbe.

20



LE SANCTUS

sa Résurrection le Béni par excellence, la Révélation définitive de Dieu, le signe de la générosité
sans limite du Pére, la Merveille des merveilles. Venue et venant toujours, 2 la mesure de I'accueil
qui lui est fait dans la foi « au nom du Seigneur », et Seigneur lui-méme, Seigneur en per-
sonne, non pas A la place de Dieu, jouant un réle de représentant. Proclamer que Jésus est Sei-
gneur, Seigneur Saint, voild notre « dire » et notre « bien dire », notre bénédiction.

« Au milieu de toi est le saint » annongcait déja Osée, et I'Eglise dés son origine a proclamé
le Christ : « le Saint ».

Quel chant plus simple, plus riche, plus dense, pourrait mieux donner le ton de la
lonange et de action de grice chrétienne, introduire 4 cette priére eucharistique qui,
bien loin d’étre une simple offrande de biens créés, jette I'homme dans le mystére
de Dieu révélé en [ésus-Christ ?

Cl. R.

[a catéchese aux enfants ”

« Je vis le Seigneur Yahvé sur un trone élevé... ». On cherchera dans la Bible, avec les
jeunes, le texte d’Isaie dont le Sanctus est I'écho (Is. 6, 1-4). Une série de réflexions s’impose.

Cette vision a quelque chose de paradoxal : elle décrit une scéne qui nous apparait comme indes-
criptible. C’est voulu : le prophéte, en effet, souhaite ici souligner I'aspect transcendant du Dieu
trés haut dont les voies sont « élevées », infiniment plus hautes que les nétres, « comme le ciel
est élevé au-dessus de la terre ». Tout cela sont des images, bien sir. L'amour de Dieu ne sera
jamais si « haut » que quand Il enverra son Fils sur la terre, quand ce Fils mourra dans la
pauvreté et la honte pour avoir voulu nous sauver. Ce qu'il y a de plus confondant pour notre
prétention C'est la transcendante humilité de Dieu, l'incroyable patience avec laquelle il supporte
toutes nos infidélités, avec laquelle il guette notre retour, il attend que nous daignions le recevoir :
« Je me tiens 4 la porte, et je frappe ». Telle est sa gloire !

On remarquera aussi la facon dont ce premier Sanctus nous est éerit : « lls sécriaient
Pun & Pautre ces paroles : saint, saint, saini.. ». C'est un dialogue. Du fond des
dges mous vient cette indication que la priére doit étre dialoguée, les acclamations
doivent s'appeler et se répondre, les fidéles doivent §'inviter mutuellement a Padoration
de leur Dien, « se criant Vun & Pautre : saint est Yahvé Sabaoth ! ».

« Béni soit celui qui vient » a été chanté pour acclamer l'entrée messianique de Jésus & Jéru-
salem. (Lire Mt. 21, 1-11 et Luc 19, 2-44). Ces foules se rappelaient les versets 25-26 du
psaume 117 : « Donne le salut. Yahvé, donne ! Béni soit au nom de Yahvé celui qui vient... »
« Donne le salut, Yahvé ! » se dit en hébreu : « Hosanna ».

(9) REMARQUE GENERALE : une étude systématique de la messe analysée partie par partie étant tout a fait
contre-indiquée pour des enfants de moins de 11 ou 12 ans, les réflexions que nous communiquons aux lec-
teurs sont orientées vers une catéchése de préadolescents, voite d’adolescents, compte tenu de la psychologie
propre 4 cet 4ge. Certains éléments de ce que nous proposerons sont assimilables dés 8-9 ans, a condition
d’étre insérés dans une démarche pédagogique inductive-et concréte.




LE SANCTUS

C'est Dieu qui donne la bénédiction, qui elle-méme donne ou accroit la vie. Mais un homme béni
de Dieu est dans le monde comme une révélation de Dieu (Luc 1, 42 et 1, 6). « Bénir Dieu »,
Cest reporter au Pére la joie de I'avoir entrevu sur le visage de ceux qu'll a bénis, et surtout sur
celui de son Fils (Gn. 14, 19-20). La bénédiction fait jaillir la vie, « la bénédiction établit entre
les étres un courant vital et réciproque ». Et C'est bien ce que le Christ a voulu établir entre Lui
et nous, entre le cep et les sarments, entre la téte et les membres. « Celui qui croit en moi a la
vie... il demeure en moi et je demeure en lui... ».

Le Fils est béni parce quil bénit et parce qu'il est la bénédiction, comme il est le salut, le
chemin, la vie. Il vient, et cette venue jette 2 jamais un pont entre la terre et le ciel, elle rétablit
entre le Pére et les hommes pécheurs « ce courant vital et réciproque » que le refus d’Adam (le
nétre) avait coupé.

® QUESTIONS : D’on nous vient le chant du Sanctus ? Une réminiscence de psaume
Sest-elle introduite dans notre Sanctus (précisez) ? Que donne la bénédiction ? Pour-
quoi ? Que signifie « bénir Dien » ? Pouvons-nous nous « bénir » les uns les
autres ? Comment cela ? Dans le chant actuel du Sanctus quelle phrase pourrait étre
appelée un résumé du christianisme 2 Quels sont, avant le sonhait final, les derniers
mots du dernier livve de la Bible ? Quel rapport avec le Sanctus 2 Comment I'entendez-
vous, dans votre vie ?

G E

LITURGIE EN FRANCAIS

DIALOGUES - ACCLAMATIONS - PRIERES
de la messe — Chants officiels en frangais
une coproduction STUDIO SM-PASTORALE ET MUSIQUE

sM - 17 M - 180

— 2 Messes bréves — J. GELINEAU — C. GEOFFRAY SM 17A-176

— Messe « dans la paix du Christ » — L. DEISS SM 17A-177

— Messe « j'étais dans la joie » — R. REBOUD SM [7A-178

— Messe « Puylatane » — C. ROZIER SM 17A-182

— Messe dite « de Massaguel » — Dom C. JACOB SM 17A-183

— Messe « pour une paroisse » — R. LE BARS SM 17A-184
L. DEISS : ' LES PASSIONS

Version du Levain :

Passion selon St Jean SM 30M-187
Soliste et choeur des Péres de Chevilly

Liturgie de la parole :
Epitre — Evangile — Graduel —
Priére universelle

POUR LE MARIAGE

Version d’ Argonne :
Passion selon St Matthieu

SM 17A-179
SM 25M-185
POUR LES DEFUNTS Passion selon St Jean SM 25M-186
SM 17A-181 Ensemble Jean Turellier

22




