Le KYRIE ELEISON

Situation

Quelle que soit la signification théorique et la fonction pratique que l'on attribue actuellement
au Kyrie eleison du début de la messe — selon qu'il est compris soit comme une premiére litagie
d’intercession, soit comme un chant autonome de supplication — son histoire est liée i celle de
I'Oratio fidelium ou priére universelle, piéce plus ancienne et plus fondamentale. Il est donc utile
d’étudier le Kyrie dans la lumiére de I'Oratio fidelium. L’étude pratique de cette derniére ne sera
pourtant pas faite dans ce numéro sur 1'Ordinaire. Un numéro ultérieur reviendra sur les pro-
blémes nouveaux qu'elle pose.

A — La priére universelle fait le lien entre la liturgie de la Parole, dont elle est la conclusion, et
la liturgie eucharistique.
— A la PAROLE de Dieu transmise dans : les lectures scripturaires
le chant du psaume
I'’homélie
— répond la PRIERE de I'assemblée : priére du peuple
que conclut le célébrant.

B — Le Kyrie eleison s'insére entre deux éléments constitutifs du rite d’ouverture de la messe :

— la procession d’entrée du célébrant et de ses ministres, accompagnée d’'un chant.
— la priére conclusive (collecte) de cette action initiale.

Selon qu'on le rattache plus 2 I'un ou a l'autre élément, on y voit, soit un bref développement
litanique de la priére du peuple avant I'oraison conclusive du célébrant, soit un chant de I'assem-
blée en forme de cri de supplication qui prolonge le chant d’entrée et pourrait éventuellement
en tenir lieu. Cette ambiguité révéle le caractére dérivé et non constitutif, i cette place et sous sa
forme actuelle, du Kyrie eleison. ‘

]. G

Notes historiques

L’histoire du Kyrie est liée 4 celle de I'Oratio fidelium ou « Priére universelle », si heureu-
sement restaurée dans la liturgie actuelle, selon les directives de la Constitution sur la Liturgie
de Vatican II (n° 53).

23




LE KYRIE

Traitant de la Priére universelle, la Constitution cite les paroles de I'Apdtre :

Je demande que l'on fasse des supplications, des priéres, des intercessions, des actions de grices
pour tous les hommes, pour les rois et tous les dépositaires de I'autorité, afin que nous puissions
mener une vie calme et paisible en toute piété et dignité. (1 Tm. 2,1-2).

La recommandation de I' Apdtre s'adresse A tout chrétien qui doit, dans son dialogue personnel
avec Dieu, intégrer la priére aux intentions de I'Eglise universelle et continuer ainsi la priére du
grand Orant, le Christ Jésus. Les célébrations liturgiques seront cependant le lieu privilégié ou cette
supplication, soutenue par toute la communauté -ecclésiale, s'exprimera le plus naturellement.

Les premiéres prieres que la tradition chrétienne nous a léguées se sont fait I'écho de la recom-
mandation de Paul. La Didaché a enchissé dans sa magnifique « Priére eucharistique », les supplica-
tions suivantes pour I'Eglise :

De méme que ce pain que nous rompons, autrefois disséminé sur les collines, a été recueilli
pour n'en faire plus qu'un, qu'ainsi ton Eglise soit rassemblée des extrémités de la terre dans
ton Royaume...
Souviens-toi de ton Eglise, pour la délivrer de tout mal, pour la rendre patfaite dans ton amour.
Rassemble-la des quatre vents, cette Eglise sanctifiée, dans ton Royaume que tu lui as
préparé (1). ‘

La « Grande Priére » que Clément de Rome a insérée dans sa Lesire aux Corinthiens (vers 95-96)
présente les supplications suivantes :

Le nombre compté des élus, que le Créateur de l'univers le garde intact dans le monde entier,
par Jésus-Christ, son Enfant bien-aimé...

Nous te prions, & Maitre, sois notre secours et notre soutien. Les affligés, sauve-les ;
les humbles, prends-les en pitié ; ceux qui sont tombés, reléve-les ; & ceux qui sont dans le
besoin, révéle-toi ; les malades, guéris-les ; les égarés de ton peuple, raméne-les ; rassasie
ceux qui ont faim ; délivre ceux qui sont prisonniers ; reléve ceux qui languissent ; console
ceux qui ont peur (2).

Avec Justin, nous avons le premier témoignage de la priére universelle dans la messe. La célé-
bration dominicale, telle quil la décrit, présente les é&léments essentiels de la liturgie chrétienne :
lecture de la Parole de Dieu, homélie du président, priere commune et eucharistie :

Le jour que l'on appelle jour du soleil, tous, qu'ils habitent les villes ou les campagnes, se
rassemblent en un méme lieu. On Jit alors les Mémoires des Apbtres ou les écrits des Prophétes
aussi longtemps que le temps le permet. Quand le lecteur a terminé, celui qui préside prend la
patole et exhorte i suivre ces beaux enseignements. Nous nous levons ensuite tous ensemble,
et nous prions (3).

(1) Didaché, 9-10. Voir L. DEiss, Aux Sowrces de la Liturgie, p. 24-25. — Pour toutes les questions histo-
riques, on voudra bien se reporter aux ouvrages classiques : A. CROEGAERT, Les rites et priéres du Saint
sacrifice de la Messe, 3 t., Ed. Dessain, Malines ; N. MAURICE-DENIS et R. BOULET, Excharistie oun la Messe
dans ses variétés, som bistoire et ses origines, Ed. Letouzey et Ané, Paris ; J. BRINKTRINE, Die Heilige
Messe, Ed. Schoningh, Paderborn ; J.-A. JUNGMANN, Missarum Solemnia, 3 t., Ed. Aubier, Paris ; A. G.
MAaRTIMORT, L’Eglise en priére, Ed. Desclée et Cie.

(2) L. Driss, Les Péres Apostoliques, Coll. « Vivante Tradition », 1, p. 31-32.

(3) Aux Sources de la Liturgie, op. cit, p. 35. — Voir aussi la Tradition Apostoligue d’Hippolyte de Rome
(B. BoTTE, dans Liturgie-wissenschaftliche Quelle und Forschungen, 39, Miinster, 1963, p. 54-55.

24



LE KYVYRIE

Ce texte de Justin date des années 150, Dix-huit siécles plus tard, Vatican II, réinstaurant la
priére universelle, la situera 4 la place que lui avait assignée Justin. La priére de I'homme est ainsi
congue moins comme un appel que comme une réponse : non pas d’abord un cri qui aurait jailli de
la détresse humaine et qui serait monté vers le cceur de Dieu, mais d’abord une Parole de Dieu,
proclamée par les Apdtres et les Prophétes, faisant jaillir ensuite la réponse de I'homme.

Trés tot, la priére universelle adopta la forme litanique, qui répond si parfaitement au rythme
de la priére d'une grande assemblée : a I'énoncé de chaque intention, le peuple répondit par une
supplication. Cette réponse du peuple se fixa dans des formules stéréotypées. Celle de « Kyrie
eleison » fut la plus populaire. Dans son Jowrnal de voyage (vers 390), la pélerine Ethérie raconte
avec émerveillement le déroulement de cette priére dans I'Eglise de I' Anastasis & Jérusalem, a I'office
du lucernaire : Dans la « lumiére infinie » des cierges, le diacre développe les intentions, et les
enfants en nombre immense répondent : « Kiyrie eleison », ce qui signifie, traduit-elle, « Seigneur,
prends pitié », et elle ajoute : « leurs voix font un murmure infini » (4).

L'usage du Kyrie eleison dans la priére universelle est confirmé par le témoignage des Consti-
tutions Apostoliques (qui datent de la méme époque, vers 380) :

Tous les fidéles prient alors pour les catéchumeénes de tout cceur en disant : Kyrie eleison !...

A toutes les intentions que proclame le diacre, que le peuple, spécialement les enfants,
répondent, comme nous l'avons déja dit : Kyrie eleison (5).

On note par ailleurs que la messe, selon les Constitutions Apostoliques, présente non pas une,
mais quatre priéres litaniques. Le fait témoigne de la popularité de ces priéres, mais indique peut-
étre aussi le début de leur dévaluation.

De fait, I'antique priére ne tarda pas, 4 la messe romaine, 4 perdre sa forme et sa signification
primitives. Le pape Gélase (492-496) est peut-étre le témoin de son déplacement au début de

la messe, & la place que nous lui connaissons actuellement, causant ainsi — ou compensant — |

sa disparition de la place habituelle.

Saint Benoit (t 543) réduisit la priére, 3 I'office des petites heures, 2 la réponse « Kyrie
eleison », supprimant ainsi I'énoncé des intentions. L'usage de cette forme bréve — qui ne tarda
pas A s'introduire dans la messe, comme en témoigne saint Grégoire le Grand (T 604), quelque cin-
quante années plus tard — témoigne que dans I'église romaine, on connait en effet le Kyrie avec
ou sans intention, ainsi que la formule Christe eleison.

Vers le 8¢ siécle, les supplications se réduisirent aux trois Kyrie, trois Christe et trois Kyrie.
En réaction contre I'hérésie arienne qui avait nié I'égalité des personnes divines, I'Eglise adressait
a chaque personne la méme ardente supplication.

Au terme de son évolution au cours de lhistoite, le Kyrie avait cessé d’étre la priére qui
concluait la liturgie de la Parole, c’est-d-dire la réponse suppliante au dialogue ouvert par Dieu. Il
était devenu un élément du rite d’entrée. Il reste que ce rite, quelle que soit son évolution ultérieure,
est plein de signification biblique et liturgique.

L. D.

(4) H. PETRE, Ethérie, Jouwrnal de Voyage, Coll. « Sources chrétiennes », n° 21, Paris, 1948, p. 191-192.
(5) Constitutions Apostoliques, VIII, 6,39 ; of. Aux Sources de la Liturgie, op. cit.,, p. 177-178.

\




LE KYRIE

Signification biblique

B Le Kyrie eleison (« eleison ») implore la pitié (« eleos ») du Seigneur. Le terme éléos qui
traduit presque réguliérement, chez la Septante, 'hébreu héséd, se situe au cceur de la Révélation. Il
désigne la bonté miséricordieuse, la pitié fidele dont Dieu entoure son peuple en vertu de I'Alliance.
Dés la révélation du Sinai, Yahvé se définit comme un « Dieu de tendresse et de grice, lent a la
colére, riche en pitié et en vérité, gardant sa pifié jusqua mille générations » (6). L’Alliance ne
représente rien d’autre que cette union mystérieuse, aussi joyeuse et aussi tendre que celle des
fiancailles, que la héséd divine conclut avec son peuple : « Je te fiancerai 2 moi pour toujours...
Je te fiancerai 2 moi dans la pitié et dans I'amour » (7). Don sans retour, lien que le péché
n’arrivera pas i déchirer : « Depuis toujours je t'aime d’amour, sans défaillance je te garde ma

pitié » (8).

B La manifestation souveraine de la pitié de Dieu est réservée aux femps messianiques.
Elle fait irruption dans le monde avec la venue du Seigneur Jésus (9). Cest lui que les pauvres,
dans I'Evangile, poursuivent de leur Kyrie eleison comme d’une litanie de misére, comme d'un
refrain d’espoir qui reviendrait sans cesse dans le chant de la Bonne Nouvelle : cest le cri des
deux aveugles mendiant la lumiére (10), C'est l'imploration tumultueuse de Bartimée (11), c'est
la priére audacieuse de la Cananéenne (12). Le Kyrie eleison des évangiles se charge de toute la
misére humaine en quéte de la pitié du Christ.

En reprenant cette litanie & la suite des panvres de P'Evangile, I'Eglise tend la main
au Seigneur ; elle sait gw'elle ne peut vraiment éconter sa Parole et célébrer son
Eucharistie que si Dieu « magnifie sa pitié a son égard », comme il le fit pour
Elisabeth, & Paube de UEvangile (13).

B Comme I'Bucharistic elle-méme, le Kyrie posséde une dimension eschatologique. Il se dit
au Seigneur « jusqua ce qu'il vienne » (14), jusque « en ce jour-13, ot le Seigneur lui donnera
de trouver pitié (éternelle) auprés de lui » (15). Clest alors que le Pére « qui est riche en pitié »
se constituera pour l'éternité « le peuple-qui-a-obtenu-pitié » (16). Cest alors que la suppli-
cation du Kyrie se changera en jubilation « a la louange de sa gloire » (17).

L. D.

(6) Ex. 24,6. — Dans tous les textes cités, pitié traduit héséd.
(7) Os. 2,21

(8) Jr. 31,3.

(9) Dieu nous justifie non selon nos ceuvres, mais selon sa pitié¢, manifestée en Jésus-Christ : Tt 3,5.
(10) Mt. 9,27.

(11) Mc 10,47-48 et paraliéles.

(12) Mt 15,22.

(13) Lc. 1,58.

(14) 1 Co. 11,26.

(15) 2 Tm. 1,18.

(16) Ep. 2,4 et 1 P 2,10.

(17) Ep. 1,12



LE KYRIE

[a fonction et la forme

Le Kyrie est probablement le reste d’une litanie. Sa fonction est la pricre de demande ; elle
est identique A celle de la priére universelle, maintenant restaurée avant 1'offertoire. Dans ces condi-
tions, le Kyrie ne représenterait plus aujourd’hui qu'un regrettable doublet. Toutefois, dans I'histoire
de la messe, le Kyrie a, jusqu’a ce jour, recu des interprétations diverses, dont le trois fois triple
Kyrie-Christe-Kyrie en tant quappel 2 la Trinité n’est qu'un exemple parmi d’autres.

Trés tot, le Kyrie fut compté parmi les chants de la messe, et comme nous le verrons 4 propos
du Gloria, il fut aussi du nombre des premiéres piéces ou s'introduisit la polyphonie. La plupart
des mélodies du Kyrie de I'édition vaticane témoignent de la fonction musicale que cette pitce avait
acquise alors ; au fur et i mesure que se développait la musique des chants de la messe, le Kyrie
tendait 2 devenir le véritable chant d’entrée, pendant que lintroit s'étiolait. Ou bien le Kyrie
remplissait une fonction spéciale : dans la messe papale, il accompagnait I'obédience des cardinaux
et était répété jusqu'a ce que le rite ait pris fin. La ol est chanté le propre de la messe, on se trouve
maintenant comme devant deux chants d’entrée, auxquels s’ajoute un autre chant, le Gloria, les trois
se suivant sans interruption. La liturgie (le service de Dieu) de la parole est précédée par une véri-
table liturgie (service de Dieu) du chant.

Le Kyrie wa pas de raison d'étre comme second chant d'entrée, et il peut difficilement
remplacer le véritable chant d’entrée. De nombreux liturgisies font remarquer que le
Kyrie congu comme litanie est devenu inutile, aprés le rétablissement de la priére
universelle avant I'offertoire. D’antres le considérent comme un appel, un « Adsumus »
de Passemblée réunie pour la célébration de la liturgie.

® En tout cas, la musique doit revétir la forme d'un cri d'appel (A7ruf). Prétendre au deld
serait falsifier le Kyrie. Un Kyrie ne doit pas étre un « morceau de musique ». Il ne doit pas étre non
plus un lied ou cantique strophique. Méme si un tel cantique inclut le texte liturgique, il n’est pas
utilisable comme Kyrie, parce quun « lied » n’est pas un « appel » et que sa forme musicale est
contraire 2 celle de I'Anruf. Par ailleurs, si le Kyrie est traité & la maniére des « tropes », il devient
un chant d’entrée. Ici se dessine nettement une autre tiche de la réforme liturgique 2 venir : elle
ne doit pas seulement fixer les textes des chants liturgiques et les prescrire, mais fixer et prescrire
aussi le caractére et la fonction des chants, afin qu'ils ne soient pas absorbés par la musique.

® Si le Kyrie est musicalement un véritable et simple appel, on peut le chanter toujours et
partout, méme 13 ot deux ou trois seulement sont réunis pour célébrer la liturgie. Le chant alors
n’est pas plus difficile que la parole et la parole n’a plus de raison d'étre, parce que le chant

vaut mieux.
Dr H. HUCKE

Les acteurs

Le Kyrie est, & l'origine, une litanie de supplication. Avant d’étre dépouillé de ses intentions
— il apparait alors comme « cti d'appel et geste chanté de supplication » (J. Gelineau) —
il associait le peuple aux intentions énumérées par un soliste. La structure était alors binaire, avec
deux catégories d’actenrs. Ensuite, il est devenu assez vite une priére alternée (au 12¢ siécle, sauf le
dernier) entre cletcs puis entre choristes.

27




LE KVRIE

Le renouveau liturgique a donné au Kyrie une structure ternaire, réclamée par I'état actuel
du texte (pas toujours par la musique...). On lui a méme redonné des intentions (ce qui semble
utile, du moins au début, avec la traduction francaise), ainsi on dira : « De ton Eglise sainte,
Seigneur prends pitié... ».

Dans l'état actuel des choses le plus pratique semble d'adopter cette structure ternaire (18).
Aprés une intention lue ou chantée (au moins au début), diverses solutions nous sont proposées
par les compositeurs, avec denx ou trois grompes d’exécutants :

trois fois : soliste, schola et assemblée (messe de Pagot) ;

trois fois : soliste, assemblée, assemblée et chorale (messes de Julien et Berthier) ;
trois Kyrie par I'assemblée, trois Christe par la chorale ;

trois Kyrie par l'assemblée (messe de Reboud).

Déja dans I'Ordinaire de Coutances (1557) on trouvait trois séries par le prétre, trois séries par
le clerc servant, trois séries par le prétre.

En grégorien le Kyrie XVIII ou le Kyrie « gallican ancien » restent des chefs-d’ceuvre du
genre (19). Ensuite le développement musical fut rapide et sans limites, entre le 9¢ et le 16¢ siécle,
du Kyrie II aux Kyrie polyphoniques en style fugué avec interludes d’orgue. On peut noter égale-
ment que plusieurs documents anciens parlent du Kyrie comme d'un chant des enfants (Egérie,
Constitutions Apostoliques, Liturgies gallicanes), supplication innocente dans le peuple pécheur.

]. B.
® N. B. — Comment pratiquer actuellement le Kyrie ?

Depuis la restauration de la « Priére universelle », il faut certainement éviter de
faire du Kyrie une litanie qui semblerait un doublet. Cependant, dans la plupart des
assemblées ot on avait rendu au Kyrie sa forme litanique, on aura peine i revenir
purement et simplement & une série d’invocations sans motivations de la priére, car il
y a 13, pastoralement et liturgiquement, un manque a gagner.

Entre autres solutions, on peut en retenir deux :

1) La premiére solution, tablant sur le fait que le texte francais « prends pitié » ne s’entend
bien quavec un complément, consiste a faire précéder chaque groupe ternaire d'une trés bréve
formulation de la demande :

1. De ton Eglise répandue par I'univers, Seigneur, prends pitié — Seigneur, etc.

2. De ton peuple ici rassemblé, O Christ, prends pitié — O Christ, etc.

3. De tous les hommes, sauvés par ta Croix, Seigneur, prends pitié, — Seigneur, etc.
Ces formules peuvent avantageusement se diversifier selon les temps liturgiques par exemple
pour I’Avent :

De ton Eglise espérant ta venue...

(18) La préface du Graduale simplex laisse la libre répartition entre les chants et les divers cheeurs. Les
Directives pratigues (n° 35) invitent positivement i adopter la répartition ternaire.

(19) Le Kyridle simplex donne neuf Kyrie, dont trois sont extraits du Kyriale vatican (XVI, XVIII, XII),
trois de litanies diverses (saints, Lorette, Sacté-Ceeur) deux nouveaux (n° 14 et 25) et le « gallican ancien »
(malheureusement présenté sous une forme différente de celle sous laquelle il a été répandu en France depuis
dix ans et moins aisée). (N.D.L.R.)



LE KVRIE

Des pauvres qui attendent la bonne nouvelle...
Toi, notre unique espérance...

ou pour le Caréme :

De ton Eglise courbée sous la pénitence...
De tous les hommes pécheurs...

Durant les temps ordinaires, certains pensent que ce moment est spécialement bien choisi pour
un rappel pénitentiel et baptismal.

2) La seconde solution est celle du Kyrie-Trisagion. On sait que dans les rites orientaux,
on chante au début de la messe I'hymne vénérable du triple Sanctus (que la liturgie romaine
n'a conservé quavant les Impropéres du Vendredi saint), et cCest 1 sans doute le plus ancien
chant d'introit de la messe, accompagnant l'entrée des ministres avec le livre des Ecritures.
L'invocation « Agios o Theos, Agios ischyros, Agios athanatos » se chante d’abord trois fois,
suivie chaque fois de Kyrie Eleison. Les Syriens ajoutent « Toi qui fus crucifié pour nous »,
et les Ethiopiens, les principaux mystéres de la vie du Christ. D’olt la riche motivation que
I'on peut ainsi donner au Kyrie et la mise au point de la formule suivante en francais :

1. (SoLo ou scHOLA) : Diex saint, Dien saint et fort, Dien saint et immortel : Kyrie

eleison. Tous : Kyrie eleison, Kyrie eleison.

2. (SoLo ouU scHOLA) : Toi qui as souffert pour nos péchés : Christe eleison. Tous

Christe eleison, Christe eleison.

3. (SOLO OU SCHOLA) : Sowviens-toi de nous quand tu viendras dans ton Royaume : Kyrie

eleison. Tous : Kyrie eleison, Kyrie eleison.

Le deuxiéme membre peut avantageusement varier avec les temps liturgiques exprimant les
mystéres du Christ :

Toi qui viens pour nous sauver,

Toi qui es né de la Vierge Marie,

Toi qui fus cloué au bois de la Croix,

Toi qui es ressuscité pour nous,

Toi qui es monté prés de ton Pére,

Toi qui nous envoies IEsprit-Saint,
Le troisiéme membre, I'une des plus belles priétes de I'Evangile, est chanté le dimanche chez
les Byzantins avant les Béatitudes, toujours a la petite entrée.

Cette formule peut &tre particuliérement utile dans les messes o on ne peut exécuter le
chant propre de Iintroit. Mais elle revalorise aussi le Kyrie, aprés le chant d’entrée, dans une
perspective cecuménique et richement traditionnelle.

J. G.

le texte francais

L’assemblée tout entiére en appelle 3 la miséricorde de Dieu. C'est un cri qu'elle ne se lasse
pas de répéter. Il est adressé au Seigneur, cC'est-d-dire 2 Jésus-Christ, établi par la Résurrection
médiateur entre Dieu et les hommes, révélation de I'amour, de la miséricorde, de la Pitié de Dieu.
Un cri, oui, et qui ne trouve son authenticité que dans I'acte méme qui le crée. Un cri ne se lit pas
des yeux, ne se mutmure pas, un cri se crie.

Mais on dit : « Seigneur, prends pitié », ce n'est pas francais ; il efit fallu traduire : « aie
pitié de nous », car le francais dit : « avoir pitié de quelqu'un » ou encore : « prendre quelqu’un



LE KYRIE

en pitié ». Le mieux aurait encore été de pouvoir dire : « Pitié, Seigneur », comme crie un accusé
ou un délinquant : Pitié .. Pitié, Monsieur I'agent ; Pitié, Monsieur le Président... ou comme
on dit de quelqu'un qu'il est sans pitié. Mais si I'on exprimait au préalable la raison qui pousse
I'assemblée 4 invoquer le Christ, si I'on disait, par exemple, au prix d’une trés heureuse inversion :
De PEglise répandue dans le monde, Seignenr, prends pitié ; ou bien : Des fidéles qui sont ici
rassemblés, Seigneur, premds pitié, etc., ce serait sans doute plus conforme 3 la vérité de cette
priére que de réclamer un « prends pitié de nous » passe-partout.

Quant au mot pitié, qui n'a chanté, avec le psaume 50 : « Pitié, Seigneur, car nous avons
péché » ? On ne se complait pas dans son péché. On appelle plutdt au secours celui seul qui peut
nous en sortir, précisément parce qu’il a « enlevé le péché » (comme il sera dit dans le Gloria).
« Pitié ! Au secours ! » Clest le cri de celui qui va se noyer, qui ne peut étre arraché i I'englou-
tissement que par la main d'un autre. Cest le cri du pauvre.

Le latin nous a habitués a comprendre seulement : compassion et pardon. 1l y a plus :
pitié équivant 4 « miséricorde ». Dans miséricorde il y a bien compassion, mais aussi
fidélizé.

La compassion est le sentiment d’attachement qui lie instinctivement dewx éires :
Cest la réaction d'un pére, d’une mére, d'un frére, réaction du sein maternel... c’est la
tendresse, qui prend la forme de la compassion, du pardon des offenses.

Mais deux étres penvent aussi étre atachés Vun a Vautre par un sentiment délibéré
et conscient, la piété. La miséricorde de Dieu inclut ces deux sentiments. L'amounr de
Dieu est tendresse sans limite. « Le Seigneur est tendresse et pitié ». La solidarité de
Dien avec son peuple, avec les hommes, cet amour fidéle — a sens unique d'aillenrs —
et dont Dien, malgré le péché des hommes, ne s'est jamais repenti, voili ce qu'est
la pitié.

Une seule fois un homme a éprouvé ce sentiment, mais c'était un homme imaginaire (dans la
parabole du Samaritain se faisant prochain du blessé) présenté par Jésus pour dire que la mesure
de I'amour dans le monde nouveau, c'est d’aimer sans mesure, comme Dieu méme. Etre miséri-
cordieux, comme I’est le Pére.

Dés lors, s'agissant ici de pousser un cri, il fallait un mot bref pour exprimer I'appel de
I'homme & ce « ceeur » de Dieu. On ne pouvait supporter une paraphrase, une explication. On n'a
trouvé que : Pitié !

A ceux qui trouvent que cela fait chien battu, pleurnichard, lamentable (cette attitude
St reprochée au chrétien de navoir pas Vair fier, ressuscité, chantant), .4 ceux qui
disent que les hommes d’anjonrd’ hui en ont assez de rester courbés, qu'ils n'ont que
faire de la pitié, qu'ils ne veulent pas étre pris en pitié, que faut-il répondre : sinon
que ¢a les regarde ! et que la priére n'est pas un jen de mots.

Jésus, quant 2 lui, n’a pas dédaigné le cri des infirmes et des malades... Il y a méme discerné le
premier cri de la foi. Et il a secouru ceux qui réclamaient son secours. Ils criaient pitié, il a eu
pitié... il a eu pitié de la foule... Pas seulement en parole, mais en guérissant, en donnant sa parole
et son pain.

Les hommes d’aujourd’hui n’en ont-ils pas toujours autant besoin ? Non pas d'un vague mot
de consolation, mais de Lui ? N'ont-ils pas besoin que Dieu, comme une mére, mette son cceur

au niveau de leur misére, pour la combler de son Amour : Jésus-Christ en personne ?
Cl. R.

30



LE KYRIE

la catéchese aux enfants

Il est important de faire saisir que notre énumération de Kyrie est le reliquat d'une priére
d'intentions dont ce qui nous reste n’était que le répons.

Certaines paroisses reviennent a4 la formule primitive, mais dans le cadre d'une catéchése
extra-paroissiale (scolaire, par exemple) ou inter-paroissiale, on ne peut tabler la-dessus.

On pourra faire saisir la vraie richesse des priéres litaniques en faisant écouter sur disque
aux enfants une des nombreuses litanies d'intercession que nous donne le répertoire actuel.

Il serait bon et wcuménique d'écouter anssi celle de la liturgie de Taizé (face 1 du
disque SM 33-93 A, « Dimanche & Taizé »). Nous y retronvons les grandes intentions
habituelles, avec une ou deux nuances de vocabulaire qui Pincarnent particuliérement
bien dans aujourd’ bhui de VEglise. Ainsi Vintention pour les gouvernements des peuples
Se précise ! « ..pour qu'ils aient le sens de la justice sociale et de Vunité humaine...
prions le Seignear ».

« L'affliction » dont I'Orient demande d’étre délivré deviens, dans le vocabulaire
de Taizé, « Pangoisse ».. Langoisse, notons-le, si elle évoque le domaine de la
psychologie contemporaine, évoque aussi quantité de psaumes : « Un panvre a crié :
Dieu écoute et de tontes ses angoisses 1l le sanve ». Clest le langage de David.

Pri¢re d’intentions, le Kyrie pose aussi le probléme de I'intercession. Les fidéles réunis doivent
avoir « l'obsession, le souci de toutes les Eglises » (2 Co. 11, 28).

Il y a ici deux aspects de la priére chrétiennea souligner : 1° La priére de demande est souhaitée
par le Christ lui-méme, « Demandez, frappez... ». Le técit de I'ami importun et tout le reste du
chapitre 11 de saint Luc sont faits pour nous en persuader. La parabole du juge et de la veuve
(Luc 18, 1-8) a le méme but et les mémes conclusions. 2° Pour étre « catholique » (catholique
signifie « universel »), cette priére doit porter le souci du monde entier.

Le premier de ces deux aspects (la priére de demande est évangélique, encouragée par le
Christ) pourra étre médité a partir de paroles d’Evangile, des récits signalés plus haut (cf. Luc 11
et Luc 18) et aussi en remontant jusqu'a une des premiéres priéres d’intercession du monde qu’on
trouvera en Genése 18, 16-33. Abraham, i I'aube de I'histoire du salut, a intercédé longuement pour

Sodome et Gomorrhe.
C.F.

31




