Joseph Gelineau

Lucien Deiss

Helmut Hucke
Jean Batteux
Clauctdie Rozier

Cinette Ferriere

SITUATION

HISTORIQUE
ET SIGNIFICATION BIBLIQUE

FONCTION ET FORME
ACTEURS
'TEXTE FRANCAIS

CATECHESE AUX ENFANTS

—{

LES

5

CHANTS DE
L' ORDINAIRE



Le SANCTUS

Situation

Nous commencons notre étude des chants de la messe appartenant a I'Ordinaire par le Sanctus.
Cette piéce I'emporte sur toutes les autres en dignité et en importance :

— elle s’insére organiquement dans la « Grande priére eucharistique », sommet de la liturgie,
comme une participation de toute I'assemblée au « sacrifice de louange » commencé par le célé-
brant dans la préface.

— elle ne fait défaut & aucune messe, et i toute messe ol I'on chante, elle devrait étre chantée
par préférence, enchainée a la préface.

— son texte biblique en fait un hymne particuliérement sacré.

— elle est — avec le psaume responsorial — le plus ancien de nos chants de la messe.

— elle fait I'objet dans le nouvel Ordo missae, n° 31, d’'une rubrique spéciale rappelant que c'est
un acte commun de tonte 1'assemblée présente, célébrant, ministre, clergé, peuple (et chorale),
en union avec la louange spirituelle du monde invisible.

Tout effort pastoral de participation a la liturgie par le chant commence par le Sanctus.

]. G

Notes historiques

I. Le Sanctus

Le Sanctus pourrait étre un héritage plus ou moins indirect de l'eucologie juive qui I'utilisait
a loffice du matin. Toutefois, ni la messe selon Justin, ni celle selon la Tradition Apostolique
d'Hyppolite de Rome (vers 210) ne le mentionnent.

Lorsqu’il est attesté pour les premiéres fois dans les textes liturgiques, il a déja atteint le
terme de son évolution littéraire et se présente avec une grande perfection de forme. Il ne constitue
pas un élément hétérogéne que le contexte du canon aurait accueilli avec plus ou moins de
complaisance, mais une piéce maitresse autour de laquelle s'articule la préface et le canon. Le
rythme de la priére eucharistique se structure ainsi :

Dialogue introductoire : Evéque — Assemblée

Préface : Evéque
Sanctus : Assemblée
Canon : Evéque
Amen final : Assemblée



LE SANCTUS

Le premier témoignage se lit dans I'Euchologe de Sérapion (vers 350), évéque de Thmuis,
en Basse-Egypte. Le Sanctus y est ainsi introduit :

A toi font cortége des milliers de milliers et des myriades de myriades d’Anges et d’Archanges,
de Trones et de Seigneuries, de Principautés et de Puissances.

Auptés de toi se tiennent les deux augustes Séraphins 2 six ailes : deux pour se couvrir la
face, deux pour se couvrir les pieds, deux pour voler. Ils chantent ta sainteté. Avec les leurs,
recois aussi nos acclamations a ta sainteté.

Saint, saint, saint est le Seigneur Sabaot !

Le ciel et la terre sont remplis de ta gloire.
Le ciel est rempli, la terre est remplie

de ta gloire admirable (1).

La seconde attestation provient des Constitutions Apostoliques (vers 380). Comme la précé-
dente, elle témoigne de cette supetbe aisance littéraire dont I'Orient a le secret :

Clest toi quadorent les innombrables troupes d’Anges, d’Archange, de Troénes, de Seigneuries, de
Principautés, de Puissances, de Vertus, d'Armées éternelles, ainsi que les Chérubins avec leurs
Séraphins aux six ailes, deux pour se couvrir les pieds, deux pour se voiler la téte et deux pour
voler.

Avec les mille milliers d’Archanges et les myriades de myriades d’Anges, ils chantent sans
relache et d’'une voix incessante — et que tout le peuple dise avec eux :
Saint, saint, saint est le Seigneur Sabaot !
Le ciel et la terre sont remplis de sa gloire.
Béni est-il dans les siécles ! Amen (2).

Quelques décennies plus tard, I'usage du Sanctus sera généralisé aussi bien en Orient qu'en Occident.

2. Le Benedictus

Dans les Constitutions Apostoliques, le Benedictus est attesté comme acclamation au rite de
la communion. A la proclamation de I'évéque : « Les choses saintes aux saints », le peuple répond,
comme il a été dit plus haut : « Un seul Saint, un seul Seigneur, Jésus-Christ, qui est béni dans les
si¢cles, 2 la gloire de Dieu le Pére. Amen », et ajoute ensuite :

Gloirc 2 Dieu au plus haut des cieux,

sut terre, paix ;

parmi les hommes, bienveillance ( de Dieu).
Hosanna au Fils de David !

Béni soit celui qui vient au nom du Seigneur.
Dieu le Seigneur s’est manifesté parmi nous.
Hosanna au plus haut des cieux (3).

La premiére attestation du Benedictus s’enchainant au Sanctus se lit en Césaire (t 542). Cet
usage se généralisera en Orient 3 partir du 8¢ siécle.

(1) Euchologe de Sérapion, 13 ; cf. Aux Sources de la Liturgie, op. cit., p. 127-128.
(2) Constitutions Apostoliques, VIII, 12, 27. Cf. Aux Sowrces de la Litargie, op. cit,, p. 186-187.
(3) Constitutions Apostoliques, VIII, 13, 13. Cf. Aux Sources de la Liturgie, op. cit., p. 194-195.




LE SANCTUS

N’oublions pas cependant que le texte du Benedictus appartient au Psaume 117,26, qui fait
partie des psaumes du Hallel. A ce titre, il fut chanté par le Christ 4 la derniére Céne et repré-
sente donc, si I'on veut, le plus ancien chant de la Messe.

L. D.

Signification biblique

B Saint, saint, saint est le Seigneur

Le texte du Sanctus est emprunté 4 Is. 6,3, texte qui est repris en Ap. 4,8. Le contexte d'Is. 6,3
rapporte la vision inaugurale du prophéte. Yahvé apparait 4 son serviteur en gloire et en majesté
dans le temple de Jérusalem ; la traine de son royal manteau se répand sur I'escalier monumental
qui descend du Saint des Saints, les Séraphins, étres de lumiére et de feu, servent comme acolytes
au trone divin. Emporté par l'extase, Isaie entend leur acclamation :

Saint, saint, saint, le Seigneur Sabaot !
Sa gloire remplit toute la terre.

En intégrant dans la liturgie de la terre le chant de la liturgie du ciel, 'Eglise signifie
que chaque célébration, si incarnée fat-elle dans le temps, est cependant participation
a la liturgie céleste et éternelle. Dans le Sanctus de la plus humble des messes, c’est
toute la gloire du ciel qui, mystérieusement, fait irruption sur la terre.

B Dieu de l'univers

Lexpression « Dieu de I'univers » rend « Yahvé Sabaot », qui signifie Dieu des armées, des
multitudes. La formule a une saveur d’épopée, elle rappelle les temps héroiques ot Yahvé marchait
i la téte des armées d’Israél, bousculait les occupants du pays de Chanaan et y installait Israél, son
Premier-né. L'acclamation « Avec nous, Yahvé Sabaot » apparait comme un cri de guerre et de
victoire qui rythme l'ode triomphale du Psaume 45.

A cbté des armées — disons militaires —, il y a aussi les armées des cieux, c'est-a-dire les
étoiles et les astres, que Dieu mobilisait périodiquement au service de son peuple, aux époques

critiques.
Du haut des cieux, les étoiles ont combattu,
de leuts chemins, elles ont combattu Siséra

clame le vieux cantique de Débora (Jg. 5,20).

Sous l'influence du prophétisme, ces armées célestes se spiritualisérent quelque peu et recru-
térent dans leur rang les armées angéliques. Les anges sont en effet les soldats du Trés-Haut, ils
forment sa cour. Le prophéte Michée voit Yahvé « assis sur son trone, et toute I'armée du ciel se
tenant devant lui A sa droite et 3 sa gauche » (1 R 22,19). Ces armées angéliques font d'ailleurs
bon ménage avec les armées des étoiles ; les unes et les autres accueillent de leurs cris d’enthousiasme
la création du monde, quand Dieu pose la pierre angulaire du cosmos

parmi le concert joyeux des étoiles du matin
et les acclamations unanimes des fils de Dieu (Job 38,7).

4



LE SANCTUS

On interprétera donc Pexpression « Dien Sabaot » ou « Dien de Vunivers » dans une
perspective trés ample, celle-la méme qu'évoque le récit sacerdotal de la création
« Ainsi furent achevés le ciel et la terre avec toute leur armée » (Gn. 2,1).

B Le ciel et la terre sont remplis de ta gloire

Dans le vocabulaire biblique, spécialement dans celui de la tradition sacerdotale, la « gloire
de Yahvé » désigne la présence rayonnante de Dieu au milien de son peuple. La gloire de Yahveé
apparait pour la premiére fois & I'Eglise du désert aprés la délivrance de la Mer Rouge (Ex. 16,7),
se manifeste ensuite au Sinai lors de I'Alliance nuptiale de Yahvé avec son peuple (Ex. 24,16),
remplit plus tard la tente de Réunion et le temple de Salomon (Lv. 9,6 et 23 ; 1 R 8,10-11).
Par I'Incarnation de Jésus, elle habite de maniére définitive au milieu des hommes :

Le Verbe a dressé sa tente parmi nous,
et nous avons vu sa gloire (Jn 1, 14).
affirme Jean dans son Prologue.

On devine de quels poids de souvenirs bibliques est chargé le texte liturgique. On comprend
aussi I'embarras du latin 3 rendre par un seul mot une réalité trop riche. Souvent en effet, les vieilles
traditions latines hésitérent entre les termes de majestas, de gloria, de claritas. Le Te Deum qui
présente lui aussi une traduction du Sanctus, pense avoir fait bonne mesure en juxtaposant les
termes de majestas et de gloria : « Pleni sunt coeli et terra majestatis gloriae tuae ».

Il convient de relever les retouches audacieuses que la liturgie a fait subir au texte d'Isaie.

Le texte biblique disait : « la terre est remplie de sa gloire ». La liturgie amplifie : Le ciel et la

terre sont remplis de fa gloire. La perspective est immense, la louange terrestre s'ouvre sur la
louange du ciel, le ciel s'unit a la terre.

La liturgie du Sanctus apparait ainsi comme la descente de I'Eternel dans le temps,

ou encore, si Von veut, la montée et Vinsertion de la louange tervestre dans la liturgie

céleste. Par ailleurs, le chant solennel et quelque pen impersonnel des Séraphins qui

chantent « sa » gloire, en se couvrant la face par respect pour la transcendante divinité,

devient maintenant le chant de la communanté qui, « le visage découvert » (2 Co. 3,18),

Sadresse directement & son Dieu et lui dit : « Ta gloire remplit ciel et terre ». Sa gloire

était une constatation ; ta gloire est une lonange, une action de grice, une eucharistie.

B Hosanna au plus haut des cieux

La suite du texte du Sanctus est empruntée au Psaume 117,25-26 :

Donne le salut, Yahvé, donne !
Donne la victoire, Yahvé, donne !
Béni soit au nom de Yahvé celui qui vient.

La tradition chrétienne a regardé ce texte comme messianique et les évangélistes le citent
lors de l'entrée de Jésus i Jérusalem (Mt. 21,9 ; Mc 11,9-10, etc.).

La forme Hosanna est une corruption de hoshi-ah-nna, qui signifie littéralement : « Oh'!
sauve ! » ou « Oh ! donne le salut ! » Cette acclamation était devenue trés populaire et, en contre-
partie, avait perdu assez rapidement sa signification primitive, tant il est vrai que les mots trés
employés sont soumis & une trés grande usure.




LE SANCTUS

B Au plus haut des cieux

Littéralement au plus haut est un hébraisme pour désigner Dieu lui-méme. Pour éviter de
prononcer le nom de I'Ineffable, la piété juive usait de telles circonlocutions. « Les plus hauts
des cieux » qui regoivent 'acclamation de la communauté rassemblée pour I’Eucharistie, c’est donc
Dieu lui-méme qui entend le chant de son peuple.

B Béni soit celui qui vient au nom du Seigneur

On se rappelle que le psaume 117 portait : « Béni soit au nom de Yahvé celui qui vient ».
C'était le souhait de bienvenue adressé 3 celui qui entrait au Temple. Les Septante facilitérent une
lecture messianique du texte en proposant : « Béni soit celui qui vient au nom du Seigneur ». Ce
n’était donc plus celui qui venait qui se trouvait béni, mais bien celui qui venait au nom du
Seigneur. Aussi la formule « celui-qui-vient » désigne-t-elle, dans les évangiles, le Christ lui-méme.
Jean-Baptiste pourra demander 4 Jésus, sans préciser davantage : « Es-tu celui qui vient 7 » (Mt. 11,3 ;
Lc 7,20).

Le Christ est « celui-qui-vient » dans les mystéres de son Incarnation, de sa présence
sacramentelle dans VEucharistie, et enfin dans sa venue eschatologique a la parousie.
Le Benedictus est le mémorial de cette triple venune. En Vaccueillant dans sa célé-
bration, VEglise se souvient une nowvelle fois de sa condition pérégrinale, elle se
rappelle qu'elle est en marche vers la célébration éternelle, celle de la liturgie céleste
de I Apocalypse, oi Pon chantera encore :

Saint, saint, saint est le Seigneur, le Tout-Puissant,

celui-qui-était, qui-est et gui-vient (Ap. 4, 8).

B Le chant de gloire

Aucun chant ne peut prétendre & plus de gloire et de magnificence que le Sanctus. Certes,
le Gloria célébre lui aussi la gloire de Dieu, mais il demeure pour ainsi dire au seuil de la célé-
bration : le Sanctus, lui, se situe au cceur de l'eucharistie, et, par ailleurs, son enracinement biblique
lui donne une richesse extraordinaire : théophanie royale de Yahvé Sabaot, temple céleste s’ouvrant
sur le royaume de la terre, myriades angéliques acclamant Dieu d'une voix incessante, sainteté
transcendante et irradiante de Dieu, gloire céleste faisant irruption sur la terre, liturgie royale et
messianique acclamant « celui qui vient au nom du Seigneur », parousie que Paul nous décrit si
joyeuse « 2 la voix de I'Archange et de la trompette de Dieu » (1 Th. 4,16), clest toute cette
ambiance de féte que le Sanctus devra exprimer, dans une célébration enthousiaste.

Un Sanctus chanté par des voix parcimonieuses économisant avarement leur souffle,
susurrant doucement est en debors du texte, si Pon ose dire : le chant des Séraphins
d'Isaie faisait vibrer les gonds du seuil du Temple !

B Le chant de la communauté

Le Sanctus est aussi le plus grandiose chant d'unité que connaisse la liturgie eucharistique :
unité des anges entre eux, dans la socia exultatione, I'exultation commune, unité du ciel et de
la terre que remplit la gloire divine, unité des hommes entre eux qui chantent #na voce, d’'une
seule voix, unité enfin des anges et des hommes qui mélent leurs voix (cx#m quibus et nostras voces).

L. D.



LE SANCTUS

[a fonction et la forme

A la différence du Credo, qui est d’abord un texte devenu chant pour des raisons historiques.
et 2 la différence du Gloria qui est d’abord un chant dont le texte a pu varier, le Sanctus constitue
un rite propre ol un texte est chanté pour lui-méme par toute I'assemblée, en forme d'acclamation.
Le chant n'est pas ici accessoire, comme dans le Credo ; il est appelé par le caractére du texte
qui doit s’épanouir en voix musicale et en cheeur. Il est notable qu'au Moyen Age, le chant du
Sanctus n'a pas été traité de la méme maniére que celui du Kyrie ou du Gloria. De nombreux
auteurs du Moyen Age ont noté que I'orgue intervenait dans I'acclamation du Sanctus. A I'encontre
de ce qui s'est passé pour le Credo, le Sanctus a fait I'objet de compositions musicales nombreuses
et variées. Nous connaissons plus de deux cents mélodies de Sanctus. A linverse, les créations poly-
phoniques se rencontrent beaucoup plus tard sur le Sanctus que pour toutes les mélodies de l'ordinaire
de la messe, exception faite pour le Credo. L'apparition de Sanctus 2 plusieurs voix commence au
début du 12¢ siécle, alors qu'on observe simultanément une floraison de Sanctus & une voix. A cette
époque, il semble que le chant du Sanctus soit passé de l'assemblée au cheeur. Au 15 siécle, la
composition du Sanctus A plusieurs voix passe dans l'ordinaire de la « messe » polyphonique. <

Cependant, d’acclamation prolongeant la préface, le Sanctus se change en chant d’accompagne-
ment durant le commencement du canon. Dans la chapelle papale, il devint courant de répéter
Hosanna jusqu'a I'élévation. Le Benedictus fut séparé du Sanctus et fut chanté aprés I'élévation.

Le rite exige que Passemblée entiére, parfois en dialogue avec le chaeur, mais sans que
le chanr remplace I'assemblée, acclame le Sanctus. Ce caractére d’acclamation devrait
étre préservé dans le Sanctus, tout comme la préface ne saurait devenir une aria
il ne suffit pas non plus, dans ce chant, que la musique suive le texte. Celle-ci doit
également correspondre & la fonction et au caractére du morcean en Sadaptant a la
nature du rite.

® Puisque le Sanctus revét la forme d'une acclamation, ce chant ne présente pas de grandes
difficultés. On peut donc, dans la pratique, I'exécuter a toutes les messes qui sont célébrées avec
le peuple. Toutes les raisons quon a de chanter dans le culte sont réunies dans le Sanctus. Le
chant est signe d’unité : il crée ici vraiment I' « una voce ». Il est engagement : qui chante, fait plus
que celui qui parle, surtout aujourd’hui, oti il n'est plus si naturel de chanter. Qui chante fait
plus que ce qu'il fait tous les jours. Le chant « rend les rites sacrés plus solennels » (Const. 112) :
avec le Sanctus, il est clair que cette solennité n’est pas seulement un ornement surajouté : ici la
célébration liturgique atteint son point culminant ; I'assemblée réunie se joint a I'éternelle allégresse
des anges. Il est hautement significatif que, depuis toujours, on ait considéré que cette allégresse
consistdt en un chant, et que nous-mémes, aujourd’hui, pourtant trop déshabitués de l'expression
lyrique, nous ne puissions nous représenter l'incessant « Saint, saint » des anges comme une simple
parole. Comment pourtions-nous patler, sans élever la voix jusquau chant ?

® Nous avons déji observé que le texte biblique est essentiel au réle du Sanctus. Cest dire
que toutes les paraphrases ou équivalences ne sauraient ici répondre 4 la fonction rituelle de ce chant.
1l serait également déplacé de commencer par réciter « saint, saint, saint » pour ajouter ensuite
un « chant adapté ». On ne peut pas « doubler » le Sanctus, ni non plus tolérer comme naguére
que le chant du Sanctus recouvre le début du canon.
Dr H. HUCKE

17




LE SANCTUS

Les acteurs

« Heureux le peuple qui sait I'acclamation » (Ps. 88, 16). Le chant populaire du Sanctus tient
a plusieurs conditions : la conscience qu'on est un peuple en priére, que cette perception nous fasse
« bondir d’allégresse », que cette joie nous pousse & acclamer la sainteté de Dieu (cette révélation
essentielle de I’Ancien Testament), sans oublier qu'on fait cela en union avec les anges.

On comprend alors les causes de sa décadence et de sa restauration fonctionnelle. Il apparait
normal qu'il redevienne une acclamation unanime du prétre et du peuple de Dieu uni aux cheeurs des
anges.
La voix de saint Jean Chrysostome vibre de nouvean a nos oreilles : laction de grice
du prétre et du peuple leur est commune « car ce n'est pas le prétre seul qui rend
grice, mais le peuple tous entier ». On entend Honorius d’Autun senthousiasmer :
« Les orgues retentissent, le clergé chante, le peuple acclame ». Et saint Césaire
d'Arles insiste : « que le prétre lui-méme chante d’'une commune voix : saint, saint,
Saint avec les saints anges et le peuple de Dien. »

Acclamation unanime qui prolonge la préface sacerdotale, sa forme normale est la « forme
directe » ; les alternances chorales ne sont pas réclamées par le texte et C'est un non-sens liturgique
que cette acclamation ne soit exprimée que par une schola, voire un chantre. Cest 'acclamation
du peuple saint qui s'associe 4 la louange céleste (Is. 6, 3) et & la louange messianique (Mt. 21, 9).
L’alternance 4 deux cheeurs, qu'évoque le chant des anges dans le Trisagion (par exemple le Ven-
dredi saint), n’est pas ici conforme a la nature profonde de cette piéce. Le Sanctus doit pouvoir étre
chanté par tous, et cela sans briser le mouvement de la grande priére eucharistique formulée par le
célébrant.

Il est intéressant de remarquer que C'est la piéce de I'Ordinaire qui a résisté le plus longtemps
aux développements neumatiques, puis & la polyphonie. Au xie siécle, c'est encore un chant du
peuple (cf. Hildebert du Mans et Honorius d’Autun). Et l'orgue méme (donc l'organiste) y
remplit une place de choix (cf. Durand de Mende et Honorius d’Autun) : comme « les trompettes
du mémorial de I'Eglise devant Dieu » (Max Thurian). Les Capitulaires des rois francs insistent
souvent sur cette piéce : « que le prétre lui-méme chante d’'une commune voix : Saint, Saint,
Saint avec les anges et le peuple de Dieu ». Les mélodies ornées apparaissent aux 11°-12¢ siécles,
un siécle plus tard pour le Kyrie. Ensuite il est devenu chant du clergé, puis apanage de la schola.
Le nouvel Ordo missae le restitue désormais & toute I'assemblée.

|. B.

N. B. — La polyphonie n'en est nullement exclue pour autant, pourvu que soit sauve la
rubrique qui demande au célébrant et au peuple de se joindre au chant. Sur la voix du peuple,
les voix de la chorale peuvent s’épanouir, par exemple sur les deux « Hosanna au plus haut
des cieux ». Cette polyphonie signifiera la symphonie cosmique et céleste qu'évoque le texte.
L'orgue y aura facilement son rdle (dont la messe de C. Geoffray nous donne un exemple).

2. — Le Kyriale simplex comprend cinqg Sanctus (un par « Ordinaire ») dont quatre sont tirés
du Kyriale vatican (n® 6 : Vat. XVIII ; n° 11 : Vat. XVI : n® 21 : Vat. XIII ; n°® 27 :
Vat. X) et un du chant milanais. Le Vat. XVIII reste le plus fondamental, toujours le plus
utilisable, et le plus cohérent avec la préface. Le Vat. XVI, choisi naguére comme Sanctus « uni-
versel » (Instraction de 1958) n'a pas réussi A conquérir cette place, et on peut douter qu’il y

18



LE SANCTUS

arrive. Le Vat, XIII, grice a sa beauté mélodique, mérite qu'on lui consacre un effort. L'ambrosien
est facile et s’enchaine trés bien avec la préface romaine. Le Vat. X est nettement plus difficile. On
regrette de ne pas y voir le Sanctus du Te Deum qui, i l'expérience, a recueilli partout la faveur
et s'avére le plus populaire. (N.D.L.R.)

Le texte francais

Nous sommes ici en présence d'une acclamation que la Tradition ancienne a toujours tenu
faire chanter par l'assemblée tout entiére : célébrant, ministres et peuple réunis. La encore, C'est
bien plus qu'un texte a lire seulement des yeux : c’est un cri. Les mots ne prennent leur puissance

: A E) ’ » y
que dans I'acte méme de I'assemblée qui les chante.
Le texte étant emprunté a I'Ecriture réclamait une version fidéle a ses sources.

B Saint, saint, saint le Seigneur, Dieu de l'univers !

Ce fut le cri d'un homme soudain saisi devant I'’éblouissante découverte de la présence de
Dieu. Ce sentiment de la sainteté de Dieu est bien autre chose que nos « défense de toucher sous
peine de mort », ou que notre conception du « mystére... et boule de gomme », que nos « ¢a me
dépasse ». Il dit la révélation du mystére de Dien aux hommes.

Cette révélation, c’'est Jésus-Christ (4). Et c’est pourquoi le cri de stupeur se prolonge en un
cri d’émerveillement. Le chant s’effectue en effet en un double mouvement :

A : Saint... est le Seigneur, dont la Gloire emplit 'univers (ciel et terre).
B : Béni celui qui vient en son nom. Vive Dieu !

Dans un premier regard I'ceil s’arréte devant la splendeur de Dieu manifesté par la création. Clest
une merveille de sa bonté. L’homme n’est plus effrayé par les forces maléfiques de I'univers,
il ne cherche plus son destin dans les astres, n’a plus a se les concilier. L'univers est un don de
Dieu 4 I'homme. Le Dieu de l'univers s’est révélé. L’hébreu a renoncé au culte astral idolétrique.
Pour les chrétiens, un seul Astre est digne d’intérét, méme en ce temps de compétition planétaire
et d’horoscopite exaspérée, celui qui se léve dans leur ceeur (5), Jésus le Seigneur.
Isaie vt la gloire de Dieu comme un brasier, non pas destructenr mais purifiant,
régénérant Uunivers tout entier. Certes la cvéation, le ciel et la terre, manifeste la
gloire de Dieun, et Punivers en est ainsi remplit, mais parce que d’abord la gloire de
Dien, comme Por passé an creuset, I'a vendn éclatant de son éclat, comme I'Esprit,
brasier vivant de Dien, vemplit lui-méme Iunivers.

B Le ciel et la ferre sont remplis de sa gloire.

Le ciel C’est le monde de Dieu, la terre le monde des hommes : tout I'univers donc, méme
au sens ou l'on parle de I'horizon de pensée de 'homme ; par exemple I'univers de Camus (6).

(4) Jean 12,41 : « Isaie dit cela, quand il eut la vision de sa gloire, et c'est de lui qu’il parla ».

(5) Exsultet pascal.
(6) Certaines transpositions naguére avaient déji suggéré cette traduction ; cf. Dan. 7,10 « toute la création ».



LE SANCTUS

Celui qui crie ainsi devant la révélation du mystére de Dieu, reconnait qu'il se trouve avec l'univers
comme enveloppé par la gloire, par la présence de Dieu. Cest ['extase.

L'eil, en effet, saisi d’abord par la sainteté de Dieu, revient, aprés son tour d’horizon, a la gloire
de Dieu. D'un seul coup d'eeil, il a fait le tour de l'univers, il a vu toutes choses baigné de cette
splendeur.

‘ univers ‘
- Saint gloire
’ le ciel et la terre i

Quels mots pourraient dire tout cela en un cri ?

On objecte quon aurait pu se dispenser de répéter le mot « saint ». S'il suffisait de lire
le texte des yeux, soit. Mais dans l'acte du chant, il en va tout autrement. La répétition est un
besoin caractéristique du lyrisme populaire : cf. les hip, hip, hip, hourrah, ou les slogans inlassa-
blement repris (rythmés et parfois chantés) sur Iair des lampions... Ici le cri monte par paliers pour
s’épanouir avec le nom du Seigneur. Ce mouvement traduit bien mieux le super-superlatif que
la prétendue équivalence « Dieu trois fois saint ». Que le monosyllabisme nasal du mot ne soit
pas heureux, personne n’en disconvient, mais qu'y faire ? Les allongements « Il est saint », « Le
Seigneur est saint » n’ont pas davantage la vigueur du triple cri.

L'acclamation, on l'a déja dit, ne peut pas sarréter 1a. Car le chrétien donne un visage et un
nom i cette gloire. Aussi bien chante-t-il aussitot et dans le méme mouvement émerveillé celui
qui a manifesté personnellement la gloire de Dieu dans le monde des hommes, Jésus-Christ, qui
n'a pas cru indigne de son égalité avec Dieu de se faire homme sur la terre pour que I'homme
puisse connaitre Dieu, le voir, le toucher et par la remonter de la terre au ciel pour étre admis un
jour au plus haut des cieux. L'acclamation « Béni celui qui vient.. » est encadrée par le cri
« Hosanna au plus haut des cieux », adressé par le peuple & Jésus lui-méme lors de son ultime
approche de Jérusalem.

B Hosanna au plus haut des cieux !

Pourquoi, dit-on, avoir conservé cette expression archaique ? Clest que Hosanna est un cri,
comme Amen (3 la différence de Sabaoth, qui est un complément). Et que signifient les cris
que nous formulons, quel contenu objectif nous donnons i des mots comme Hourrah !, Bravo !,
Vivat 1, 0lé ! etc. (7). Alors pourquoi hosanna ne serait-il pas un cri que les chrétiens adresseraient
A leur Sauveur pour exprimer simplement leur Jouange ?

W Béni soit (8) celui qui vient au nom du Seigneur.

Si ce cri d’émerveillement était courant chez les juifs devant I'homme en qui Dieu venait
de révéler sa générosité (Béni Dieu ! Béni X ou Y !), cette explosion ravie n'a été formulée pour
Jésus qu'une fois, lors de sa derniére montée a Jérusalem. Mais 'Eglise a vu en lui aussitot apres

(7) Pour ne rien dire de O.K., Tchad !
(8) Peut-étre, dans le chant, aurait-on pu faire I'économie de ce verbe.

20



LE SANCTUS

sa Résurrection le Béni par excellence, la Révélation définitive de Dieu, le signe de la générosité
sans limite du Pére, la Merveille des merveilles. Venue et venant toujours, 2 la mesure de I'accueil
qui lui est fait dans la foi « au nom du Seigneur », et Seigneur lui-méme, Seigneur en per-
sonne, non pas A la place de Dieu, jouant un réle de représentant. Proclamer que Jésus est Sei-
gneur, Seigneur Saint, voild notre « dire » et notre « bien dire », notre bénédiction.

« Au milieu de toi est le saint » annongcait déja Osée, et I'Eglise dés son origine a proclamé
le Christ : « le Saint ».

Quel chant plus simple, plus riche, plus dense, pourrait mieux donner le ton de la
lonange et de action de grice chrétienne, introduire 4 cette priére eucharistique qui,
bien loin d’étre une simple offrande de biens créés, jette I'homme dans le mystére
de Dieu révélé en [ésus-Christ ?

Cl. R.

[a catéchese aux enfants ”

« Je vis le Seigneur Yahvé sur un trone élevé... ». On cherchera dans la Bible, avec les
jeunes, le texte d’Isaie dont le Sanctus est I'écho (Is. 6, 1-4). Une série de réflexions s’impose.

Cette vision a quelque chose de paradoxal : elle décrit une scéne qui nous apparait comme indes-
criptible. C’est voulu : le prophéte, en effet, souhaite ici souligner I'aspect transcendant du Dieu
trés haut dont les voies sont « élevées », infiniment plus hautes que les nétres, « comme le ciel
est élevé au-dessus de la terre ». Tout cela sont des images, bien sir. L'amour de Dieu ne sera
jamais si « haut » que quand Il enverra son Fils sur la terre, quand ce Fils mourra dans la
pauvreté et la honte pour avoir voulu nous sauver. Ce qu'il y a de plus confondant pour notre
prétention C'est la transcendante humilité de Dieu, l'incroyable patience avec laquelle il supporte
toutes nos infidélités, avec laquelle il guette notre retour, il attend que nous daignions le recevoir :
« Je me tiens 4 la porte, et je frappe ». Telle est sa gloire !

On remarquera aussi la facon dont ce premier Sanctus nous est éerit : « lls sécriaient
Pun & Pautre ces paroles : saint, saint, saini.. ». C'est un dialogue. Du fond des
dges mous vient cette indication que la priére doit étre dialoguée, les acclamations
doivent s'appeler et se répondre, les fidéles doivent §'inviter mutuellement a Padoration
de leur Dien, « se criant Vun & Pautre : saint est Yahvé Sabaoth ! ».

« Béni soit celui qui vient » a été chanté pour acclamer l'entrée messianique de Jésus & Jéru-
salem. (Lire Mt. 21, 1-11 et Luc 19, 2-44). Ces foules se rappelaient les versets 25-26 du
psaume 117 : « Donne le salut. Yahvé, donne ! Béni soit au nom de Yahvé celui qui vient... »
« Donne le salut, Yahvé ! » se dit en hébreu : « Hosanna ».

(9) REMARQUE GENERALE : une étude systématique de la messe analysée partie par partie étant tout a fait
contre-indiquée pour des enfants de moins de 11 ou 12 ans, les réflexions que nous communiquons aux lec-
teurs sont orientées vers une catéchése de préadolescents, voite d’adolescents, compte tenu de la psychologie
propre 4 cet 4ge. Certains éléments de ce que nous proposerons sont assimilables dés 8-9 ans, a condition
d’étre insérés dans une démarche pédagogique inductive-et concréte.




LE SANCTUS

C'est Dieu qui donne la bénédiction, qui elle-méme donne ou accroit la vie. Mais un homme béni
de Dieu est dans le monde comme une révélation de Dieu (Luc 1, 42 et 1, 6). « Bénir Dieu »,
Cest reporter au Pére la joie de I'avoir entrevu sur le visage de ceux qu'll a bénis, et surtout sur
celui de son Fils (Gn. 14, 19-20). La bénédiction fait jaillir la vie, « la bénédiction établit entre
les étres un courant vital et réciproque ». Et C'est bien ce que le Christ a voulu établir entre Lui
et nous, entre le cep et les sarments, entre la téte et les membres. « Celui qui croit en moi a la
vie... il demeure en moi et je demeure en lui... ».

Le Fils est béni parce quil bénit et parce qu'il est la bénédiction, comme il est le salut, le
chemin, la vie. Il vient, et cette venue jette 2 jamais un pont entre la terre et le ciel, elle rétablit
entre le Pére et les hommes pécheurs « ce courant vital et réciproque » que le refus d’Adam (le
nétre) avait coupé.

® QUESTIONS : D’on nous vient le chant du Sanctus ? Une réminiscence de psaume
Sest-elle introduite dans notre Sanctus (précisez) ? Que donne la bénédiction ? Pour-
quoi ? Que signifie « bénir Dien » ? Pouvons-nous nous « bénir » les uns les
autres ? Comment cela ? Dans le chant actuel du Sanctus quelle phrase pourrait étre
appelée un résumé du christianisme 2 Quels sont, avant le sonhait final, les derniers
mots du dernier livve de la Bible ? Quel rapport avec le Sanctus 2 Comment I'entendez-
vous, dans votre vie ?

G E

LITURGIE EN FRANCAIS

DIALOGUES - ACCLAMATIONS - PRIERES
de la messe — Chants officiels en frangais
une coproduction STUDIO SM-PASTORALE ET MUSIQUE

sM - 17 M - 180

— 2 Messes bréves — J. GELINEAU — C. GEOFFRAY SM 17A-176

— Messe « dans la paix du Christ » — L. DEISS SM 17A-177

— Messe « j'étais dans la joie » — R. REBOUD SM [7A-178

— Messe « Puylatane » — C. ROZIER SM 17A-182

— Messe dite « de Massaguel » — Dom C. JACOB SM 17A-183

— Messe « pour une paroisse » — R. LE BARS SM 17A-184
L. DEISS : ' LES PASSIONS

Version du Levain :

Passion selon St Jean SM 30M-187
Soliste et choeur des Péres de Chevilly

Liturgie de la parole :
Epitre — Evangile — Graduel —
Priére universelle

POUR LE MARIAGE

Version d’ Argonne :
Passion selon St Matthieu

SM 17A-179
SM 25M-185
POUR LES DEFUNTS Passion selon St Jean SM 25M-186
SM 17A-181 Ensemble Jean Turellier

22




Le KYRIE ELEISON

Situation

Quelle que soit la signification théorique et la fonction pratique que l'on attribue actuellement
au Kyrie eleison du début de la messe — selon qu'il est compris soit comme une premiére litagie
d’intercession, soit comme un chant autonome de supplication — son histoire est liée i celle de
I'Oratio fidelium ou priére universelle, piéce plus ancienne et plus fondamentale. Il est donc utile
d’étudier le Kyrie dans la lumiére de I'Oratio fidelium. L’étude pratique de cette derniére ne sera
pourtant pas faite dans ce numéro sur 1'Ordinaire. Un numéro ultérieur reviendra sur les pro-
blémes nouveaux qu'elle pose.

A — La priére universelle fait le lien entre la liturgie de la Parole, dont elle est la conclusion, et
la liturgie eucharistique.
— A la PAROLE de Dieu transmise dans : les lectures scripturaires
le chant du psaume
I'’homélie
— répond la PRIERE de I'assemblée : priére du peuple
que conclut le célébrant.

B — Le Kyrie eleison s'insére entre deux éléments constitutifs du rite d’ouverture de la messe :

— la procession d’entrée du célébrant et de ses ministres, accompagnée d’'un chant.
— la priére conclusive (collecte) de cette action initiale.

Selon qu'on le rattache plus 2 I'un ou a l'autre élément, on y voit, soit un bref développement
litanique de la priére du peuple avant I'oraison conclusive du célébrant, soit un chant de I'assem-
blée en forme de cri de supplication qui prolonge le chant d’entrée et pourrait éventuellement
en tenir lieu. Cette ambiguité révéle le caractére dérivé et non constitutif, i cette place et sous sa
forme actuelle, du Kyrie eleison. ‘

]. G

Notes historiques

L’histoire du Kyrie est liée 4 celle de I'Oratio fidelium ou « Priére universelle », si heureu-
sement restaurée dans la liturgie actuelle, selon les directives de la Constitution sur la Liturgie
de Vatican II (n° 53).

23




LE KYRIE

Traitant de la Priére universelle, la Constitution cite les paroles de I'Apdtre :

Je demande que l'on fasse des supplications, des priéres, des intercessions, des actions de grices
pour tous les hommes, pour les rois et tous les dépositaires de I'autorité, afin que nous puissions
mener une vie calme et paisible en toute piété et dignité. (1 Tm. 2,1-2).

La recommandation de I' Apdtre s'adresse A tout chrétien qui doit, dans son dialogue personnel
avec Dieu, intégrer la priére aux intentions de I'Eglise universelle et continuer ainsi la priére du
grand Orant, le Christ Jésus. Les célébrations liturgiques seront cependant le lieu privilégié ou cette
supplication, soutenue par toute la communauté -ecclésiale, s'exprimera le plus naturellement.

Les premiéres prieres que la tradition chrétienne nous a léguées se sont fait I'écho de la recom-
mandation de Paul. La Didaché a enchissé dans sa magnifique « Priére eucharistique », les supplica-
tions suivantes pour I'Eglise :

De méme que ce pain que nous rompons, autrefois disséminé sur les collines, a été recueilli
pour n'en faire plus qu'un, qu'ainsi ton Eglise soit rassemblée des extrémités de la terre dans
ton Royaume...
Souviens-toi de ton Eglise, pour la délivrer de tout mal, pour la rendre patfaite dans ton amour.
Rassemble-la des quatre vents, cette Eglise sanctifiée, dans ton Royaume que tu lui as
préparé (1). ‘

La « Grande Priére » que Clément de Rome a insérée dans sa Lesire aux Corinthiens (vers 95-96)
présente les supplications suivantes :

Le nombre compté des élus, que le Créateur de l'univers le garde intact dans le monde entier,
par Jésus-Christ, son Enfant bien-aimé...

Nous te prions, & Maitre, sois notre secours et notre soutien. Les affligés, sauve-les ;
les humbles, prends-les en pitié ; ceux qui sont tombés, reléve-les ; & ceux qui sont dans le
besoin, révéle-toi ; les malades, guéris-les ; les égarés de ton peuple, raméne-les ; rassasie
ceux qui ont faim ; délivre ceux qui sont prisonniers ; reléve ceux qui languissent ; console
ceux qui ont peur (2).

Avec Justin, nous avons le premier témoignage de la priére universelle dans la messe. La célé-
bration dominicale, telle quil la décrit, présente les é&léments essentiels de la liturgie chrétienne :
lecture de la Parole de Dieu, homélie du président, priere commune et eucharistie :

Le jour que l'on appelle jour du soleil, tous, qu'ils habitent les villes ou les campagnes, se
rassemblent en un méme lieu. On Jit alors les Mémoires des Apbtres ou les écrits des Prophétes
aussi longtemps que le temps le permet. Quand le lecteur a terminé, celui qui préside prend la
patole et exhorte i suivre ces beaux enseignements. Nous nous levons ensuite tous ensemble,
et nous prions (3).

(1) Didaché, 9-10. Voir L. DEiss, Aux Sowrces de la Liturgie, p. 24-25. — Pour toutes les questions histo-
riques, on voudra bien se reporter aux ouvrages classiques : A. CROEGAERT, Les rites et priéres du Saint
sacrifice de la Messe, 3 t., Ed. Dessain, Malines ; N. MAURICE-DENIS et R. BOULET, Excharistie oun la Messe
dans ses variétés, som bistoire et ses origines, Ed. Letouzey et Ané, Paris ; J. BRINKTRINE, Die Heilige
Messe, Ed. Schoningh, Paderborn ; J.-A. JUNGMANN, Missarum Solemnia, 3 t., Ed. Aubier, Paris ; A. G.
MAaRTIMORT, L’Eglise en priére, Ed. Desclée et Cie.

(2) L. Driss, Les Péres Apostoliques, Coll. « Vivante Tradition », 1, p. 31-32.

(3) Aux Sources de la Liturgie, op. cit, p. 35. — Voir aussi la Tradition Apostoligue d’Hippolyte de Rome
(B. BoTTE, dans Liturgie-wissenschaftliche Quelle und Forschungen, 39, Miinster, 1963, p. 54-55.

24



LE KYVYRIE

Ce texte de Justin date des années 150, Dix-huit siécles plus tard, Vatican II, réinstaurant la
priére universelle, la situera 4 la place que lui avait assignée Justin. La priére de I'homme est ainsi
congue moins comme un appel que comme une réponse : non pas d’abord un cri qui aurait jailli de
la détresse humaine et qui serait monté vers le cceur de Dieu, mais d’abord une Parole de Dieu,
proclamée par les Apdtres et les Prophétes, faisant jaillir ensuite la réponse de I'homme.

Trés tot, la priére universelle adopta la forme litanique, qui répond si parfaitement au rythme
de la priére d'une grande assemblée : a I'énoncé de chaque intention, le peuple répondit par une
supplication. Cette réponse du peuple se fixa dans des formules stéréotypées. Celle de « Kyrie
eleison » fut la plus populaire. Dans son Jowrnal de voyage (vers 390), la pélerine Ethérie raconte
avec émerveillement le déroulement de cette priére dans I'Eglise de I' Anastasis & Jérusalem, a I'office
du lucernaire : Dans la « lumiére infinie » des cierges, le diacre développe les intentions, et les
enfants en nombre immense répondent : « Kiyrie eleison », ce qui signifie, traduit-elle, « Seigneur,
prends pitié », et elle ajoute : « leurs voix font un murmure infini » (4).

L'usage du Kyrie eleison dans la priére universelle est confirmé par le témoignage des Consti-
tutions Apostoliques (qui datent de la méme époque, vers 380) :

Tous les fidéles prient alors pour les catéchumeénes de tout cceur en disant : Kyrie eleison !...

A toutes les intentions que proclame le diacre, que le peuple, spécialement les enfants,
répondent, comme nous l'avons déja dit : Kyrie eleison (5).

On note par ailleurs que la messe, selon les Constitutions Apostoliques, présente non pas une,
mais quatre priéres litaniques. Le fait témoigne de la popularité de ces priéres, mais indique peut-
étre aussi le début de leur dévaluation.

De fait, I'antique priére ne tarda pas, 4 la messe romaine, 4 perdre sa forme et sa signification
primitives. Le pape Gélase (492-496) est peut-étre le témoin de son déplacement au début de

la messe, & la place que nous lui connaissons actuellement, causant ainsi — ou compensant — |

sa disparition de la place habituelle.

Saint Benoit (t 543) réduisit la priére, 3 I'office des petites heures, 2 la réponse « Kyrie
eleison », supprimant ainsi I'énoncé des intentions. L'usage de cette forme bréve — qui ne tarda
pas A s'introduire dans la messe, comme en témoigne saint Grégoire le Grand (T 604), quelque cin-
quante années plus tard — témoigne que dans I'église romaine, on connait en effet le Kyrie avec
ou sans intention, ainsi que la formule Christe eleison.

Vers le 8¢ siécle, les supplications se réduisirent aux trois Kyrie, trois Christe et trois Kyrie.
En réaction contre I'hérésie arienne qui avait nié I'égalité des personnes divines, I'Eglise adressait
a chaque personne la méme ardente supplication.

Au terme de son évolution au cours de lhistoite, le Kyrie avait cessé d’étre la priére qui
concluait la liturgie de la Parole, c’est-d-dire la réponse suppliante au dialogue ouvert par Dieu. Il
était devenu un élément du rite d’entrée. Il reste que ce rite, quelle que soit son évolution ultérieure,
est plein de signification biblique et liturgique.

L. D.

(4) H. PETRE, Ethérie, Jouwrnal de Voyage, Coll. « Sources chrétiennes », n° 21, Paris, 1948, p. 191-192.
(5) Constitutions Apostoliques, VIII, 6,39 ; of. Aux Sources de la Liturgie, op. cit.,, p. 177-178.

\




LE KYRIE

Signification biblique

B Le Kyrie eleison (« eleison ») implore la pitié (« eleos ») du Seigneur. Le terme éléos qui
traduit presque réguliérement, chez la Septante, 'hébreu héséd, se situe au cceur de la Révélation. Il
désigne la bonté miséricordieuse, la pitié fidele dont Dieu entoure son peuple en vertu de I'Alliance.
Dés la révélation du Sinai, Yahvé se définit comme un « Dieu de tendresse et de grice, lent a la
colére, riche en pitié et en vérité, gardant sa pifié jusqua mille générations » (6). L’Alliance ne
représente rien d’autre que cette union mystérieuse, aussi joyeuse et aussi tendre que celle des
fiancailles, que la héséd divine conclut avec son peuple : « Je te fiancerai 2 moi pour toujours...
Je te fiancerai 2 moi dans la pitié et dans I'amour » (7). Don sans retour, lien que le péché
n’arrivera pas i déchirer : « Depuis toujours je t'aime d’amour, sans défaillance je te garde ma

pitié » (8).

B La manifestation souveraine de la pitié de Dieu est réservée aux femps messianiques.
Elle fait irruption dans le monde avec la venue du Seigneur Jésus (9). Cest lui que les pauvres,
dans I'Evangile, poursuivent de leur Kyrie eleison comme d’une litanie de misére, comme d'un
refrain d’espoir qui reviendrait sans cesse dans le chant de la Bonne Nouvelle : cest le cri des
deux aveugles mendiant la lumiére (10), C'est l'imploration tumultueuse de Bartimée (11), c'est
la priére audacieuse de la Cananéenne (12). Le Kyrie eleison des évangiles se charge de toute la
misére humaine en quéte de la pitié du Christ.

En reprenant cette litanie & la suite des panvres de P'Evangile, I'Eglise tend la main
au Seigneur ; elle sait gw'elle ne peut vraiment éconter sa Parole et célébrer son
Eucharistie que si Dieu « magnifie sa pitié a son égard », comme il le fit pour
Elisabeth, & Paube de UEvangile (13).

B Comme I'Bucharistic elle-méme, le Kyrie posséde une dimension eschatologique. Il se dit
au Seigneur « jusqua ce qu'il vienne » (14), jusque « en ce jour-13, ot le Seigneur lui donnera
de trouver pitié (éternelle) auprés de lui » (15). Clest alors que le Pére « qui est riche en pitié »
se constituera pour l'éternité « le peuple-qui-a-obtenu-pitié » (16). Cest alors que la suppli-
cation du Kyrie se changera en jubilation « a la louange de sa gloire » (17).

L. D.

(6) Ex. 24,6. — Dans tous les textes cités, pitié traduit héséd.
(7) Os. 2,21

(8) Jr. 31,3.

(9) Dieu nous justifie non selon nos ceuvres, mais selon sa pitié¢, manifestée en Jésus-Christ : Tt 3,5.
(10) Mt. 9,27.

(11) Mc 10,47-48 et paraliéles.

(12) Mt 15,22.

(13) Lc. 1,58.

(14) 1 Co. 11,26.

(15) 2 Tm. 1,18.

(16) Ep. 2,4 et 1 P 2,10.

(17) Ep. 1,12



LE KYRIE

[a fonction et la forme

Le Kyrie est probablement le reste d’une litanie. Sa fonction est la pricre de demande ; elle
est identique A celle de la priére universelle, maintenant restaurée avant 1'offertoire. Dans ces condi-
tions, le Kyrie ne représenterait plus aujourd’hui qu'un regrettable doublet. Toutefois, dans I'histoire
de la messe, le Kyrie a, jusqu’a ce jour, recu des interprétations diverses, dont le trois fois triple
Kyrie-Christe-Kyrie en tant quappel 2 la Trinité n’est qu'un exemple parmi d’autres.

Trés tot, le Kyrie fut compté parmi les chants de la messe, et comme nous le verrons 4 propos
du Gloria, il fut aussi du nombre des premiéres piéces ou s'introduisit la polyphonie. La plupart
des mélodies du Kyrie de I'édition vaticane témoignent de la fonction musicale que cette pitce avait
acquise alors ; au fur et i mesure que se développait la musique des chants de la messe, le Kyrie
tendait 2 devenir le véritable chant d’entrée, pendant que lintroit s'étiolait. Ou bien le Kyrie
remplissait une fonction spéciale : dans la messe papale, il accompagnait I'obédience des cardinaux
et était répété jusqu'a ce que le rite ait pris fin. La ol est chanté le propre de la messe, on se trouve
maintenant comme devant deux chants d’entrée, auxquels s’ajoute un autre chant, le Gloria, les trois
se suivant sans interruption. La liturgie (le service de Dieu) de la parole est précédée par une véri-
table liturgie (service de Dieu) du chant.

Le Kyrie wa pas de raison d'étre comme second chant d'entrée, et il peut difficilement
remplacer le véritable chant d’entrée. De nombreux liturgisies font remarquer que le
Kyrie congu comme litanie est devenu inutile, aprés le rétablissement de la priére
universelle avant I'offertoire. D’antres le considérent comme un appel, un « Adsumus »
de Passemblée réunie pour la célébration de la liturgie.

® En tout cas, la musique doit revétir la forme d'un cri d'appel (A7ruf). Prétendre au deld
serait falsifier le Kyrie. Un Kyrie ne doit pas étre un « morceau de musique ». Il ne doit pas étre non
plus un lied ou cantique strophique. Méme si un tel cantique inclut le texte liturgique, il n’est pas
utilisable comme Kyrie, parce quun « lied » n’est pas un « appel » et que sa forme musicale est
contraire 2 celle de I'Anruf. Par ailleurs, si le Kyrie est traité & la maniére des « tropes », il devient
un chant d’entrée. Ici se dessine nettement une autre tiche de la réforme liturgique 2 venir : elle
ne doit pas seulement fixer les textes des chants liturgiques et les prescrire, mais fixer et prescrire
aussi le caractére et la fonction des chants, afin qu'ils ne soient pas absorbés par la musique.

® Si le Kyrie est musicalement un véritable et simple appel, on peut le chanter toujours et
partout, méme 13 ot deux ou trois seulement sont réunis pour célébrer la liturgie. Le chant alors
n’est pas plus difficile que la parole et la parole n’a plus de raison d'étre, parce que le chant

vaut mieux.
Dr H. HUCKE

Les acteurs

Le Kyrie est, & l'origine, une litanie de supplication. Avant d’étre dépouillé de ses intentions
— il apparait alors comme « cti d'appel et geste chanté de supplication » (J. Gelineau) —
il associait le peuple aux intentions énumérées par un soliste. La structure était alors binaire, avec
deux catégories d’actenrs. Ensuite, il est devenu assez vite une priére alternée (au 12¢ siécle, sauf le
dernier) entre cletcs puis entre choristes.

27




LE KVRIE

Le renouveau liturgique a donné au Kyrie une structure ternaire, réclamée par I'état actuel
du texte (pas toujours par la musique...). On lui a méme redonné des intentions (ce qui semble
utile, du moins au début, avec la traduction francaise), ainsi on dira : « De ton Eglise sainte,
Seigneur prends pitié... ».

Dans l'état actuel des choses le plus pratique semble d'adopter cette structure ternaire (18).
Aprés une intention lue ou chantée (au moins au début), diverses solutions nous sont proposées
par les compositeurs, avec denx ou trois grompes d’exécutants :

trois fois : soliste, schola et assemblée (messe de Pagot) ;

trois fois : soliste, assemblée, assemblée et chorale (messes de Julien et Berthier) ;
trois Kyrie par I'assemblée, trois Christe par la chorale ;

trois Kyrie par l'assemblée (messe de Reboud).

Déja dans I'Ordinaire de Coutances (1557) on trouvait trois séries par le prétre, trois séries par
le clerc servant, trois séries par le prétre.

En grégorien le Kyrie XVIII ou le Kyrie « gallican ancien » restent des chefs-d’ceuvre du
genre (19). Ensuite le développement musical fut rapide et sans limites, entre le 9¢ et le 16¢ siécle,
du Kyrie II aux Kyrie polyphoniques en style fugué avec interludes d’orgue. On peut noter égale-
ment que plusieurs documents anciens parlent du Kyrie comme d'un chant des enfants (Egérie,
Constitutions Apostoliques, Liturgies gallicanes), supplication innocente dans le peuple pécheur.

]. B.
® N. B. — Comment pratiquer actuellement le Kyrie ?

Depuis la restauration de la « Priére universelle », il faut certainement éviter de
faire du Kyrie une litanie qui semblerait un doublet. Cependant, dans la plupart des
assemblées ot on avait rendu au Kyrie sa forme litanique, on aura peine i revenir
purement et simplement & une série d’invocations sans motivations de la priére, car il
y a 13, pastoralement et liturgiquement, un manque a gagner.

Entre autres solutions, on peut en retenir deux :

1) La premiére solution, tablant sur le fait que le texte francais « prends pitié » ne s’entend
bien quavec un complément, consiste a faire précéder chaque groupe ternaire d'une trés bréve
formulation de la demande :

1. De ton Eglise répandue par I'univers, Seigneur, prends pitié — Seigneur, etc.

2. De ton peuple ici rassemblé, O Christ, prends pitié — O Christ, etc.

3. De tous les hommes, sauvés par ta Croix, Seigneur, prends pitié, — Seigneur, etc.
Ces formules peuvent avantageusement se diversifier selon les temps liturgiques par exemple
pour I’Avent :

De ton Eglise espérant ta venue...

(18) La préface du Graduale simplex laisse la libre répartition entre les chants et les divers cheeurs. Les
Directives pratigues (n° 35) invitent positivement i adopter la répartition ternaire.

(19) Le Kyridle simplex donne neuf Kyrie, dont trois sont extraits du Kyriale vatican (XVI, XVIII, XII),
trois de litanies diverses (saints, Lorette, Sacté-Ceeur) deux nouveaux (n° 14 et 25) et le « gallican ancien »
(malheureusement présenté sous une forme différente de celle sous laquelle il a été répandu en France depuis
dix ans et moins aisée). (N.D.L.R.)



LE KVRIE

Des pauvres qui attendent la bonne nouvelle...
Toi, notre unique espérance...

ou pour le Caréme :

De ton Eglise courbée sous la pénitence...
De tous les hommes pécheurs...

Durant les temps ordinaires, certains pensent que ce moment est spécialement bien choisi pour
un rappel pénitentiel et baptismal.

2) La seconde solution est celle du Kyrie-Trisagion. On sait que dans les rites orientaux,
on chante au début de la messe I'hymne vénérable du triple Sanctus (que la liturgie romaine
n'a conservé quavant les Impropéres du Vendredi saint), et cCest 1 sans doute le plus ancien
chant d'introit de la messe, accompagnant l'entrée des ministres avec le livre des Ecritures.
L'invocation « Agios o Theos, Agios ischyros, Agios athanatos » se chante d’abord trois fois,
suivie chaque fois de Kyrie Eleison. Les Syriens ajoutent « Toi qui fus crucifié pour nous »,
et les Ethiopiens, les principaux mystéres de la vie du Christ. D’olt la riche motivation que
I'on peut ainsi donner au Kyrie et la mise au point de la formule suivante en francais :

1. (SoLo ou scHOLA) : Diex saint, Dien saint et fort, Dien saint et immortel : Kyrie

eleison. Tous : Kyrie eleison, Kyrie eleison.

2. (SoLo ouU scHOLA) : Toi qui as souffert pour nos péchés : Christe eleison. Tous

Christe eleison, Christe eleison.

3. (SOLO OU SCHOLA) : Sowviens-toi de nous quand tu viendras dans ton Royaume : Kyrie

eleison. Tous : Kyrie eleison, Kyrie eleison.

Le deuxiéme membre peut avantageusement varier avec les temps liturgiques exprimant les
mystéres du Christ :

Toi qui viens pour nous sauver,

Toi qui es né de la Vierge Marie,

Toi qui fus cloué au bois de la Croix,

Toi qui es ressuscité pour nous,

Toi qui es monté prés de ton Pére,

Toi qui nous envoies IEsprit-Saint,
Le troisiéme membre, I'une des plus belles priétes de I'Evangile, est chanté le dimanche chez
les Byzantins avant les Béatitudes, toujours a la petite entrée.

Cette formule peut &tre particuliérement utile dans les messes o on ne peut exécuter le
chant propre de Iintroit. Mais elle revalorise aussi le Kyrie, aprés le chant d’entrée, dans une
perspective cecuménique et richement traditionnelle.

J. G.

le texte francais

L’assemblée tout entiére en appelle 3 la miséricorde de Dieu. C'est un cri qu'elle ne se lasse
pas de répéter. Il est adressé au Seigneur, cC'est-d-dire 2 Jésus-Christ, établi par la Résurrection
médiateur entre Dieu et les hommes, révélation de I'amour, de la miséricorde, de la Pitié de Dieu.
Un cri, oui, et qui ne trouve son authenticité que dans I'acte méme qui le crée. Un cri ne se lit pas
des yeux, ne se mutmure pas, un cri se crie.

Mais on dit : « Seigneur, prends pitié », ce n'est pas francais ; il efit fallu traduire : « aie
pitié de nous », car le francais dit : « avoir pitié de quelqu'un » ou encore : « prendre quelqu’un



LE KYRIE

en pitié ». Le mieux aurait encore été de pouvoir dire : « Pitié, Seigneur », comme crie un accusé
ou un délinquant : Pitié .. Pitié, Monsieur I'agent ; Pitié, Monsieur le Président... ou comme
on dit de quelqu'un qu'il est sans pitié. Mais si I'on exprimait au préalable la raison qui pousse
I'assemblée 4 invoquer le Christ, si I'on disait, par exemple, au prix d’une trés heureuse inversion :
De PEglise répandue dans le monde, Seignenr, prends pitié ; ou bien : Des fidéles qui sont ici
rassemblés, Seigneur, premds pitié, etc., ce serait sans doute plus conforme 3 la vérité de cette
priére que de réclamer un « prends pitié de nous » passe-partout.

Quant au mot pitié, qui n'a chanté, avec le psaume 50 : « Pitié, Seigneur, car nous avons
péché » ? On ne se complait pas dans son péché. On appelle plutdt au secours celui seul qui peut
nous en sortir, précisément parce qu’il a « enlevé le péché » (comme il sera dit dans le Gloria).
« Pitié ! Au secours ! » Clest le cri de celui qui va se noyer, qui ne peut étre arraché i I'englou-
tissement que par la main d'un autre. Cest le cri du pauvre.

Le latin nous a habitués a comprendre seulement : compassion et pardon. 1l y a plus :
pitié équivant 4 « miséricorde ». Dans miséricorde il y a bien compassion, mais aussi
fidélizé.

La compassion est le sentiment d’attachement qui lie instinctivement dewx éires :
Cest la réaction d'un pére, d’une mére, d'un frére, réaction du sein maternel... c’est la
tendresse, qui prend la forme de la compassion, du pardon des offenses.

Mais deux étres penvent aussi étre atachés Vun a Vautre par un sentiment délibéré
et conscient, la piété. La miséricorde de Dieu inclut ces deux sentiments. L'amounr de
Dieu est tendresse sans limite. « Le Seigneur est tendresse et pitié ». La solidarité de
Dien avec son peuple, avec les hommes, cet amour fidéle — a sens unique d'aillenrs —
et dont Dien, malgré le péché des hommes, ne s'est jamais repenti, voili ce qu'est
la pitié.

Une seule fois un homme a éprouvé ce sentiment, mais c'était un homme imaginaire (dans la
parabole du Samaritain se faisant prochain du blessé) présenté par Jésus pour dire que la mesure
de I'amour dans le monde nouveau, c'est d’aimer sans mesure, comme Dieu méme. Etre miséri-
cordieux, comme I’est le Pére.

Dés lors, s'agissant ici de pousser un cri, il fallait un mot bref pour exprimer I'appel de
I'homme & ce « ceeur » de Dieu. On ne pouvait supporter une paraphrase, une explication. On n'a
trouvé que : Pitié !

A ceux qui trouvent que cela fait chien battu, pleurnichard, lamentable (cette attitude
St reprochée au chrétien de navoir pas Vair fier, ressuscité, chantant), .4 ceux qui
disent que les hommes d’anjonrd’ hui en ont assez de rester courbés, qu'ils n'ont que
faire de la pitié, qu'ils ne veulent pas étre pris en pitié, que faut-il répondre : sinon
que ¢a les regarde ! et que la priére n'est pas un jen de mots.

Jésus, quant 2 lui, n’a pas dédaigné le cri des infirmes et des malades... Il y a méme discerné le
premier cri de la foi. Et il a secouru ceux qui réclamaient son secours. Ils criaient pitié, il a eu
pitié... il a eu pitié de la foule... Pas seulement en parole, mais en guérissant, en donnant sa parole
et son pain.

Les hommes d’aujourd’hui n’en ont-ils pas toujours autant besoin ? Non pas d'un vague mot
de consolation, mais de Lui ? N'ont-ils pas besoin que Dieu, comme une mére, mette son cceur

au niveau de leur misére, pour la combler de son Amour : Jésus-Christ en personne ?
Cl. R.

30



LE KYRIE

la catéchese aux enfants

Il est important de faire saisir que notre énumération de Kyrie est le reliquat d'une priére
d'intentions dont ce qui nous reste n’était que le répons.

Certaines paroisses reviennent a4 la formule primitive, mais dans le cadre d'une catéchése
extra-paroissiale (scolaire, par exemple) ou inter-paroissiale, on ne peut tabler la-dessus.

On pourra faire saisir la vraie richesse des priéres litaniques en faisant écouter sur disque
aux enfants une des nombreuses litanies d'intercession que nous donne le répertoire actuel.

Il serait bon et wcuménique d'écouter anssi celle de la liturgie de Taizé (face 1 du
disque SM 33-93 A, « Dimanche & Taizé »). Nous y retronvons les grandes intentions
habituelles, avec une ou deux nuances de vocabulaire qui Pincarnent particuliérement
bien dans aujourd’ bhui de VEglise. Ainsi Vintention pour les gouvernements des peuples
Se précise ! « ..pour qu'ils aient le sens de la justice sociale et de Vunité humaine...
prions le Seignear ».

« L'affliction » dont I'Orient demande d’étre délivré deviens, dans le vocabulaire
de Taizé, « Pangoisse ».. Langoisse, notons-le, si elle évoque le domaine de la
psychologie contemporaine, évoque aussi quantité de psaumes : « Un panvre a crié :
Dieu écoute et de tontes ses angoisses 1l le sanve ». Clest le langage de David.

Pri¢re d’intentions, le Kyrie pose aussi le probléme de I'intercession. Les fidéles réunis doivent
avoir « l'obsession, le souci de toutes les Eglises » (2 Co. 11, 28).

Il y a ici deux aspects de la priére chrétiennea souligner : 1° La priére de demande est souhaitée
par le Christ lui-méme, « Demandez, frappez... ». Le técit de I'ami importun et tout le reste du
chapitre 11 de saint Luc sont faits pour nous en persuader. La parabole du juge et de la veuve
(Luc 18, 1-8) a le méme but et les mémes conclusions. 2° Pour étre « catholique » (catholique
signifie « universel »), cette priére doit porter le souci du monde entier.

Le premier de ces deux aspects (la priére de demande est évangélique, encouragée par le
Christ) pourra étre médité a partir de paroles d’Evangile, des récits signalés plus haut (cf. Luc 11
et Luc 18) et aussi en remontant jusqu'a une des premiéres priéres d’intercession du monde qu’on
trouvera en Genése 18, 16-33. Abraham, i I'aube de I'histoire du salut, a intercédé longuement pour

Sodome et Gomorrhe.
C.F.

31




L"AGNUS DEI

Situation

La liturgie eucharistique a pour forme rituelle le repas du Seigneur qu'il nous a ordonné de
refaire en mémoire de lui, tel que nous le décrivent les Synoptiques et I'Epitre aux Corinthiens :

1. Jésus prit du pain et du vin = offertoire
2. 1l rendit grice et dit une bénédiction = grande priére eucharistique

3. Il rompit le pain fraction
4, et le donna, ainsi que la coupe = communion.

A cbté de la pridre d’action de grice — 2 la fois mémoire des merveilles du salut et parole
consécratoire dans un chant de louange et d’offrande — qui fait de ce repas le sacrement du

sacrifice pascal, nous y trouvons les actions fondamentales de tout repas : préparer et apporter la
nourriture ; la diviser entre les convives ; la distribuer et la consommer. A chacun de ces trois
gestes correspond un chant : chant d'offertoire, chant de fraction, chant de communion. Toute la
célébration du repas du Seigneur est enveloppée de chants, mais tandis que dans l'action de grice
le chant est la forme méme de la parole eucharistique, dans les autres gestes, le chant accompagne
I’action.

Tel est 'Agnus Dei : un chant pour accompagner la fraction du pain.
] G

Notes historiques

Les premiers témoignages que nous possédions sur le chant de I'Agnus Dei datent du 7¢ siécle.
D’aprés le Liber Pontificalis, le Pape Serge Ier (687-701) aurait prescrit que « durant le temps
de la fraction du Corps du Seigneur, le clergé et le peuple devraient chanter Agnus Dei qui tollis
peccata mundi, miserere nobis ». Méme si le témoignage du Liber Pontificalis peut étre contesté
actuellement, il est certain cependant que le chant a été importé d’Orient (Serge I°r était lui-méme
un oriental).

Depuis le 6¢ siécle, on considérait en effet, en Orient, le rite de la fraction comme une
&vocation des souffrances du Seigneur ; la liturgie syrienne chante par exemple : Tx es le Christ
dont le flanc fut transpercé pour nous sur le mont Golgotha & [érusalem ; tu es I'Agnean de
Dien qui étes le péché du monde. En Orient, on désignait méme les oblats par le nom d’ « agneau ».

32



L’'AGNUS DEI

A une époque antérieure, toutefois, et de maniére plus profonde, les Péres commentaient plutdt
le rite de la fraction en le comparant aux apparitions du Christ ressuscité : de méme que le Christ
ressuscité « est apparu 4 beaucoup », son sacrement est communicable a tous.

On chantait ' Agnus Dei aussi longtemps que durait le rite de la fraction du pain, a la maniére
d'une sorte de litanie (comme le Kyrie eleison primitivement). La formule Dona nobis pacem est
sans doute une conséquence du voisinage avec le baiser de paix.

L. D.

Signification biblique

I. LE TEXTE

Le texte liturgique de I'Agnus Dei est emprunté au témoignage que Jean-Baptiste rendit au
Christ devant ses disciples : Voici I'Agnean de Dien qui ote le péché du monde (Jn 1, 29-36).
Il semble que différents facteurs aient joué dans I'application au Christ du titre d’Agnean de Dien.

A. — Le texte de base se lit dans le quatriéme chant du Serviteur de Yahvé :

Yahvé a fait retomber sur lui les crimes de nous tous : affreusement traité, il shumiliait,
il n’ouvrait pas la bouche,
comme un agneau quon conduit 4 la boucherie. (Is. 53,6,7)

La Communauté primitive a vu dans les souffrances du Serviteur de Yahvé la prophétie des
souffrances de Jésus (1). Dans le texte hébreu, le mot que nous traduisons par agneau peut
signifier aussi enfant, serviteur. On sait que I'appellation « Enfant » ou « Serviteur de Dieu »
était courante dans la communauté primitive (2), mais I'humilité du titre a pu étre cause du rem-
placement du sens de serviteur par celui d’agneau ; cette substitution était d’autant plus facile
que dans le texte d'Isaie, le Serviteur de Yahvé est comparé précisément 4 un agneau. Jean-Baptiste
a donc pu désigner Jésus comme le serviteur de Dieu, et la communauté primitive 4 la suite de Jean
I'Evangéliste, aura lu : « Voici I'’Agneau de Dieu ». En Pierre 1, 19, Pierre compare le Christ a
l'agneau qu'on a préparé au sacrifice : Vous avez été rachetés... par un sang précienx, comme
celui d'un agnean sans reproche et sans tache, le Christ.

B. — La crucifixion de Jésus eut lieu a la féte de Piques. La comparaison de Jésus avec
I'Agneau pascal, implicitement suggérée par les circonstances historiques, se trouvera clairement
explicitée par Paul : Le Christ, notre Paque, a été immolé (3). Jean la reprendra lui aussi, dans
le récit de la Passion ; en éctivant : Cela est arvivé pour que Saccomplit VEcriture, il montre
l'importance qu’il accorde 4 la réalisation de cette prophétie (4).

L’ensemble de ces textes souligne les idées suivantes :

a) I'humilité et la patience du Christ souffrant injustement et le caractére expiatoire de sa
mort : il portait nos péchés.

(1) Clest & partir de ce texte que Philippe annong¢a Jésus a I'eunuque de la Reine de Candace (Act. 8,26-35).
(2) Ac. 3,13 ; 4,27,30.

(3) 1 Co. 5,7.

(4) Jn 19,21 ; of. Ex. 12,46).

33



L’AGNUS DEI

b) le mémorial du mystére pascal : le sang de I'Agneau pascal protégeait les Israélites lors
de leur départ d’Egypte ; le sang de Jésus protége le peuple de la Nouvelle Alliance et le purifie
de ses péchés ; mais tandis que la Pique ancienne s'étendait au seul peuple d'Israél, la Pique
nouvelle est offerte 4 toute I'humanité, I’Agneau de Dieu 6te le péché du monde.

c) dans I’Apocalypse, le théme a pris une importance considérable :

— le sang de I'’Agneau efface nos péchés (5).

— dans la liturgie céleste, I’Agneau recoit la puissance universelle sur les nations, ouvre le Livre
de vie (6), est adoré par toute la création (7), inaugure le régne de paix (8), triomphe des
puissances infernales (9), exerce le jugement (10).

— Roi des rois et Seigneur des seigneurs (11), ’Agneau célébre au ciel ses noces royales et éter-
nelles avec I'Eglise-Epouse (12).

Ainsi donc, vers les années 95, date ol Jean terminait la rédaction de I’Apocalypse, le titre
d’Agneau de Dieu était devenu un des titres privilégiés du Christ glorifié.

2. LE RITE

La célébration de I'Eucharistie renouvelle le geste méme du Seigneur, selon son commandement :
« Faites ceci en mémoire de moi » (1 Co. 11, 25). Or les quatre traditions qui nous rapportent
I'Institution de la Céne, celle de Mt. 26, 26, celle de Mc 14, 22, celle de 1 Co. 11, 24 i laquelle
s'apparente celle de Luc 22, 19, mentionnent toutes le rite de la fraction du pain : « Jésus prit le
pain, rendit grice a son Pére, le rompit et dit : Ceci est mon Corps... ». Dés les origines du culte
chrétien, ce rite prit une importance considérable. Les Actes des Apétres appellent I'Eucharistie la
« fraction du pain » et la Didaché nomme « fraction » le pain eucharistié. C'est que le geste de
rompre le pain signifie intensément l'unité d’une seule famille rassemblée autour d’une seule table,
mangeant le méme pain. Vers les années 54-57, Paul expliquera dans 1 Co. 10, 16-17 :

Le calice de bénédiction que nous bénissons, n’est-il pas la communion au sang du Christ ?
Le pain que nous rompons n'est-il pas la communion au corps du Christ ? Parce que le pain
est un, nous sommes un seul corps dans une multitude ; car nous participons tous au Pain unique.

Certes, la grice signifiée par le rite de la fraction demeurait présente a toutes les messes, méme
lorsque le rite eut disparu par suite de I'introduction de I'usage du pain azyme et des petites hosties.
Mais le rite Jui-méme vient d’étre restitué et heureusement mis en valeur au rituel de la concélébration.

Méme si Pon faisait abstraction du vite, la litanie de I'Agnus demeure un chant
eucharistique d'une grande richesse scripturaire et théologique. La messe est en effet
le: mémorial de la Passion et de la Résurrection du Seigneur, de tout cet ensemble que

(5) Ap. 5,9 ; 7,14 ; 12,11.

(6) Ap. 5,7 et ss.

(7) Ap. 5,8 et ss.

(8) Ap. 5,7.

(9) Ap. 17,14

(10) Ap. 6,16 et ss. ; 13,8 ; 14,10 ; 21,27,
(11) Ap. 17,14 et 19,16.

(12) Ap. 19,9.

349



L’AGNUS DEI

nous appelons la Paque du Seigneur ; or cest précisément ce théme pascal qu’évogue
la mention de I’ Agnean de Dien. Situé entre le canon et la communion, entre I offrande
gque PEglise fait du Christ au Pére et 'offrande que le Pére fait du Christ a I'Eglise,
ce chant litanique doit atteindre une grande solennité, il doit étre Pécho des accla-
mations que la liturgie céleste adresse a I Agneau immolé et triomphant.

L’Agneau qui est la victime de la Pique nouvelle, et qui va aussi devenir notre nourriture, est
ainsi le centre de la liturgie céleste et terrestre ; et tandis que I'Eglise du ciel lui adresse ses hymnes
de victoire, I'Eglise de la terre, qui se trouve encore en terre d’Exode, fait monter vers lui ses
supplications pour le pardon de ses péchés, pour la délivrance de I'ancienne setvitude, pour la paix
de son 4me.

L. D.

Les acteurs

Litanie de supplication pour la fraction, la forme litanique de I'’Agnus Dei marque un désir
d’intensification de la priére. Les documents anciens (Liber Pontificalis, Remi d’Auxerre, Sicard de
Crémone) en font un chant du clergé et du penple ; ensuite on le voit apparaitre dans les sacramen-
taires, ce qui indique sa récitation par le célébrant. Aux 11e-12¢ siécles il s’enrichit de mélodies ornées,
il est assuré souvent par les clercs, puis il passe au cheeur de chant et le prétre le récite 2 patt, enfin
il est abondamment « tropé ». On est loin de la forme ancienne XVIII de la vaticane, qui
s’enchaine avec le « Pax Domini ». Au 12¢ siécle (dans 'Ordo romain I) la schola est seule a
le chanter.

Sa forme textuelle indique clairement sa forme musicale et I'intervention de ses « acteurs » :
trois invocations et trois réponses. Les Directives pratiques précisent les diverses possibilités concer-
nant les acteurs de ce chant litanique : « La structure méme de cette triple invocation suggére de
traiter chaque invocation de maniére identique ; le pewple chante ou dit, par trois fois, la finale
(« miserere... » ou « prends pitié... ») ; le début est, soit chanté ou dit intégralement par un
soliste (le célébrant & la messe lue) ou la schola, soit distribué entre le soliste (« Agnus Dei »)
et la schola (« qui tollis... »). A la messe lue, on peut. également faire dire par le peuple avec
le célébrant les trois invocations en entier » (n° 99). Les nouvelles rubriques du Missel sont plus
générales : s'il est chanté ou lu par le peuple ou la schola le célébrant ne doit pas le dire privément
mais il peut le dire ou le chanter avec le peuple ou la schola.

L'alternance 4 deux cheeurs (et dans les formes musicales qui la supposent) ne correspond
pas 2 la structure normale de cette piéce, pas plus que les formes exclusivement chorales. Mais
une forme ornée et méme une polyphonie « homophonique », qui laisserait la place du peuple
serait excellente.

]. B.

N. B. — Le Kyriale simplex propose sept Agnus Dei, le Vat. XVIII, (trés fondamental et
toujours utilisable), le XVI (pas plus heureux que le Sanctus XVI), I'ad. lib. II (trés popu-
laire), le Vat. X (trés beau, avec 2° Agnus différent), celui des litanies du Sacré-Ceeur (joli,
mais « sentimental »), des litanies de Lorette, et un autre (n° 17) dont la réponse est trés
facile (N.D.L.R.).



L’AGNUS DEI

[a fonction et la forme

L’Agnus Dei a été aussi 4 l'origine une litanie. On dit qu'il a été introduit dans la messe
par le pape Serge Ier (687-701) comme chant commun du clergé et du peuple. D’aprés sa fonction,
il a été d’abord un confractorium : chant pour la fraction du pain. Cette piéce de l'ordinaire de
la messe fut donc originellement destinée, comme les chants de procession (introit, offertoire,
communion) i accompagner un rite. L'invocation était répétée aussi longtemps qu'il était nécessaire.
Ce n'est qu'au 9¢ siécle que l'on trouve les premiers témoins du triple Agnus. Au 10¢ siécle, on
commenga d'abord & remplacer le troisiéme « miserere nobis » par le « dona nobis pacem ». On
chante aujourd’hui encore trois fois « miserere nobis » a I'église du Latran. Dans la liturgie milanaise,
le confractorium est un « répons » qui fait partie des chants du propre.

Lorsque la fraction du pain, aux 9°-10¢ siécles, tomba en désuéiude par raréfaction des
commauniants, le chant de I'Agnus Dei devint le chant du baiser de paix. Dans bean-
coup d’endroits, pendant que I Agnus Dei était chanté, le prétre tenait les deux moitiés
de Phostie au-dessus du calice ou il soulevait le calice. L' Agnus Dei devenait le chant
d’hommage an Sacrement. La merveilleuse forme contrapuntique de I'Agnus Dei vient
peunt-étre de la. Enfin, I Agnus Dei devint chant de communion et il a conservé prati-
quement cette fonction dans les différentes messes polyphonigues jusqu'a nos jours.
Ou bien il prit la place de Pantienne de communion, ou bien Iantienne devint un
second chant de communion, anquel on attacha moins 4 attention musicale.

® Quelle fonction aura I'Agnus Dei dans la restauration des rites de la messe ? Selon les
instructions concernant l'utilisation de la Constitution conciliaire sur la sainte liturgie du 26 sep-
tembre 1964, I'’Agnus Dei, comme les autres chants de I'ordinaire de la messe, peut étre chanté ou
dit par le célébrant avec toute I'assemblée, ou avec la schola. Alors, I’ Agnus Dei n’est plus un chant
d’accompagnement, mais constitue un rite propre. Il est, comme le Kyrie, un « appel », et la forme
musicale doit y correspondre. Mais le célébrant n’est pas obligé de chanter ou de dire I’Agnus avec
les autres. Il peut, pendant le chant de I'Agnus Dei, dire les priéres préparatoires 4 la communion.
' Surtout, dans la concélébration, on fait 4 nouveau une véritable fraction durant I’Agnus Dei. Ainsi
I’Agnus redevient un chant d’accompagnement de I'assemblée ou du cheeur.

® En ce qui concerne la forme musicale, on jouit donc ici d'une certaine liberté. A c6té de
la forme litanique qui est celle du texte liturgique, un Agnus en forme de « lied » est également
possible. Mais dans ce cas, il faudrait se demander si la répétition d'une strophe garde un sens.
Il est naturel de répéter un « cri d’appel ». Mais il y a quelque chose d’artificiel & répéter une
strophe avec le méme texte, car cela est étranger a la forme lied. Il est douteux que dans la
perspective de la réforme liturgique, I'Agnus Dei soit congu comme chant d’accompagnement aux
priéres du prétre avant la communion. Peut-étre I'Agnus Dei redeviendra-t-il un chant d’accompa-
gnement — non pas de la communion, ni des pri¢res qui la précedent — mais d’un véritable rite
restauré de la fraction du pain.

Dr H. HUCKE

36



L’AGNUS DEI)

[e texte francais

Nous avons i creuser trois expressions : « Agneau de Dieu », « qui enléves le péché du
monde » et « donne-nous la paix ». Le mot « pitié » a été expliqué 2 propos du Kyrie.

Il faut se mettre dans l'acte du chant. Nous avons ici une invocation répétée trois fois (sauf
la finale) et qui figurait déja dans le Gloria (13).
Elle a une origine évangélique.

Elle servait originellement i accompagner un geste liturgique important : la fraction du Corps
du Christ, préalable a I'acte de communion.

Ces considérations éclairent le texte au moins autant que I'examen des mots 2 la loupe.

¥ Agneau de Dieu

On entend affirmer que cette image ne dit rien & la plupart des Frangais d'aujourd’hui, ou
tout au moins qu'elle n’évoque que la miévrerie, la douceur, la résignation, tous sentiments que
I'homme moderne réprouverait ; cela rappellerait les agneaux brodés des chasubles ou des parements
d’autels, les bergeries, certains Bons Pasteurs... ne rien dire, tout accepter, tendre la joue, dire amen
A tout. On voit ici le risque de vouloir serrer de trop prés le contenu de certaines images.

En réalité dans « Agneau de Dieu », il y a « de Dieu », ce qui empéche d’identifier celui qui
est désigné avec I'animal plus ou moins bélant, sans pour autant évacuer la référence 4 une histoire.

Aussi bien, & Pobjection : « combien savent aujourd’hui ce qu'est un agnean ? » et
« ceux qui le savent ne voient guére le rapport avec [ésus-Christ », un de mes amis
répond : heurensement ! Oui, nous dirions volontiers : heuvenx cenx qui n'ont pas va
et qui ont cru. Au demeurant, ne disons rien des noms d'animaux plus on moins
familiers qui émaillent les conversations quand il sagit de désigner des personnes.

L'évangile et la liturgie, dés L'origine, ont recueilli et réuni sous le mot agneau deux traditions.
D’une part celle du « Serviteur de Dieu ». La comparaison trouvée par Jérémie persécuté, se disant
agneau qu'on méne i l'abattoir, fut reprise par Isaie pour la mort du Serviteur de Dieu en expiation
des péchés de son peuple, ce qui annongait le destin du Christ, comme I'expliqua plus tard le diacre
Philippe, et comme les évangélistes le penseront devant le silence de Jésus durant son procés. Et
d’autre part celle du sang de I'agneau qui servit de signe pour épargner les fidéles et prit ensuite
valeur rédemptrice faisant des fidéles un « peuple consacré », « un royaume de prétres ».

La toute premiére communauté chrétienne vit en Jésus, notamment dans sa mort, « le véritable
agneau » pascal (14) : notre Pique, le Christ, a été immolé ».

Mais on dit : Pourquoi garder ce relent de sacvifice sanglant ? Réponse : le Christ

West pas un mythe, une idée désincarnée. 1l est venu dans Phistoire des hommes &
laguelle il a donné, sans la biffer, un accomplissement et une signification.

(13) et & la fin des litanies des Saints, ot la finale varie chaque fois.
(14) Cf. Exsulter et préface pascale.

37



L’AGNUS DEI

Les mots « Agneau de Dieu » sont lourds de toute une histoire humaine, qui nous interdit
de les réduire 4 une image grossiérement matérielle et banale, et nous oblige, au contraire, 3 les
prendre au sérieux, si nous ne voulons pas renier Ihistoire & laquelle nous appattenons. Comme
le sacrifice de Jésus-Christ n'a pas annulé les offrandes insuffisantes d’Abel et de Melchisédech,
mais les a accomplies. Il ne s’agit pas d'un symbole, vide de sens. On ne recolle pas 4 tout prix sur
un mot vide une signification fantaisiste pour le justifier. On se replonge dans la vérité de la
condition humaine.

Eh bien, non ! il n’existe pas de petit de brebis capable de représenter & lui seul, & la fois la
lointaine victime des pasteurs hébreux célébrant leur féte, le sang qui marqua les portes des privi-
légiés lors du grand soir de la sortie en force de I'Egypte, le serviteur qui a payé pour ses coreli-
gionnaires, la mort librement consentie de Jésus. Il n’en existe pas ! Mais l'expression qui rend
compte de cette unique réalité vivante se doit de ne rien renier de cette histoire et de s’appuyer
sur le mot concret originel qui lui a servi de support significatif et qu’il a empéché de divaguer.

On nous permetira cette derniére observation . je comnais une famille oz le gigot
d’agnean figure an menu de lanniversaire de mariage des parents parce que le jour
de leurs noces, il en fut ainsi. Le mariage w'est pas une idée, mais une vie qui §exprime
en mille gestes quotidiens. L'entomologie des mots ne wvoit pas le rapport que cette
famille fait entre agnean et mariage. Il n'y en a pas. Le rapport est évidemment
an-deld des mots pris séparément. Ainsi de I Agnean de Dien.

H qui enléve le péché du monde.

Clest la phrase de Jean-Baptiste, pensant probablement au Serviteur de Dieu, qui se continue.
On supplie I’Agneau de Dieu en tant que sa mort fut et demeure rédemptrice, et ouvre ce monde
nouveau, d’ott le péché, I'éloignement de Dieu, est exclu, définitivement « enlevé », ot, dans un
festin de noces ininterrompu, 'homme est devenu le commensal de Dieu, le voit face i face... ce
que la communion dans un instant va mystérieusement a la fois promettre et réaliser.

Le latin, en substituant le plurviel an singulier, avait souligné la véférence au Servitenr.
Le singulier dit plus que la somme des péchés. La réalité est évidemment plurielle,
mais quand on parle d'une foule, nul ne croit qu'il W'y a quw'une seule personne.
Le singulier élimine Pinguiétude de celui qui se demande si le Christ a bien pensé i lui.

Jésus a rapproché I'homme de Dieu. Il a fait habiter Dieu en I'humanité. Il a été jusqu'au
bout de I'Incarnation. Il a pris et porté le péché, tout le péché de 'homme — sans étre péché,
puisqu'il est Dieu, le contraire méme du péché — il a pris sur lui tout ce qui éloigne I'homme
de Dieu, et le divise, jusqu'a cette brisure définitive, la mort. Il a pris tout cela pour en décharger
I'homme et lui rendre la paix, la réconciliation avec Dieu et avec lui-méme. Nous demandons 4 ce
Sauveur de nous manifester sa pitié, sa miséricorde, son amour : d’enlever encore notre péché, de
réduire nos séparations, nos murs, nos oppositions... de ne pas considérer notre péché mais notre
faiblesse et I'accueil que nous sommes préts 4 lui faire.

N Donne-nous la paix

Ce que nous demandons en fin de compte, aprés la manifestation de cet amour de Dieu qui
pardonne nos péchés, et au moment méme ol nous allons partager le pain de I'unité, cest la paix.

38

!



L'AGNUS DEI

La paix, non plus seulement la tranquillité, le bien-étre, la sécurité, la concorde, 2 quoi tous les
hommes ont toujours aspiré, mais la réconciliation avec Dieu, que nous a méritée le sang de I’ Agneau
pascal et la réconciliation avec les autres, la paix promise par le Ressuscité et que lui seul, et non
pas le monde, peut donner : sa présence, le Seigneur avec nous, en qui nous passons de la mort
a la vie.

La paix signifiée par le geste d’amitié fraternelle, partant de l'autel représentant Jésus-Christ.
La paix que demande le Pater et qui se partage comme le Pain. La paix sur terre aux hommes
bien-aimés.

Cl. R

[a catéchese aux enfants

« Le pain que nous rompons n’est-il pas communion au corps du Christ ? Puisqu’il n’y a qu'un
pain, A nous tous nous ne formons qu'un seul Corps » (1 Co. 10, 16). Si nous aimons évoquer ce
texte en entrainant des jeunes i réfléchir sur le sens de I’Agnus, c’est que ce chant, primitivement et
au Moyen Age encore, accompagnait « la longue et émouvante Fraction des pains consacrés ». Il faut
rappeler aussi l'importance de cette expression : les premiers chrétiens désignaient couramment
I'Bucharistie par les mots « Fraction du pain ». Cest donc dans une méme perspective que nous
ferons envisager la Fraction du Pain et la Paix de I'’Agneau.

Le Christ est ressuscité A jamais, mais, « jusqua ce qu’il vienne », la fraction du pain nous
rappelle qu'il lui a fallu mourir, donner sa vie dans la douleur de la croix, comme il nous la
donne maintenant, dans le mystére de ce partage sacramentel du Pain qui est son corps, pour qu’a
notre tour, nous aimions comme Lui. Jusqu'a donner notre vie, notre chair, notre existence « pour
le salut du monde » (Jean 6, 51).

Agneau pascal : dans certains passages de la Bible, I'Agneau et la Pique ne font qu'un, la
Pique c’est I'agneau lui-méme. En Exode 12, 46 on dit de la Pique qu'elle sera mangée. En Exode
12, 47 on dit quelle sera célébrée. Il nous faut, entrant dans la mentalité biblique, apprendre a
voir dans ce double sens une richesse et non une source de malaise. Ce double sens culminera dans
le Christ qui est notre sauvenr et notre salut.

L’événement de notre rédemption est en effet « personnifié » dans le Christ. « Cest Moi la
résurrection et la vie » (Antienne du Benedictus, c¢f. Jn 11, 25). Notre Pique, c'est d’adhérer a
Jésus-Christ, I’ Agneau de Dieu, c'est de nous conformer (con-former) i une vie humaine pascale,
a une existence d’Agneau de Dieu.

1l faut méditer ce mystére de I Agnean et essayer d’en retrouver le sens. Agneau,
Cest un type d’homme. Clest le type d’homme chrétien. Ce devrait étre le type
d’homme idéal des chrétiens. Le supréme compliment, dans nos bouches, devrait étre
que nous disions de quelqu’un que nous trouvons remarquable : « Ga, ’est un agnean ! ».
1l faut bien dire que nous en sommes loin. Le lion, Vaigle, le cheval, le bauf méme
(« fort comme un baeuf) nous serviront & évoquer la puissance, la force, Vintelligence.
Mais la virilité, que nous soubaitons & juste titre chezx un homme pleinement homme,
est pen liée dans notre esprit & ce que recouvre le terme d'agnean. Tout au plus ce
mot évoque-t-il pour nous un enfant bouclé, doux et gentil.



L'AGNUS DEI

On peut se demander dés lors ce qui surgit de nos ceeurs quand nous chantons la messe
« Agneau de Dieu... » Il y a une association perdue. Redonner au chapitre 53 d'Isaie la place qu'il
avait dans le ceeur des croyants d’avant le Christ nous permettra d’entendre, dans le sens ou elle a
été dite, la grande, la messianique prophétie de Jean-Baptiste que nous rapporte Jean au chapitre 1,
verset 36, de son évangile : « Voici I’Agneau de Dieu ».

Aux enfants que je veux faire sortir des réves suaves et bélants sur lesquels ce mot les
embarque, je dis qu'un agneau est un patient. Quelqu'un qui est capable de supporter beaucoup, de
souffrir longtemps. Il faut essayer de retrouver la notion d'une douceur virile. Elle est surmon-
tement et non absence de réflexes violents, elle est amour confiant et non passivité résignée.

Un chant du seuil évoque cette longue patience, cette lente « passion » : le Pére Duval
a chanté Vimage du Serviteur souffrant, du Pauvre, de I'Agnean « passant » doulon-
rensement « rue des Longues-Haies ». Ce chant (SM 45-11) est vraiment un chant
pascal, un chant de passage douloureux de ce monde vers Vautre par la souffrance
comme Pannongait Isaie, comme Pa vécu le Christ et aprés lui le plus petit d’entre
les siens (Ms. 25, 42-43). Agneau de Dieu qui porte les péchés du monde, rue des
Longues-Haies, le Seignenr passait... : e

Cest I'aujourd’hui de I'Agnus Dei qui nous est proposé 1a. C'est la messe célébrée dans la vie

de ceux qui acceptent d’appartenir 4 cette « race » pascale, a ce Corps du Christ, & ce Pain
rompu — brisé, exténué, mangé — pour que vive le monde. Dans Sa paix.

Avec les jeunes, apprenons d considérer comme divins, dans notre vie, non les moments
de succés, d'immunité et de puissance, mais précisément ce qui fait de nous, a certaines
heures, des panvres, des humiliés, des « agneaunx », des serviteurs souffrants. Parce
qu’ obéir an Pére, dans les conditions terrestres, ne va pas sans « Sanéantiv soi-méme,

venant condition d'esclave » (Ph. 2, 5-8) pour la rémission d’'un grand nombre.
&

« Je dis seulement quil y a sur cette terre des fléaux et des victimes et qu'il faut, autant
qu'il est possible, refuser d’étre avec le fléau » (Camus, dans La Peste, N.R.F., p. 278).

Cest & peu prés cette bonne résolution-li que nous devrions inculquer et avoir dans le ceeur
pour chanter valablement I’Agnus Dei. Chanter « Agneau de Dieu... donnez-nous la paix » en
étant décidé & rester du coté des loups et des tigres, c'est tricher. La paix de I’Agneau n'est donnée
qu'a ceux qui acceptent de souffrir et de lutter avec Lui, du c6té des victimes. Pour que régnent la
Justice et la Paix.

® QUESTIONS : Comment les premiers chrétiens désignaient-ils la messe ? Comment
comprendre le symbole d'unité qu’on wvoit la ? Pourquoi demande-t-on « la paix »
a « Vagnean » de Dien ? (Cf. Is. 53, 3-12 et Ep. 2, 11-18).

C. F

40



Le GLORIA

Situation

Piece ajoutée au rite d’entrée pour les jours de féte, 'hymne du Gloria, que les grecs appellent
la « Grande doxologie », prolonge la supplication du Kyrie par une priére de louange. Entre
le chant d’entrée et I'oraison, il compléte le couple essentiel de la demande chrétienne : demande-
action de grice.

Hymne du matin, il met dans la bouche de la communauté qui vient de s'assembler les
expressions les plus traditionnelles et les plus riches de I'Eglise en priére.

Chef-d’ceuvre de prose lyrique, il est, de toutes les piéces de l'ordinaire, celle qui appelle le
plus impérieusement le chant et suppose une expression musicale.

] G

Notes historiques

Le texte du Gloria nous est parvenu dans une double recension :

— Celle des Constitutions Apostoliques, VII, 47, 1-3, dont le texte, remanié sans doute par un
auteur arien, est adressé uniquement au Pére.
— Celle du Codex Alexandrinus, qui tecouvre pratiquement le texte du missel romain (1).

Pas plus que le Kyrie ou le Credo, cette hymne ne fut composée pour la liturgie de la messe.
Avec l'antique chant Joyeuse Lumiére et le Te decet laus, elle faisait partie du trésor des anciennes
hymnes que la piété chrétienne, en continuité avec la tradition du Nouveau Testament, avait
inventées en l'honneur du Christ Jésus (2). Selon les Constitutions Apostoliques, elle se chantait
comme pri¢re du matin. Clest également 4 la louange matinale que la rattache Athanase (3), en
compagnie du Psaume 62 (« O Dieu, toi mon Dieu, je te cherche dés I'aurore ») et le Cantique
des trois Enfants (Dan. 3, 57-88). Elle s'introduisit 2 la messe romaine i la faveur de la liturgie
de Noél : une hymne qui s'ouvrait par le chant des anges i Bethléem, ne convenait-elle pas parfai-
tement 4 la messe de la nativité du Seigneur ? D’aprés le Liber Pontificalis, le pape Symmaque
(498-514) en étendit l'usage aux messes célébrées par les évéques aux dimanches et fétes des

martyrs. Il était normal — et si humain — que les prétres aient voulu imiter les évéques sur ce
point, en obtenant le droit de chanter le Gloria 4 leur propre messe. Ce fut chose faite au 11¢ siécle.
L. D.

(1) On trouvera ces textes dans F.-X. FUNK, Didascalia et Constitutiones Apostolorum, t. 1, p. 454-456. —
Sur linfluence considérable des luttes ariennes et anti-ariennes 4 lintérieur de la liturgie et de ses formu-
laires, voir J.-A. JUNGMANN, Tradition liturgique et problémes actuels de pastorale, Le Puy, 1962, p. 15-86.
(2) On trouvera un inventaire des hymnes bibliques et patristiques primitives dans L. Driss, Hymnes et
Priéres des- premiers -siécles, Coll. -«--Vivante Tradition -», 2,~Paris; 1963. :

(3) De Virginitate, 20 ; PG 28,276.

41




LE GLORIA

Signification biblique

B Le début du Gloria est emprunté & I'hymne des anges de Bethléem. On sait que, selon les
données de la critique textuelle biblique, deux traductions sont possibles.

1. La premicre est celle qu'a retenue le missel romain :

Gloire a Dieu au plus haut (des cieux)
et sur terre paix aux hommes de sa bienveillance.

Les « hommes de sa bienveillance » sont ceux sur qui repose la bienveillance de Dieu. La tra-
duction « aux hommes que Dieu aime » rend donc parfaitement le sens du texte biblique. En
revanche, la traduction « aux hommes de bonne volonté », pour vénérable qu'elle soit, ne rend
pas le message de la Parole de Dieu. La paix est un bien messianique qui, dans la perspective
biblique, est essentiellement le fruit de la bienveillance divine. L'’homme ne peut que l'accueillir
et la faire fructifier.

2. La seconde traduction est utilisée par certaines liturgies orientales. Elle se présente dans
un rythme ternaire extrémement puissant :
Gloire a Dieu au plus haut (des cieux)

et sur terre, paix,
aux hommes, bienveillance (de Dieu).

Le texte rappelle manifestement I'acclamation joyeuse que les disciples adressaient & Jésus lors de
son entrée messianique 4 Jérusalem :
Toute la foule des disciples, transportés de joie, se mit 4 louer Dieu d'une voix forte, pout

tous les miracles qu’ils avaient vus, disant : « Béni soit celui qui vient au nom du Seigneur !
Au ciel, paix, et gloire au plus haut des cieux. (Luc 19,37)

B Les derniéres acclamations du Gloria se trouvent dans les liturgies orientales au rite de la
communion. En présentant le corps du Seigneur i I'assemblée, I'évéque proclame : « Les choses
saintes aux saints ». Le peuple répond alors par les acclamations suivantes :

Un seul Saint, un seul Seigneur ;

Jésus-Christ, qui est béni dans les siécles,
a la gloire de Dieu le Pére. Amen ! (4).

B On a relevé que le texte du Gloria rassemblait dans un plaisant désordre littéraire les éléments les
plus divers de la priére chrétienne : on adore Dieu, on lui rend grice, on bénit son nom, on implore
le pardon des péchés, on lui demande de maniére trés générale de « recevoir notre priére ». La
note dominante de cette symphonie d’acclamations et de supplications reste cependant la glorification
de Dieu. D'une part, le texte commence par « Gloire @ Dien au plus haut des cieux », d’autre
part il se termine, par une sorte d’inclusion, par « Dans la gloire de Dien le Pére ». Toutes
~les- autres priéres-de-I'hymne-semblent “ainsi placées dans le rayonnement de cette gloire que l'on
acclame. Aussi les liturgies orientales appellent-elles le Gloria la « Grande Doxologie ».

(4) Constitutions Apostoligues, VI, 13, 12-13. Cf. FUNK, op. cit., p. 516 ; Aux Sources de Ila Liturgie,
op. cit., p. 194-195.

a2



LE GLORIA

En tant que doxologie, le Gloria appartient & la forme la plus haure de la priére
chrétienne. Devant la transcendance du Pére qui habite une lumiére inaccessible, devant
les merveilles du salut que Dieu fait éclater parmi son peuple, devant le mystére
de VEucharistie qui fait demenrer le Seignenr [ésus an milien de la panvreté humaine,
Phomme ne peut que répéter : « Gloire a Dieu ! » Certes, il sait bien qu'a Vinfinité
de la gloire divine, il ne peut rien ajouter, rien retrancher. Mais il se sonvient aussi
que sa grandeur humaine consiste précisément a reconnditre et a acclamer la grandeur
de Dieu, a souvrir an rayonnement de cette gloire envahissante par I'Amen de toute

son ame.

Comme rite d’entrée, le Gloria annonce déji en quelque sorte la Préface, et prélude a la grande

action de grice du Canon.
L. D.

[a fonction et la forme

Le Gloria est, avec le Te Deum, un des rares vestiges demeurés dans nos chants liturgiques,
de I'hymnodie 2 strophes libres du début de la chrétienté. Le texte se rattache au chant des anges
(Luc 2, 14) et a été transmis sous différentes formes dans les langues syrienne, grecque ou latine.
Au Moyen Age étaient utilisées des variantes de notre texte latin, lesquelles se retrouvent dans un
manuscrit de St-Gall au 9¢ siécle. L'emploi liturgique du Gloria correspondait a l'origine 3 peu
prés 4 celui du Te Deum. Nous ne savons pas exactement quand le Gloria a été introduit dans
la messe. 11 semble que le pape Symmaque (f 514) ait étendu son usage & toutes les messes pontificales
des dimanches et des fétes des martyrs. Au cours du 11¢ siécle, il devint courant que le Gloria
soit aussi entonné par le prétre et chanté a toutes les messes de caractére solennel. Cette solennité
fut encore accentuée dans le bas Moyen Age par l'invitation d'un ou plusieurs chanteurs adressée
au célébrant pour qu'il entonne le Gloria, avec les paroles suivantes : « Sacerdos Dei excelsi,
veni ante sanctum et sacrum altare et in laude regis regum vocem tuam amitte, supplices te rogamus.
Eia, dic domne... »

11 semble que, dans la liturgie romaine, le Gloria ait été généralement chanté par le cheeur des
clercs entourant l'autel. On ne patle pas, dans les sources les plus anciennes, d’une participation
du peuple. Puis de bonne heure, le Gloria a été transmis au cheeur des musiciens : le Kyrie et le
Gloria sont les premiers chants de 'ordinarium missae a nous avoir été transmis en polyphonie (en
plus des adaptations polyphoniques de I'alléluia et du trait). Les plus anciennes compositions datent
du début du 11° siécle. A coté de cela, les compositions monodiques (Gloria VIII 1) continuent
jusqu'aux 16¢e-17¢ siécles. Les dix-neuf mélodies (messes I-XV et Gloria ad libitum I-IV) proposées
par I'édition vaticane, simplement augmentées d’une unité dans le nouveau Kyriale, ne représentent
quun choix parmi plus de cinquante mélodies retrouvées 4 ce jour.

® Les nombreuses et continuelles compositions faites sur le Gloria correspondent a son caractére
d'hymne : 4 l'encontre du Credo, le Gloria est, par nature, un chant. Il appartient au caractére
de I'hymne d’étre chantée. Lorsque le Gloria entra dans la messe, cela allait de soi : il n’a pas été
mis dans la messe en tant que texte, mais en tant que chant. Qu'il soit devenu un texte ponvant
également étre chanté est une contradiction en soi. Lorsqu'un chant, pour une raison quelconque, ne
peut étre exécuté, la logique n’est pas qu'il soit récité (imagine-t-on quelqu'un récitant des textes de
chansons populaires au lieu de les chanter !), mais qu'il soit supprimé.

43



LE GLORIA

On pourrait répondre & cela gn'anjourd bui, et pas seulement 4 église, on récite
beaucoup de choses qui étaient jadis chantées. Le chant n'a plus la méme « place
dans la vie » que dans le passé. Et le Gloria correspond, par son genre littéraire,
a une forme poétique redevenue usuelle : Vhymne 2 rythme libre telle gu'elle a é1é
cultivée dans la poésie des derniéres 150 années. De fait, beancoup de gens cultivés
assimilent inconsciemment le Gloria & cette forme d’hymne en rythme libre, telle
qu'on la tronve chez Hélderlin ou Claudel. On considére que le Glotria est un poéme
de ce genre, et il est notable qu'ancun autre texte de chant liturgique n'est autant
apprécié comme « chef-d'@uvre de la parole ».

Cela conduit 4 une autre interprétation du Gloria : I'hymne i rythme libre de la poésie moderne
est du lyrisme subjectif. On la lit ou on la récite ; une récitation en commun améne un cheur
parlé. On peut se demander si une autre hymne — lied ou cantique sur un texte approptié —
. ne répondrait pas mieux 4 la fonction du Gloria que sa récitation en cheeur patlé. La réforme litur-
gique en préparation aura 4 dire si le rite du Gloria dans la célébration de la messe, chantée ou lue,

s'en tiendra au texte actuel ou admettra des hymnes analogues.
Dr H. HUCKE

Les acteurs

Les nouvelles rubriques du missel portent les indications suivantes : le célébrant entonne le
Gloria, quand il doit &re dit ; il ne le dit pas privément s'il est chanté ou récité par le peuple
ou la schola. Les Directives pratiques précisent de leur coté : « il est une priere de |'assemblée
et non une priére propre au célébrant » (n° 37).

Cest donc une hymne de Passemblée entonnée par le célébrant. On a trés wvite
solennisé cette intonation, le célébrant tourné vers le penple. Hymne en prose rythmée,
elle fut d'abord chantée dans la forme « directe », puis la forme « alternée » a prévalu
dans le genre monodique. Le Gloria XV est le type de la forme « directe », le
Gloria VIII suppose I'alternance.

Cette lonange alerte et joyeuse se préte a un certain développement musical, Une
polyphonie surtont « homophonique » peut heureunsement souligner le caractére festif
de la piéce ; mais il est soubaitable qu'elle intégre la participation de Passemblée entiére.

Plusieurs solutions sont praticables : le chant en forme directe par l'assemblée seule — la
forme alternée entre deux parties de I'assemblée (par exemple schola et foule). L'exécution par
les clercs ou la schola est une forme 4 éviter. Raoul de Rivo (@ la fin du 14° siécle) se souvient
encore que le Gloria de Grégoire de Rome ne comportait que peu de notes (de méme le Sanctus)
et il accuse les ornementations d’étre I'cuvre de chantres profanes. Au 13¢ siécle, Sicard de Cré-
mone parle 4 son sujet de « chant du peuple ». Ensuite les mélodies se multiplient et se couvrent de

tropes. ] B

N. B. — Le Graduale simplex innove en ajoutant aux Gloria Vat. XV (typique, mais certai-
nement moins populaire au 20° siécle qu'il put I'étre dans une civilisation ot sa modalité étajt
la plus répandue), Vat. XII (excellent pour une communauté entrainée) et Vat. X '(un peu plus
difficile), un Gloria hispanique (n® 10) aussi beau que simple et l'ambrosien (n° 11), malheu-
reusement dans sa forme festive dont les vocalises limitent l'usage (malgré ['Amen simple
heureusement suggéré) (N.D.L.R.).

44

!



LE GLORIA

Le texte francais

Chacun des mots de cet hymne antique, repris a la lyrique biblique, contribue a créer le
mouvement méme de la louange et ne s'explique que par ce mouvement. S'agissant donc d'une
piéce lyrique, la discussion spéculative du vocabulaire ne saurait suffire. Il en va comme d'un poéme,
d’une peinture ou d’une mosaique.

Ce chant exprime une sorte de relation entre le Seigneur et le peuple de la fagon suivante :
I'assemblée loue d’abord Dieu et le Christ, puis elle prie pour elle-méme avant de reprendre la
louange, comme pour se jeter éperdument dans I'immense gloire de Dieu. L’homme n’oublie pas sa
condition, quand il s'extasie ; néanmoins il croit que seul Dieu peut lui donner un sens.

Ce grand mouvement « ternaire » se réalise par de petits rythmes, souvent eux-mémes de
composition « ternaire », qui est le rythme caractéristique du lyrisme populaire.

Gloire & Dieu au plus haut des cieux
Et paix sur la terre aux hommes qu'il aime.

En prenant appui sur ce chant improvisé par les Anges de Noél, d’aprés saint Luc, I'hymne
pose ses bases, les deux pdles entre lesquels va se mouvoir la louange.

La gloire pour I'hébreu, ce n’était pas la renommée, mais la valeur réelle, le poids d'un
personnage. Eu égard 4 Dieu, le mot dit I'éclat de sa sainteté s’exprimant dans ses hauts faits
et ses apparitions.

La citation biblique semble ne retenir ici que la supréme révélation de Dieu dans I'homme
Jésus. Oui, le Dieu mystérieux, inaccessible, tant espéré par I'homme (« Ah, si tu déchirais les
cieux et si tu descendais ! », dit Isaie) s’est révélé en Jésus et il est apparu, merveille ! sur la terre
aux hommes.

L'Eglise, communauté des bien-aimés de Dieu, s'unit & la louange incessante du ciel (cf. la
préface et le Sanctus).

Désormais, Jésus-Christ est notre paix (cf. ce mot dans I'Agnus) et nous allons dans la paix
du Christ.
Les hommes qui sont V'objet de la pitié de Dieu (cf. ce mot dans le Kyrie) ne constituent
pas un clan, un ghetto, une secte. Il s'agit de tous les hommes. On a fait remarquer
qu'il ent fallu Uindiquer par une virgule « les hommes, qu’il aime ». C'est vrai, mais
les virgules ne se chantent pas. On a dit anssi qu'il est difficile de distinguer a I'andition
entre « les hommes qu'il aime » et « les hommes qui Paiment ». Cest viai aussi,
mais quand Passemblée chante il n'y a pas dauditewrs (5). D’autre part, certains
regrettent « les hommes de bonne volonté ». Mais le texte inspiré dit autre chose
que cette expression frangaise, assez voisine des bonnes intentions dont Venfer est pavé.

Nous te louons, nous te bénissons, nous +'adorons,
Nous te glorifions, nous te rendons grace pour fon immense gloire.

(5) Peut-étre Oterait-on I'ambiguité du pronom, en adoptant, comme quelqu'un vient de le suggérer : « et
paix sur la terre aux hommes bien-aimés ».

as



LE GLORIA

On ne quitte pas des yeux la contemplation de la gloire de Dieu. Et C'est elle qui suscite notre
louange, notre bénédiction, notre adoration, notre action de gloire et de grice.

Les sentiments de louange et d’action de grice sont semblables. Cest par ses bienfaits que
Dieu est reconnu digne de louange, et la louange devient alors reconnaissance et bénédiction, et
la liturgie rend gloire & Dieu et confesse sa grandeur.

Cependant la louange pense plus 4 Dieu lui-méme qu’a ses dons, on chante parce qu'il est Dieu.
Elle est bien proche de I'adoration. Cest surtout la manifestation du Christ qui provoque la louange
chrétienne. Alors Jésus-Christ lui-méme devient notre louange.

Bénir, C'est autre chose que marmonner des formules ou faire des gestes cabalistiques. Le
dernier acte du Christ sur la terre fut une bénédiction. La bénédiction, c’est I'émerveillement devant
les merveilles de la générosité de Dieu.

L'adoration est un geste de saisissement qui n’est adressé qu'a Dieu (bien que le vocabulaire
mondain emploie beaucoup, aujourd’hui « j'adore »... la créme au chocolat, ce tailleur pied-de-
poule) et nous disons : « Jésus-Christ est Seigneur ». L'esprit nous fait adorer en esprit. En
adorant, I'étre se consacre totalement : Nous sommes au Christ et le Christ est 3 Dieu.

Nous glorifions Dieu (1 Co. 6, 15, 19). Hlluminés de la gloire du Christ par le baptéme, nous
sommes, dans la persécution ou la mission, comme une lumicre sur le monde, et les hommes, i
nos actes, rendent gloire au Pére (Mt. 5, 16) i la louange de sa gloire. Cest bien autre chose que
« Je suis chrétien, voild ma gloire ».

L’action de grice nous fait reconnaitre que seul Jésus-Christ est notre action de grice (6)
comme notre louange, notre « eucharistie » (qui prend parfois le ton solennel de la bénédiction).

Bref, nous ne cessons de nous émerveiller. On dira : ne pourrait-on trouver une
expression moderne qui remplace tous ces mots désuets (loner fait plutor penser &
location, 4 logement, a loyer ; bénir, & signe de croix ; adorer, d visite au St Sacrement 5
Glorifier, an « jour de gloire (soi-disant) arrivé » et aux parades militaires ; action
de grdce, anx dévots qui s'isolent aprés la messe ponr cultiver leur bon Dien intime) ?
Mais les mots ne sont pas des « choses ». Ils w'ont de sens gu'antant qu'ils reconvrent
une expérience. Si Vexpérience n'existe pas, aucun « mot » ne la vemplacera, Mais si
évangéliser consiste & faire faire Pexpérience des réalités de la foi, pourquoi pas avec
ces mots-la ? Ces mots reprendront vie avec le chant des psaumes, qui en sont pleins.
Quant a la répétition, elle est éminemment populaire : elle caractérise Pexpression de
la joie et de Vamour, et le langage des enfanis.

Seigneur Dieu, Roi du Ciel, Dieu le Pére tout-puissant.

Ce sont quelques-uns des noms de celui i qui la louange s'adresse sous cette forme trine
satisfaisante du rythme lyrique : le Seigneur Dieu qui est 2 la fois Souverain et Pére des « hommes
qu'il aime ». On rejoint I'acclamation initiale, jaillie de cette contemplation éperdue du don de Dieu.

On entend dire parfois : les vocables « roi », « tous-puissant », ne sont pas évan-
géliques, ils évoquent trop anjourd’hui des images historiques ambigués. Voire ! [ai
Souvent entendu mon pére dire d'un homme qu'il admirait : « Cest un roi | »
D’autres parlent bien du roi du caoutchouc, du roi du pétrole ou du roi des imbéciles !

(6) On dit « grice » et non pas le pluriel : tous les dons de Dieu sont récapitulés en Jésus-Christ.

46

s




LE GLORIA

Qui n'a entendu qualifier tel homme d’affaires ou tel politicien influent de « tout-
puissant » ?

Et quand vous parlez d’une personne qui impose le vespect, vous dites bien ¢’est un
« Seigneur » et vous n'avex pas idée de ressusciter le Moyen Age. Aun reste, n’est-ce
pas le sire d’auntrefois, et le sire-soleil (avec sa grandeur équivoque, et triste sire parfois)
qui ont voulu singer la puissance divine ? Et puis, 5i on a quelque vaison de rendcler
a donner du monseigneur a son évéque, ne sapercoit-on pas que « Monsienr » n'a
pas d’antre sens ? Mais... il fant bien des mots pour parler.

Nous avons nommé Dieu : Pére. Clest dire qu'il n’est pas seul. En effet, prés de lui — les
mots sont infirmes pour exprimer cette ineffable unité — prés de lui, 4 sa « droite », & c6té, sur le
méme rang, sur le méme siége, avec Ja méme puissance (Mt. 28), s'impose au regard du chrétien
celui qui est la manifestation du Pére :

Seigneur, Fils unique, Jésus-Christ,
Seigneur Dieu, Agneau de Dieu, le Fils du Pére,

Autant de titres qui essayent de dire — ou plutét de chanter — ce qu'est le Christ : Seigneur
et Seigneur Dieu, comme le Pére, Fils, Pur don, Fils unique, Fils du Pére. L’expression « Agneau
de Dieu » est expliquée dans I’Agnus.

by

Dés linstant ol il chante le Christ, le chrétien pense 4 sa relation personnelle avec lui

Toi qui enléves le péché du monde, prends pitié de nous,
Toi qui enléves le péché du monde, regois notre priére,
Toi qui es assis & la droite du Pére, prends pitié de nous.

Rythme ternaire qui parait se répéter et ne se répéte pas : la symétrie est remarquable, et fort
bien venue pour une priére commune. (« Toi qui enléves le péché du monde » est aussi expliqué
dans I’ Agnus).

Au Christ qui a été jusqu'au bout de Ja pitié — pas en parole seulement, mais en acte —
on demande avec insistance, aprés avoir appelé sa « pitié » (cf. le Kyrie), non plus de nous
regarder, nous, objet de sa tendresse fidéle, mais d’écouter et d’accueillir la priére que nous adressons
bien maladroitement 4 Dieu — 4 lui qui est Dieu, égal 2 Dieu, « assis 4 droite de Dieu », non
pas comme [l'assesseur d'un juge, mais comme celui qui intervient a loreille du président en
notre faveur.

En ce temps de congrés, de séminaires, de conférences, de concile, cette session a
droite de... ne fait pas désuet. Méme la liturgie a vedonné enfin consistance a lidée
de présidence.

Car toi seul est saint,

Toi seul es Seigneur,

Toi seul es le Trés-Haut : Jésus-Christ...

Toujours la structure ternaire. On retrouve les mots de la louange (« saint » a été expliqué
dans le Sanctus)... Trés-Haut : aucune idée de domination. Je connais un homme petit et replet
dont on dit souvent, sur le ton de I' « admiration » : c’est un grand type ! Il en va ainsi de
beaucoup d’images...

Et que dire de ce besoin quw'ont aujourd'hui les hommes de vouloir atteindre les
limites de I'espace. Pourquoi ne dirait-on pas que Dieu est tout a la fois au sommet

a7



LE GLORIA

(comme les rencontres an sommet ; on ne veut pas parler d'estrade élevée, et pourtant
on fait des estrades aux présidents) et au-deld, au-dessus — sans pourtant cesser
d’étre plus intime A nous-mémes que nous-mémes ?... Ainsi donc il ne Sagit pas de
géographie, ni de cosmographie, ni d'astrologie. On finit par oi I'on avait commencé :
Dien « an plus haut des cieux ».
L’inspiration de cette hymne est si biblique, elle rejoint tellement la parole inspirée, qu'il était
a peine besoin de préciser que cet unique mouvement d’amour du Pére vers les hommes par le Fils,
et cet accueil indéfini des hommes par le Pére dans le Fils, suscite sans cesse en nous le méme esprit

L

qui les anime et nous emporte A notre tour dans leur gloire commune,

Avec le Saint-Esprit dans la gloire de Dieu le Pére. Amen.
Cl. R.

la catéchese aux enfants

Jusqu'au 5¢ siécle, cC’est a la messe de Noél qu'était chanté le Gloria. Nous le relierons, nous
aussi, 2 l'origine de la strophe de départ en évoquant Bethléem et le passage d’Evangile qui nous
I'a conservé : Luc 2, 8-14.

Remarquons le texte exact : « Paix sur la terre aux hommes qu'il aime ! » La « bonne volonté »
de nos vieilles traductions n’est pas la nétre : Clest celle de Dieu ! Heureusement pour nous !...
Une seule volonté est bonne, C'est celle de Dieu. Car c'est Lui « le seul Saint, le seul Seigneur, le
seul Trés-Haut ».

Le « plus haut des cieux » sera I'occasion de corriger, une fois de plus, la conception géné-
ralement erronée et mythologique qu'ont les enfants de cette « hauteur ». La transcendance de
Dieu est trop souvent, dans des cervelles de baptisés, une notion purement paienne, une sorte de
vision jupitérienne : Dieu « la-haut » dans sa super-Olympe. Enseignons sans nous lasser que
le Dieu « Trés-Haut » est Pére trés bon, Fils obéissant jusqu'a la mort, Esprit vivifiant proche de
nous jusqu'a étre en nous. Et que le « Royaume » (ou Jésus « siége a la droite du Pére ») est,
lui aussi, « parmi nous » (Luc 17, 20 et Mt. 10, 7).

Beaucoup de chants du pére Duval aident a se rappeler ce mystére. Nous prendrons
ici celui du disque Bel-Air 211007 : « Le ciel n'est pas au bowt du monde... il est
juste an coin de ma rue ». Ce chant ne se contente pas d'éire descriptif, il impligune
toute une exigence de vie, une vision des choses qui n'est pas celle du monde, un
programme bien concret d’'amonr et de service.

Sous forme de questions, on aménera les enfants i tromver les deux états, les
deux maniéres d'étre donmt [ésus lui-méme dit qu'elles nous donnent Vavant-goit
du Royaume. On pourra, par exemple, lenr mettre le texte des Béatitudes entre les
mains et les inviter a tronver les deux versets qui parlent explicitement du Royaume
(Mz. 5, 3 et 10).

« La gloire de Dieu, c’est 'homme vivant », dit saint Irénée. L’homme vivant, c’est ’homme
qui croit et qui prie (Mt. 5, 3). Mais aussi 'homme qui aime, qui espére, qui aide i faire monter
I'espérance humaine en contribuant & construire un monde meilleur (Mt. 5, 10).

® QUESTIONS : Le « plus haut des cieux » dont parle le début du Gloria est-il
accessible anx cosmonantes ? (expliquez). Qu'en a dit [ésus ? A qui « revient » le

Royaume des cienx ? Dans votre vie, qu’est-ce que cela signifie ?
. q g g

a8



Le CREDO

Situation

L'introduction tardive du Credo dans la liturgie romaine, les places diverses qu'il a occupées
dans les rites, les différentes maniéres de l'exécuter expliquent les hésitations qui demeurent sur
son rdle dans la messe.

Dans la liturgie romaine, il semble étre, aprés 'homélie, une réponse de la foi de I’'assemblée
4 la Parole annoncée. Mais d’aprés les liturgies comparées, il n’appartient pas a la liturgie de la
Parole. Il est plutt un rappel de la foi orthodoxe et baptismale avant I'eucharistie ou la commu-
nion. Aussi certains estiment qu’il serait mieux placé aprés la priere universelle.

Dans l'usage pastoral, le Credo a souvent été le chant le plus populaire de Ja messe. C'est une
valeur dont il faut tenir compte. Pourtant, par nature et par genre littéraire, le Credo n’est pas une
hymne, mais un symbole dogmatique plutét destiné i étre proclamé. Par ailleurs, les orientaux
disent : « Nous croyons » (texte original), bien qu’il soit souvent récité par un seul. Nous disons :

« Je crois » (usage gallican) et le chantons collectivement.

Tout ceci explique que les analyses qui suivent n’auront pas la méme fermeté que lorsqu'il
s'est agi des piéces comme le Sanctus.
] G.

Notes historiques

La liturgie connait trois symboles de foi :

— Le symbole dit des Apdtres, qui fait partie du rituel du baptéme. Il est centré sur la procla-
mation des trois Personnes divines et sur l'histoire que réalise Jésus-Christ, né de la Vierge Marie,
souffrant sous Ponce Pilate et ressuscitant le troisiéme jour.

— Le symbole dit de saint Athanase qui combat spécialement les hérésies de Nestorius, condamné
au concile d'Ephése en 431, et d’Eutychés, condamné au concile de Chalcédoine en 451. Ce symbole
était jadis a4 l'office de Prime du dimanche,

— Le symbole de Nicée-Constantinople, qui ajoute au symbole des Apdtres les affirmations des
conciles de Nicée (325) et de Constantinople (381). Clest ce texte qui est utilisé par la liturgie.

L’insertion du Credo i la messe ne se fit que lentement, et non sans résistances. Au 6¢ siécle,
le patriarche Timothée de Constantinople (511-517) prescrivit, non sans visées polémiques (1),

(1) Timothée était lui-méme de tendance monophysite. JUNGMANN, op. cit,, t. 2, p. 240) écrit a son sujet :
« Il aurait agi ainsi pour donner tort a son prédécesseur catholique et pour faire étalage de son propre
zéle pour I'orthodoxie ». 3

49



LE CREDO

que le symbole serait récité 2 toutes les messes solennelles. En Occident, une prescription identique
fut formulée par le 3¢ concile de Toléde (589), en réaction contre I'arianisme ; la récitation du
Credo se placait alors juste avant le Pater, donc comme rite de préparation 4 la communion. En
794, Charlemagne, en ferveur d’orthodoxie, introduisit cet usage a sa cour d’Aix-la-Chapelle. En 1014
enfin, 'empereur Henri II, venu 2 Rome, fit pression sur le pape Benoit VIII pour qu'il adoptit la
méme coutume 4 Rome,

L. D.

Signification biblique

B Chaque célébration dominicale est mémorial de la Pique du Seigneur ; elle actualise donc
au profit de la communauté, la mort et la résurrection du Christ Jésus. En tant que telle, elle est
aussi la féte baptismale par excellence, elle constitue pour chaque chrétien le jour anniversaire de
sa mort et de sa résurrection dans le Christ :

Baptisés dans le Christ Jésus, C'est dans sa mort que tous nous avons été baptisés. Nous avons
été ensevelis avec lui par le baptéme dans la mort, afin que, comme le Christ est ressuscité des
morts pour la gloire du Pére, nous vivions nous aussi une vie nouvelle (Rm 6, 3-4).

Il est bon qu'en sa féte baptismale, le chrétien proclame sa foi au Christ mort et ressuscité. On
sait l'importance qu'avaient au 5¢ siécle la traditio symboli ol les catéchuménes recevaient I'énoncé
de la foi chrétienne, et la redditio symboli, ot ils proclamaient cette foi devant la communauté.
Le Credo de la messe dominicale est, si 'on peut dire, la traditio symboli de toute la communauté
célébrant I'anniversaire de son baptéme.

W Plutét que de s'appesantir sur les affirmations anti-hérétiques du Credo, on soulignera les
éléments bibliques qui présentent I'histoire du salut, réalisée en Jésus-Christ. Le Credo propose
en effet une profession de foi théologique et polémique, ol I'orthodoxie s'attaque aux erreurs d’autre-
fois, erreurs dont la plupart de nos chrétiens d’aujourd’hui ignorent méme le nom. A ceux qui ne
sont plus affrontés aux difficultés de Nicée et de Constantinople, le symbole rappelle leur lien avec
l'antique tradition, dans I'affirmation « d'un seul Seigneur, d'une seule foi, d'un seul baptéme, d’un
seul Dieu et Pére ».

I} est toujours nécessaire, certes, de proclamer contre Avins, que le Christ est genitum,
non factum, consubstantialem Patri, gze VEsprit procéde ex Patre Filioque, mais il est
d'une théologie plus existentielle, plus vivante et plus riche, de savoir que Dieu est
un Pére plein de tendresse, que sa miséricorde est éternelle, que sa Providence est
infaillible, que PEsprit habite en nos caurs...

B 11 convient enfin de noter qu'un acte de foi ne peut se réduire au chant d'une formule,
mais doit se traduire précisément en un acte. La foi chrétienne ne se récite ni ne se chante, elle se
vit d'abord. le vrai Credo de la messe dominicale, le chrétien le réalise en recevant le Corps et
le Sang du Seigneur. Sous ce rapport, chanter le Credo est, pour tout fidéle, un engagement implicite
a communier ensuite.

Aussi la sainte liturgie ne sinquiéte-t-elle pas de ce que la plupart des messes (comme
Cest effectivement le cas) ne posséde pas de Credo, mais en revanche elle serait pleine
de soucis s5i la plupart des fidéles ne communiaient pas. Elle attache moins de prix,

So




LE CREDO

dans la paix solennelle de sa célébration, a la proclamation tumultueunse et bruyante
de Porthodoxie, qu'a la mémoire de « la passion si bienheureuse du Christ, de sa
Résurrection et de son Ascension dans la gloire des cienx » (Unde et memores),
mémoire que vient ratifier I'Amen du communiant.

L. D.

[a fonction et la forme

N by

Le Credo a toujours été & part parmi les chants de I'Ordinaire. Le fait qu'il soit noté a part,
aprés les dix-huit « Ordinaires », dans le Kyriale Vatican de 1905 en est encore un indice.

Le « Symbole de Nicée et de Constantinople » est en réalité un symbole baptismal. II a été
introduit dans le rite de la messe d’abord en Orient, puis en Espagne, oti, depuis la fin du 6¢ siécle,
il a été récité avant le Pater Noster par le peuple entier. Le Credo a été mis 4 sa place actuelle
aprés I'évangile lorsque Charlemagne, dans sa chapelle du palais d’ Aix-la-Chapelle, I'introduisit dans
la liturgie de la messe. L'actuelle traduction latine remonte i cette époque. Elle provient vraisem-
blablement de Paul d’Aquilée, qui enseignait la grammaire a4 I'école de la cour de Charles et qui
devint en 787 patriarche d’Aquilée. De la cour de Charlemagne, 'usage du Credo dans la messe
s'est peu & peu étendu. Mais lorsque I'empereur Henri II vint 2 Rome en 1014, il fut étonné
de constater que, dans cette ville, on ne chantait pas de Credo 2 la messe. On lui expliqua que I'église
n’avait pas besoin de déclarer si souvent sa foi, puisqu'elle n’était nullement touchée par les erreurs.
Cependant le pape Benoit VIII, sous la pression de I'empereur, ordonna finalement I'usage du Credo
dans la messe pour toute I'Eglise.

Le Credo west donc pas, a Vorigine, un chant. C'est une formule de profession de
foi. Dans la messe, le Credo w'était pas chanté. C'est en Orient qu'il devint ce que
nous appelons chant liturgique. Comment ? Le Credo n'est pas un texte lyrique
et Pon wanrait probablement pas l'idée de chanter le Credo pour orner musicale-
ment la liturgie. D’autres rites §'y prétaient bien mieux. Le chant du Credo a dii venir
d'un besoin : on a probablement considéré la profession de foi comme la proclamation
dune formule juridique. Or on avait coutume de dire avec une certaine solennité de
telles formules. Nous en avons plusienrs exemples.

Le Credo devait étre chanté par le peuple ou par toute I'assemblée réunie, comme le montrent
plusieurs témoins du Moyen Age. Mais on rencontra des difficultés dues & I'ampleur et 2 la
forme littéraire du texte. Clest ainsi que, depuis le 10¢ siécle, 'exécution du Credo fut confiée
au cheeur des clercs, ainsi quaux sous-diacres, « basilicarii », etc. Il est malgré tout remarquable
que la mélodie I du Credo de I'édition vaticane a sans doute des rapports étroits avec une ancienne
mélodie de la ballade populaire du Chevalier Barbe-Bleue, répandue a travers I'Europe. Une source
italienne du 15¢ siécle est 3 la base du Credo sur la mélodie « Vexilla Regis prodeunt », et
un synode de Bile en 1503 réprouve que le Credo soit chanté sur une mélodie paysanne que les
pélerins et les vagabonds chantaient sur la route de saint Jacques de Compostelle. On a toujours
essayé de faire chanter le Credo par le peuple en lui donnant une mélodie populaire. Cela ne
s'est probablement: pas toujours réalisé sans modifications ou . abréviations du texte. Les abréviations
du texte du Credo sont trés fréquentes dans les manusctits du Moyen Age tardif. On a, de bonne



LE CREDO

heure, utilisé la langue populaire pour le chant du Credo. Berchtold de Regensburg (+ 1272)
mentionne le fait que le peuple entonnait souvent pour le Credo un chant dans sa langue mater-
nelle : « Je crois au Pére... »

Cependant, durant longtemps, le Credo #’a visiblement pas été considéré comme un chant
an méme titre que les autres chants de la messe. Pendant que de nouvelles mélodies étaient créées
sans cesse pour les autres piéces de 'ordinarium missae, on en resta pour le Credo, sauf pour les mélo-
dies populaires, 4 la seule mélodie I de I’édition vaticane. Les mélodies II, V et VI de I'édition
vaticane ne sont que des variantes de la mélodie 1. Alors que, depuis longtemps, on utilisait les
autres chants de I'ordinatium missae pour les créations polyphoniques, on ne le faisait pas pour le -
Credo. Ce n’est qu'au 15¢ siécle quon constate une floraison d’harmonisations du Credo & une et
a plusieurs voix. A cette période appartiennent les mélodies III et IV de I'édition wvaticane.

Au cours de la phase suivante, le Credo a changé maintes fois de fonction. 11 devint, par
exemple, une représentation musicale des événements les plus importants de histoire du salut.
Et, pour le Credo comme pour tous les autres chants de la messe, on constata une tendance i en
faire un chant d’accompagnement. Ainsi, aprés avoir terminé sa récitation du Credo, le célébrant
n’attendait pas la fin du chant. Le Credo devint alors chant d’offertoire.

® Si nous cherchons aujourd’hui comment aménager de maniére adaptée & la célébration
la profession de foi dans la messe, les données sont tout autres qu'd I'époque carolingienne. Dans
notre univers, les formules juridiques ne sont plus chantées. La proclamation d'un texte, surtout
dans les langues modernes, ne présente pas de probléme. En revanche, si le Credo est aujourd’hui
chanté, cette ornementation est une expression de solennité. Et naturellement, le chant agit ;
il crée I'unité, oblige i I'engagement. Mais il n’est pas obligatoire de chanter le Credo. Il suffit
en regle générale de le dire ensemble. Il est & décider, selon les circonstances, si on le chante ou
si on le récite.

® Une question particuliére est de savoir ce qu'il en est d'un Credo en forme de lied ou can-
tique strophique : le Credo peut-il &tre remplacé par un cantique ? Tout dépend de savoir si
le Credo doit étre compris comme la ratification, par le symbole dogmatique, de la foi de Nicée-
Constantinople, ou, dans un sens plus large, comme un acte de confession de la foi. Dans ce dernier
cas, au lieu du Credo, d’autres formules de profession de foi seraient possibles, comme le symbole
des apdtres, ou des cantiques du Credo. A condition cependant que le texte du chant soit vraiment
un acte de profession de notre foi chrétienne et que la mélodie y soit adaptée. 11 est évident que la
décision concernant cette question ne peut étte laissée au libre choix de chacun.

Dr H. HUCKE

Les acteurs

Draprés la formulation employée (« Je crois »), le Credo serait plutét une profession de foi
individuelle. Mais la liturgie latine en a fait un chant de I'assemblée, entonné par le célébrant.
Les nouvelles rubriques portent les mémes mentions qu'au Glotia. Les Directives pratiques indiquent
également : « Le célébrant entonne le Credo i son siége, et peut le chanter ou le dire avec les
fideles ».




LE CREDO

Introduit dans la messe en Gaule comme une profession de foi commune, il y fut
sans doute chanté 4 Uorigine, de maniére plus mélodique qu'en Ovient. Et il est chanté
par le peuple (témoignage du 9¢ siécle en Gaule). Cependant, dés le 10° siécle on le
voit chanté aussi par le clergé (cela tenait parfois lien d'homélie...).

Les formes musicales primitives apparaissent conformes & cette exécution populaire directe,
comme en témoigne la formule vaticane I, alors que le Credo IV (de composition tardive) refléte
I'usage de deux cheeurs. Mais certaines Eglises n’admettaient pas I'alternance : il fallait que chacun
confesse sa foi entiére. Et il est & noter quaux 16e-17¢ siécles, le Credo échappe généralement 2
I'habitude de l'alternance orgue-cheeur.

Une polyphonie « homophonique » est possible si elle comporte une participation du peuple
(alternante ou concertante) ; on peut d’ailleurs se contenter de solenniser certains passages, comme

la messe « festive » de David Julien.
J. B.

N. B. — Le Kyriale simplex reproduit les Credo I, II et III, plus le Credo ambrosien (N.D.LR.).

e texte francais

Formule dogmatique, la traduction n’en pouvait étre que rigoureuse. Ce n’est pas une hymne
comme, par exemple, le Te Deum.

Je crois...

Il s'agit de I'engagement personnel de chaque croyant en réponse au don que Dieu lui a fait,
a I'appel qui lui a été adressé.

en un seul Dieu, [e Pére fout-puissant, Créateur du ciel et de la terre, de l'univers visible et
invisible. (Ces mots ont été déja expliqués dans le Gloria ou le Sanctus). Dieu, pour le chrétien,
n'est pas 'Etre supréme, inaccessible, abstrait. Il est le Pére, dont je tiens mon existence, et qui se
révéle.. en un seul Seigneur, Jésus-Christ, le Fils unique de Dieu (cf. ces mots dans le Gloria).
La suite :

Né du Pére avant tous les siécles,

Il est Dieu, né de Dieu.

Lumiére, née de la Lumiére,

Vrai Dieu, né du vrai Dieu.

Engendré, non pas créé — de méme nature que le Pére —

et par lui tout a été fait.

est un développement sur la personne de.Jésus. considérée.dans.sa. relation.avec le. Pére, et dans.
la ligne de ce chapitre 1 de St Jean, qui figurait naguére en fin de messe :

Le verbe était dés le commencement...

. et le Verbe était Dieu.

Par lui tout a été fait...
En lui était la vie (cf. aussi 1™ épitre de St Jean)



LE CREDO

Pour nous les hommes et pour notre salut, il descendit du ciel. Voici annoncée sa venue dans
I'histoire des hommes et son dessein de salut. Révélation dont on énumére les événements marquants
(comme aussi les déroule I'année liturgique) :
sa naissance parmi les hommes :

Par I'Esprit-Saint, il a pris chair de la Vierge Marie et s'est fait homme,
sa passion et sa mort : .

Crucifié pour nous sous Ponce Pilate, il souffrit sa passion et fut mis au tombeau.
sa résurrection :

Il ressuscita le troisiéme jour, conformément aux Ecritures.
son retour au ciel pour prendre place « a la droite du Pére » :

Et il monta au ciel ; il est assis & la droite du Pére.
sa manifestation 4 la fin des temps :

Il reviendra dans la gloire pour juger les vivants et les morts et son régne n'aura pas de fin.
Je crois en I'Esprit-Saint, qui est Seigneur et qui donne la Vie. Il procéde du Pére et du Fils.
Avec |e Pére et le Fils, il regoit méme adoration et méme gloire. Il a parlé par les Prophétes.

Toute cette histoire de la venue de Dieu parmi les hommes s’est opérée sous l'impulsion du
méme esprit : don de la vie 4 l'origine, inspiration des Prophétes ; lumiére accordée au peuple de
Dieu en marche, don du Fils, animation du peuple qui continue de cheminer.

. en I'Eglise, une, sainte, catholique et apostolique,

I'Eglise, mystére de foi, et non pas seulement société administrative. Une fondamentalement,
dans la diversité de ses membres et leur dissémination. Une parce qu'elle est Jésus-Christ continué
et corps régi par l'unique Téte. Catholique, plutdt que « universelle » ; il ne s'agit pas d’une
qualité seulement géographique, mais essentielle, tous les hommes sont appelés a entrer dans la
communauté (Mt. 28). La proclamation du Credo peut nous guérir de cette myopie qui nous fait
toujours penser d’abord au partiel avant de voir I'ensemble. Apostolique, toujours en mouvement,
en attitude de don ; « missionnaire », comme on dit, non pas de nos gofts, de nos sentiments,

instinctivement, mais du témoignage des Apétres, c'est-i-dire de Jésus-Christ.

Je reconnais un seul baptéme, pour le pardon des péchés.

En versant son sang pour le pardon des péchés, Jésus-Christ a donné au baptéme de Jean-
Baptiste une portée nouvelle (Mt. 28). Le baptéme plonge le chrétien en la mort de Jésus-Christ
pour le rendre participant 4 sa Vie. Reconnaitre cela, C’est étre sauvé,

J'attends la résurrection des morts et la vie du monde & venir,

non pas les bras croisés (Ac. 1), mais précisément en vivant ce baptéme, c'est-d-dire le mystére
pascal de Jésus-Christ, en passant chaque jour de la mort 4 la vie, dans l'attente active du retour
du-Seigneur, de ce Jour o sera compléte la communauté des Vivants.

54

&



LE CREDO

Amen.

Le mot final, qui scelle la proclamation, la récapitule et la signe, est un cri de louange : oui,
cest vrai. Aussi consistant que le roc sur lequel I'Eglise est fondée. Le grec avait adopté amen,
puis le latin, enfin presque toutes les langues du monde. J'aime que les chrétiens aient un mot 4 eux
pour dire I'adhésion la plus profonde, la plus essentielle 2 la réalité ineffable qui n’a pas de commune
mesure avec les projets de tous les jours.

Cl. R.

la catécheése aux enfants

Il est peu facile de commenter correctement le Credo dans la célébration eucharistique. Cet
énoncé théologique parait un peu sec et statique dans le mouvement général d’'une messe redevenue
vivante. On la présente souvent comme une réponse de notre foi a la Parole entendue. C'est une
bonne maniére de lintégrer, de le désimmobiliser, de le réchauffer, en quelque sorte.

Le Credo est une magnifique évocation de la geste de Dieu, de la magnificence de Dieu
envers les hommes. Cest comme un Magnificat qui détaillerait toutes les « merveilles » que le
Seigneur fait pour nous. Mais il faut réapprendre aux chrétiens a le dire ainsi, avec cet émerveille-
ment, cette émotion, cette puissance d’engagement.

Dans le rite byzantin, nous y sommes aidés par la maniére dont les fidéles s’invitent mutuel-
lement a4 ce chant, i cette « confession » :

« Aimons-nous les uns les autres,
afin que dans un méme esprit nous confessions
le Pére, le Fils et le Saint-Esprit... »

A Taizé, méme appel 4 la charité d’abord, méme insertion dans une attitude de vie

« Unissons-nous dans l'amour fraternel
et confessons d'un cceur unanime

la foi de I'Eglise universelle :

Je crois... etc. ».

Le Credo aménera, trés naturellement, une évocation du baptéme :
— Que demandez-vous i I'Eglise de Dieu ? La foi.
— Que vous donne la foi ? La vie éternelle.

Tout le Credo est compris entre ces deux réporses qui ouvrent le rite actuel du Baptéme
et qui sont trés exactement I’écho des premiéres et des derniéres paroles du Credo.

Nous insisterons sur le mot »7e dans la réponse a la question : « Que vous procure la foi ? ».

« Vie éternelle », si on ne prend garde de créer un velief en soulignant, selon I'oppor-
tunité, un des deux termes, est devenu une de ces locutions abstraites du vocabulaire
« sacvé », tellement « sacré » qu'on n'en est plus atteint. Cest une de ces expressions
auxquelles on ne mouille plus. Ca ne « mord » plus. Si nous reprenons conscience
que dans « vie éternelle » il y a vie, vie pour toujours mais aussi vie tout court



LE CREDO

(Cest-a-dire que celui qui ne l'a pas est comme mort), nous redevenons capables d'étre
frappés et convertis par la réalité bouleversante que ces mots, habituellement, n'évoquent
plus que sourdement.

Le Christ a beaucoup plus parlé de « vie » que de « vie éternelle ». « Je suis la Voie, la
Vérité, la Vie ».

Nous pensons, par ailleurs, qu’il est bon d'éviter d’avoir sur la foi, avec des préado-
lescents, un enseignement triompbhaliste. La foi des jeunes, comme la foi d'un certain
nombre d’adultes, est sowvent une foi difficile. Il est bon de le lenr dire. Rien ne
m’aide autant & croire que d’entendre un croyant m'avouer que, pour lui aussi, c'est
difficile.

La foi est une fidélité, c'est une vie, une adhésion. C’est, bien souvent, continuer
a adbérer & quelqu’un parce qu'on se souvient qu'un jour on a été sir de cette Présence,
de cet appel, de cet Amour. Mais la foi n'est que rarement une illumination, et il faut
avoir le courage de le lenr dire.

Plusieurs chants du seuil expriment cette difficulté : « Ils s'attachérent a leur Dieu dans la
foi obscure... Que la nuit me dure, ami, que la nuit me dure » (Pére Cocagnac, disque JCP3).
Le théme de la nuit est le creux nécessaire au théme de la foi. Nous chanterons avec les enfants
le courageux : « Je m’en vais bien des fois mon Seigneur avec toi me promener la nuit... » (Disque
Diem, Bel-Air 211007) du Pére Duval.

Si nous lisons Hébreux 11, 1-40, nous soulignerons : « C'est dans la foi qu’ils moururent tous
sans avoir re¢u Pobjet des promesses, mais ils Iont vu et salué de loin... Ils sont & la recherche
d'une patrie... »

® QUESTIONS : Le Credo est-il le simple énoncé des vérités a croire ? Qu'est-il ? Que
fait dire & nos fréves d’Orient la liturgie byzantine avant le chant du Credo ? Que vient
demander au prétre le candidat au baptéme (on, en son nom, ses parrain et marraine) ?
A qui adresse-t-il cette requéte ? Qu'est-ce que « croire en Dien » ?

¢: E



