Ce que nous appelons
I’”ORDINAIRE

On a coutume de ranger les chants de la messe en deux séries de cing chants. La premiére
(Kyrie — Gloria — Credo — Sanctus — Agnus) est appelée « Ordinaire » ou « Commun »
parce qu'elle se compose de textes invariables qui reviennent (ou peuvent revenir) & toutes les
messes. La seconde (Introit — Graduel — Alléluia ou Trait — Offertoire — Communion) comprend
les chants dont les textes varient d'une messe & l'autre.

C'est 1& une classification tout empirique. Elle a tiré sa fortune de cette réalité pratique que
les chants invariables de 1'Ordinaire, étant répétés, deviennent plus connus et donc plus faciles
& chanter, tandis que les chamts variables du propre sont presque ipso facto réservés & une
schola.

Liturgiquement toutefois, cette vision des chants dans la messe n'a pas de
justification intrinséque ; elle risque méme de fausser la vraie compréhension
du déroulement de la célébration. Ainsi, en ramenant le chant de la messe
a deux séries de cing pi€ces, un musicien risquera toujours d'oublier que le
principal de la messe chantée est ailleurs : la préface, les acclamations et
dialogues, la priére universelle, le Pater, etc. Le méconnditre aboutirait &
défigurer la célébration. Ou bien, en considérant d'un bloc les chants du
propre, on est tenté de les metire sur le méme plan. Pourtant, si l'introit, I'offer-
toire et la communion ont une analogie en tant qu’antiennes processionnelles,
le graduel doit étre placé tout & fait a part en raison de son importance
éminente comme psaqume de la liturgie de la Parole et de sa forme respon-
soriale.

Cette réflexion s'impose encore bien davantage quand il s‘agit de l'ordinaire. Chacune
des cinq piéces qui le composent constitue une action originale et un moment spécifique
de la célébration par sa nature, sa fonction et sa forme. Du point de vue des rites, I'ordinaire
n’existe pas. Mdais on y trouve une section acclamative de la grande priére eucharistique (Sanctus),
une litanie d'accompagnement du geste de la fraction (Agnus), une litanie de supplication
initiale (Kyrie), une hymne autonome (Gloria) et la récitation du Symbole de la foi (Credo) (1).

Lorsqu’on a donné une existence autonome & I'Ordinaire en I'englobant dans
une composition musicale unifiée (par la polyphonie & partir du 14° siécle et
de maniére plus artificielle dans le Kyriale Vatican au début de ce siécle),
c’était par une abstraction et ce fut au détriment de la vraie structure de la
célébration (2). L'unité musicale est certes souhaitable et elle importe grande-
ment & I'homogénéité de I'action rituelle. Mais en imposant & la messe ceite
superstructure, on a négligé ou détruit des structures plus réelles et plus impor-
tantes. En traitant dans le méme genre musical des piéces qussi différentes,

(1) L'te missa est, monition diaconale suivi d'une acclamation, est encore tout autre chose et doit éire
compté parmi les dialogues et acclamations, non parmi l'ordinaire. Il n‘apparait pas dans le Kyriale simplex
de 1965. Chanter I'lte missa est sur l'air du Kyrie est purement exirinséque et n'a pas de sens du point de
vue de la fonction.



leur originalité de cri de supplication, d’hymne, d'acclamation ou de litanie
s’estompe. Surtout, pour donner une parenté au Kyrie, au Sanctus, et & I'’Agnus,
on les a le plus souvent coupés musicalement de leur contexte immédiat. En
les traitant une & une, on introduisait des hiatus dans des unités rituelles
lyriques indivisibles : Dialogue initial-Préface-Sanctus-Doxologie du Camon ;
ou bien : Pater-embolisme-Pax Domini-Agnus Dei, etc. On accentuait encore
la pulvérisation de rites successifs dont souffrait déja une liturgie surchargée
et dont les grands axes étaient devenus difficilement saisissables.

Puisque la restauration actuelle tend & rendre & la célébration ses significations essentielles
et son unité d'action, il est trés important que les chonis y jouent leur vrai réle. Chaque chant
doit, non pas interrompre, mais faire progresser l'action, parce qu'il la constitue. Déja le fait que
le célébrant n'ait plus & redire les chants de son cété (processionnaux, Gloria, Credo) ni & leur
superposer d'autres textes ou d’autres actions (Graduel, Sanctus) facilite grandement cette rénova-
tion. Mais il faudra que les compositions musicales soient, de leur cbté, mieux ajustées & l'action
continue. On serait choqué qu'un Gloria soit fait d'un pot pourri de morceaux de tonalité
ou de style différents. Comment ne l'est-on pas qu'un Sanctus ne tienne pas compte de la fin
de la préface qu'il prolonge indivisiblement ? Que de hiatus entre des tons et des modes incom-
patibles se produisent entre le Per Ipsum, le Pater, le « Délivre-nous, Seigneur », le « Que la
Paix du Seigneur » et 1' « Agneau de Dieu » ? Ne pas attacher d'importance & ces détails et
traiter chaque petit bout comme musicalement autonome, c’est introduire la discontinuité perpé-
tuelle. L'homogénéité de l'action liturgique commune est nécessaire cu golt spirituel.

1l importe donc plus que jomais, en cette époque de création, d'avoir bien saisi la signi-
fication rituelle de chaque piéce chantée et comment elle s'insére dans le déroulement de l'action
liturgique.

Le souci d'insérer toujours plus organiquement chaque piéce de Il'ordinaire
dans l'ensemble de la célébration devra faire apparaitre davantage quel
contresens on commet en ne chantant durant la messe que des piéces secon-
daires ou annexes sans que les expressions lyriques fondamentales de la célé-
bration comme les dialogues, les acclamations, la préface, le Pater, etc., soient
d'abord ellessmémes chantées : un peu comme si, dans un concerto de violon,
on ne jouait que la partie d'orchestre sans le concertiste...

Sans doute, l'effort accompli depuis dix ans pour restaurer dons les messes lues, & c6té des
cantiques, le Kyrie, le Sanctus, I'’Agnus, a constitué un élément important dans la réédification
des assemblées chantantes, chaque fois que la messe chantée ne pouvait étre réalisée (parce
qu'on devait alors y exécuter, en principe, tous les chants en latin). Il manquait pourtant, dans
ces messes lues, l'essentiel : le chant des ministres et celui des réponses du peuple.

(2) Le chant grégorien (pour autant que nous puissions parler de chant grégorien au sujet des chants de
l'ordinaire, dont les mélodies les plus anciennes n’ont été transmises que des siécles aprés le pape Gré-
goire le Grand) n'a pas encore connu d'ordinaires de la messe, mais seulement diverses piéces de chants.
L'origine du cycle de l'ordinaire ne commence qu'au 14° siécle. Cette innovation prouve que l'on avait
perdu le sens des différences concernant les fonctions propres des divers chants. Forme, structure et style
des différents « morceaux de l'ordinaire » étaient soumis par conséquent & des lois trés différentes de celles
de la liturgie. L'ordinarium missae devient une forme musicale autonome. Prenant modéle sur ces « messes »
polyphoniques, on a également groupé des mélodies & une voix en « ordinaires » et I'Edition Vaticane,
probablement pour des raisons pratiques, a suivi cet usage lors de la publication de son Kyriale en 1905 ;
l'acclimatation était faite. Seules, les mélodies du Credo restérent en dehors des ordinaires, parce qu'en
raison de leur petit nombre, elles étaient difficiles & répartir de la méme maniére.

"



La publication du nouvel ordo missae et du nouveau ritus servandus, aprés l'ouverture
faite & la langue des fidéles pour les chants intéressant le peuple, va permetire sur ce point un
grand progrés liturgique et pastoral. La distinction trés radicale qui existait jusqu'ici entre missa
lecta et missa cantata — soit en raison des prescriptions concernant la langue liturgique,
soit & cause des rubriques concernant chaque chant — se trouve considérablement atténuée, au
bénéfice de la participation active.

On est désormais invité a considérer la messe célébrée avec participation du peuple. Celle-ci
peut toujours étre chantée ou lue. Mais il ne s'agit plus de deux formes exclusives : une célé-
bration ou tout ne serait que chanté, et l'autre ou tout ne serait que récité (3).

La forme normale dont on doit s'inspirer et vers laquelle on doit tendre reste
la célébration chantée (4). Elle se caractérise d'abord par le chant du célébrant
et du peuple dans les actions dominantes (« Le Seigneur soit avec vous —
Prions le Seigneur — Amen » ; et surtout : Dialogue de la préface, Sanctus,
Doxologie du Canon, Amen). Elle inclut ensuite logiquement la solennisation
par le chant de tout ce qui peut étre correctement et fructueusement exécuté
par I'assemblée présente. Lorsque pour chaque chant, ou chaque élément, la
rubrique dit « cantatur aqut recitatur », « cantatur qut legitur », etc., un juge-
ment pastoral doit intervenir pour décider si le chant peut et doit éire mis en
ceuvre, ou si l'on doit s'en tenir & une bonne proclamation ou récitation
commune (par exemple pour I'évangile, la priére universelle, le Credo, etc.).
Dans cette perspective, on constate que les dialogues et acclamations
peuvent, la plupart du temps, étre chaniés, et que la célébration y trouve bien
plus de vie et d’homogénéité. Ensuite on n'aura généralement qucune diffi-
culté & chanter les piéces de I'Ordinaire, au moins le Sanctus, I'Agnus et le
Kyrie. Pour les piéces du propre, les Directives pratiques pour la célébration de
la messe avec participation du peuple, publiées par la Commission épiscopale
en novembre 1964, donnent des solutions assez graduées pour que chaque
assemblée trouve la formule correcte et profitable qui lui convient (5).

Ainsi, un grond nombre de messes dominicales actuelles qui sont lues avec chants,
pourront cisément, moyennont de faciles améliorations, devenir des messes chantées, acquérant
une valeur & la fois plus liturgique et plus pastorale (6). Aprés les dialogues et acclamations,
les piéces de 1'Ordinaire constituent, dans ces messes, 1'élément le plus usuel et celui qui pose
le plus de questions pratiques. A ces questions le présent numéro voudrait répondre.

J. GELINEAU, s. j.

(3) La forme « lecta » admettait déja dans l'usage antérieur le chant de certaines pieces de l'ordinaire ou
du propre. (On recommandait seulement de ne pas en chanter tellement qu'on sembldt démarquer la messe
chantée). On sait maintenant que le célébrant peut méme joindre sa voix & ces chants, comme au Sanctus
et au Pater. Inversement, la forme « cantata » laisse désormais le choix entre le chant et la simple pro-
clamation des lectures (cantatur vel legitur) et de la priére universelle. Pour les chants intercalaires, la for-
mule est la méme (canentur aut legantur, OM 14, RS 46, de méme que pour les autres chants (cantatur
vel recitatur, OM 8, 9, 10 etc.).

(4) Constitution de Liturgie, art. 113.

(5) N° 21-27 (Introit) ; 76-77 (Offertoire) ; 103-106 (Communion).

(6) A linterdiction trés juridique prohibant le « mélange des genres » (chant et récitation), il faut donc
substituer un principe positif de solennisation proportionné aux possibilités de chaque assemblée, ce qui
correspond mieux & l'esprit de la Constitution de liturgie.

10



