——— — A ——

:
|
!
/

PREAMBULE

CONVENAIT-IL a un Concile de consacrer une constitution,

et donc un si grand nombre d’heures de préparation,

de discussion et de scrutins, a la liturgie ? Aucun concile
ne l'a jamais fait, si méme certains d’entre eux ont touché,
par la bande, quelques problémes liturgiques particuliers.
Avant de commenter la maniére dont, dans son préambule,
la Constitution répond elle-méme, de fagon trés précise, a
ces qquestions, on nous permettra d’envisager d’abord, d’une
facon générale, et la nature du Concile et celle de sa Consti-
tution sur la liturgie.

On se représente souvent les conciles — d’aprés ce qu’il
en reste dans Denzinger, par exemple — comme passant
leur temps a définir des dogmes et — ce qui est la méme
chose vue d'une maniére négative — a fulminer des ana-
thémes. Or Jean XXIII, dans son discours d’ouverture du
11 octobre 1962 a radicalement écarté un tel programme
pour le II° Concile du Vatican.

Nous n’avons pas..., comme premier but, de discuter
de certains chapitres fondamentaux de la doctrine de
I'Eglise, et donc de répéter plus abondamment ce que
les Peres et les théologiens anciens et modernes ont
déja dit... S’il s’était agi uniquement de discussions de
cette sorte, il n’aurait pas été besoin de réunir un Con-
cile cccuménique... Il faut que cette doctrine certaine
et immuable, qui doit étre respectée fideélement, soit
approfondie et présentée de la facon qui répond aux
exigences de notre époque... Il faudra attacher beaucoup
d’importance a cette forme et travailler patiemment,

s’il le faut, & son élaboration, et on devra recourir a-

-



8 : COMMENTAIRE DE LA CONSTITUTION

une facon de présenter qui corresponde mieux & un en-

seignement de caractére surtout pastoral (DC 4 novem-
bre 1962, col. 1382-1383).

On a répété a satiété que ce concile n’était pas doctrinal,
mais pastoral. C’est ld une opposition fausse. Qu’il soil
pastoral, c’est évident. Et quel concile ne le serait, s’il veut
se montrer fidele & la mission de 1’Eglise, dont il est chargé
de prendre conscience et de réviser les objectifs? La loi
supréme n’est-elle pas le salut des dAmes? Mais si, & cer-
taines époques, le salut des dmes exige l'affirmation plus
précise — et donc plus technique — de certaines vérités
dogmatiques, il n’en est pas de méme en notre temps. Au
lieu d’anathémes, le Concile a lendu au rapprochement, a
I'oubli des injures, a la réduction des distances et des diver-
gences. Car, s’il convient de lutter sans retard contre les
hérésies au moment méme ol elles surgissenl et risquent
de briser l'intégrité doctrinale et I'unité de 1'Eglise, il est
inutile de répéter les mémes anatheémes, déja enregistrés
et bien connus, contre les lointains descendants de ces
hérétiques, nés et établis dans la bonne foi, et nullement
désireux d’augmenter les divisions.

Pastoral, le Concile d’aujourd’hui n’est done pas dogma-
tique, et encore moins théologique (ce qu’aucun concile ne
doit étre et n’a jamais été). Ce n’est pas a dire qu’il ne doive
pas étre doctrinal. Comme l’ont fait remarquer plusieurs
Péres : qu’est-ce qu’une pastorale qui ne s’appuie pas sur
la doctrine? Quelle nourriture donne-t-on aux brebis du
Christ (car « pascere » ne signifie pas d’abord guider mais
nourrir, mener aux pAturages verts et aux sources fraiches)
si ce n’est la vérité ? Seulement, celte vérité peut n’élre pas
exprimée en termes abstraits ou négatifs. Et tel est le cas

avec la liturgie, qui nous offre un cas privilégié de doctrine
incarnée dans la pastorale.

Voici quelque vingt ans — & peu prés quand, avec le
Centre de Pastorale thurglque, la locution qui le dénomme
fit son apparition dans le vocabulaire ecclésiastique fran-
¢ais — il ne manqua pas d’esprits critiques pour dénoncer
ce qui leur apparaissait une contradiction dans les termes :
la liturgie étant, sinon un pur cérémonial, du moins un
ensemble d’actions et de formules ordonnées a procurer

N TR NN RN




PREAMBULE 9

la gloire de Dieu seul, et la pastorale étant 1’art tout pragma-
tique de conduire les fidéles, prétendre les unir équivalail
a vouloir marier 1'eau et le feu, le jour et la nuit. Le Con-
grées de Lugano (1954), celui d’Assise (1956), I'Instruction
De Musica sacra du 3 septembre 1958, ont, de facon de plus
en plus éclatante, fait justice de cette prétendue incompati-
bilité et permis d’aflirmer sans crainte que la liturgie est
. essentiellement pastorale. Ce que Mediator Dei (1947) avait
déja amorcé en refusant de définir la liturgie comme 1’or-
donnancement d'un spectacle, et en insistant sur la partici-
pation des fideles.

La méme encyclique rappelait la doctrine traditionnelle,
condensée dans 1’'adage « Lex orandi, lex credendi », selon
laquelle la pratique liturgique engage nécessairement d 'im-
portantes vérilés doctrinales, ce qui explique la sollicitude
du Saint-Siége pour ce qui pourrait sembler de simples
pratiques cultuelles.

Ce droit indiscutable (de régler la liturgie) de la
hiérarchie ecclésiastique est corroboré... par le fait que
la liturgie sacrée est en connexion intime avec les prin-
cipes doclrinaux qui sont enseignés par 1'Eglise comme
points de vérité certaine, et par le fait qu’elle doit étre
mise en conformité avec les préceptes de la. foi catho-
lique édictés par le magistére supréme pour assurer
I'intégrité de la religion révélée de Dieu (EP 537; BP,

Prag).

On voit donc que s’occuper de liturgie, pour le II° Con-
cile du Vatican, était tout a fait normal en raison de la
portée pastorale de tout ce qui touche a la liturgie, mais
aussi en raison des options doctrinales engagées dans les
normes arrétées par le Concile. Sans doute, la Constitution
n’a entendu rien définir. Il n’en reste pas moins qu’elle
contient de nombreuses affirmations, par exemple sur le
sacerdoce des fideles; sur la présence du Christ, sous diffé-
rents modes, dans ’action liturgique; sur la louange divine,
ccuvre de toute 1'Eglise et non pas des seuls fidéles juridi-
quemenl députés a cet effet, etc. — qui fonl avancer un
certain nombre de problémes et dont, par conséquent, les
théologiens auront & tenir compte.



I0 COMMENTAIRE DE LA CONSTITUTION

Cette Constitution fait donc ceuvre doctrinale, 4 sa ma-
niere, qui est tout a fait celle d'un concile et en particulier
de ce Concile. Cette maniére a été caractérisée ainsi par
M. Martimort, selon une dépéche de 1'agence Kipa (30 octo-
bre 1962) qui a été plusieurs fois reproduite, par exemple
par A. WeNGER, Vatican II premiére session, Paris, 1963,

p- 8a.

Un nouveau langage théologique, un nouveau style
ecclésiastique est créé, et on le retrouve seulement dans
le schéma de la liturgie. Jadis, le style de la théologie
était scolastique et on le retrouve dans tous les aulres
schémas. Le style dans le schéma de la liturgie est
biblique et patristique, entierement orienté vers la pas-
torale. Ce style est compris du peuple et touchera pro-
fondément les hommes. C’est un style en usage chez les
orthodoxes, les protestants, et méme chez les paiens.

Cette maniére rejoignait le souhait présenté par le
Dr Skydsgaard s’adressant & Sa Sainteté Paul VI au nom
des observateurs délégués, le 17 octobre 1963 :

Que Votre Sainteté me permette... d’exprimer le vif
espoir que les lumieéres d'une telle théologie concréte
et historique, c’est-a-dire nourrie de la Bible et de 1'en-
seignement des Péres, brilleront de plus en plus dans
les travaux de ce Concile (DC 3 novembre 1963,
col. 1426).

A qui le pape devait répondre :

Ces développements que vous appelez de vos veeux,
d’une théologie « concrete et historique », « centrée
sur 1’histoire du salut », nous y souscririons volontiers
pour Notre part... (ibid., col. 1423).

Est-il permis de dire enfin que non seulement le Concile
n’a pas perdu son temps en consacrant quinze congrégations
générales (sans parler des innombrables séances de com-
missions) a examiner la constitution sur la liturgie, mais
(que ce travail, indépendamment de son résultat, a retenti

O Y B R ——

el A e

P R RN Wi TR TT=one=

Rp— D R R RO T RO R TR T SRR

i
!
|
|
|
|
&




e

l
|
|
b

LA LITURGIE AU CONCILE I

o

sur toute la suite des travaux ? C’est sans doute pour avoir, si

1'on ose dire, baigné dans cette théologie concréte et bibli-

que, dans cette doctrine aux innombrables résonances pasto-
rales, cecuméniques, missionnaires, qu’une majorité impor-
tante a demandé la refonte du schéma sur la révélation, dont
le caractére restrictif, négatif, parce que trop scolaire, lui
sautait aux yeux par contraste.

En commencant ses travaux par la constitution sur la litur-
gie, le Concile s’est engagé dans sa voie propre, il a essayé
une méthode, un langage, un style qui le caractériseront
sans doute dans 1'histoire, mais surtout qui lui permettront
au-dela des énoncés théoriques ou juridiques actuelle-
ment promulgués — de porter des fruits abondants dans 'a-

venir.

Pourquoi le Concile s’occupe de la liturgie

1. La réponse que nous venons de fournir a un plan trés
général, le Concile la donne avec plus de précision en rap-
pelant les objectifs du Concile tels que les avait énoncés
Jean XXIIT deés sa premiere encyclique, Ad Pelri cathedram,

du 29 juin 1959 :

Le but principal du Concile consistera & promouvoir
le développement de la foi catholique, le renouveau mo-
ral de la vie chrétienne des fideéles, 1'adaptation de la
discipline ecclésiastique aux besoins et aux méthodes
de notre temps. Ce sera assurément un admirable spec-
tacle de vérité, d’unité et de charité dont la vue sera,
Nous en avons confiance, pour ceux qui sont séparés
de ce Sidge apostolique, une douce invitation & recher-
cher et & trouver cette unité pour laquelle Jésus-Christ a
adressé A son Peére céleste une si ardente priere (DC

19 juillet 1959, col. go7).

Quant a la finalité missionnaire du Concile, énumérée en
quatrieme lieu dans notre article premier, si elle n’est pas
explicitée dans le texte ci-dessus, elle ne peut faire de doute,
surtout si I’on se rappelle combien de fois Jean XXIII a pré-
senté le Concile comme une nouvelle Pentecdte.

Comment la liturgie correspond & ces quatre finalités du



12 COMMENTAIRE DE LA CONSTITUTION

)
D

Concile, notre préambule ne le dit pas, mais il nous est
facile de I'expliciter.

a) Le progrés de la vie chrélienne. : nous savons, depuis
saint Pie X et son fameux Motu proprio du 22 novembre 1go3,
qu’il est en relation directe, essentielle, avec la liturgie :

Notre plus vif désir étant, en effet, que le véritable
esprit chrétien refleurisse de toute facon et se main-
tienne chez tous les fideles, il est nécessaire de pourvoir
avant tout a la sainteté et a la dignité du temple ou les
fideles se réunissent précisément pour puiser cet esprit
a sa source premiere et indispensable : la participation
active anx mysleres sacro-saints et a la priére solennelle

de 1'Eglise (EP 220).

b) La mise a jour des institutions. Qui aurait osé, voici
seulement vingt ans, parler de réformer la liturgie sans
paraitre manquer de piété et de sens de 1'Eglise? Dans le
premier cahier de La Maison-Dieu, en janvier 1945, le pre-
mier article, portant la signature de Dom Lambert Beau-
duin, s’intitulait bien Normes pratiques pour les réformes
liturgiques, mais il consistait surtout & mettre en garde,
disait le sommaire, « contre la tentation de réformes indis-
crétes et hitives en liturgie ». Ces précautions prises, il
pouvait conclure, avec ce qui était de la hardiesse pour
I’époque, mais qui nous parait aujourd’hui bien timide,
que le Centre de Pastorale Liturgique,

8’il ne doit jamais se permetire de devancer les déci-
sions des autorités compétentes, il a le droit et le
devoir de faire connaitre a celles-ci les desiderata et
les voeux sages et motivés des pasteurs les plus zélés
et du peuple fidele, en particulier des membres dévoués

de I’Action catholique (p. 22).

En 1947, Mediator Dei envisageait la possibilité de ré-
formes, laissées a D’autorité et, semblait-il, & l'initiative
exclusives du Saint-Siége. En recevant 'encyclique, on pou-
vait se dire, avec quelque mélancolie, que ces réformes
étaient assez rares! Mais tout allait bientdt changer, et réfor-
mes de pleuvoir... Si bien que Pie XII, s’adressant aux




OECUMENISME LITURGIQUE 13

congressistes d’Assise, pouvait parler sur un tout autre ton
(c’est nous qui soulignons).

On trouve dans la liturgie des éléments immuables,
un contenu sacré qui transcende le temps, mais aussi
des éléments variables, transitoires, parfois méme dé-
fectueuz... De la part de 1'Eglise [lisez ici sans doute :
du Saint-Siege]| la liturgie actuelle comporle un souci
de progrés, mais aussi de conservation et de défense.
Elle retourne au passé sans le copier servilement, et crée
du nouveau dans les cérémonies elles-mémes, dans 1'u-
sage de la langue vulgaire, dans le chant populaire et
la construction des églises...

La liturgie actuelle se préoccupe aussi de nombreux
problémes particuliers concernant par exemple : les
rapports de la liturgie avec les idées religieuses du
monde actuel, la culture contemporaine, la psychologie
des profondeurs (22 septembre 1956, LMD 47-48,
pp- 344-345; EP 820-8292).

Toutes les réformes déja réalisées montrent bien que la
liturgie elle-méme appelait un aggiornamento. Mais celui-
ci a été seulement entamdé et il reste a le poursuivre, cette
fois dans une opération d’ensemble.

¢) La finalité cccuménique du Concile était évidemment
capitale dans I'esprit de Jean XXIII. Elle avait pris un grand
relief du fait que le pape avait annoncé sa décision de tenir
un concile le dernier jour de 1'Octave de prieres pour
I'unité. Peut-&étre aussi quelque confusion s’était-elle pro-
duite dans le public peu averti, entre les deux sens du mot
« cecuménique » (le Conseil ceccuménique rassemble des dé-
nominations religieuses différenles; le concile cecuménique
réunit exclusivement des évéques en communion avec le
Saint-Sidge, mais provenant du monde entier). Il fallut
donc rappeler que la tenue du concile était une opération
strictement intérieure & 1'Eglise catholique romaine. Néan-
moins, son objet était bien, par la réforme intérieure, de
rendre le visage de 1'Eglise plus attrayant aux chrétiens non
unis au Siége apostolique.

Ces précisions, par exemple, ont été données par le car-



e ——— i ——————

14 COMMENTAIRE DE LA CONSTITUTION

dinal Tardini dans une conférence de presse, relatée par
L’Osservatore Romano du 1* novembre 1959.

... 1l est évident que le but principal (du Concile)
est de promouvoir un accroissement, un renouveau
salutaire des mceeurs du peuple chrélien et une mise
a jour de la discipline ecclésiastique selon les nécessilés
des temps.

Le Concile, par ailleurs, constiluera un spectacle
si merveilleux de vérité, d'unité et de charité qu’il sera,
méme pour ceux qui sont loin du Siege apostolique, une
invitation a chercher et a trouver cette unité a laquelle
beaucoup d’entre eux aspirent (DC 15 novembre 1959,
col. 1490-1491).

De méme, la réforme liturgique ne peut avoir pour but
immédiat 'unité de 1'Eglise. Mais elle y travaille efficace-
ment. Il est frappant d’abord de constaler combien de pion-
niers.du mouvement liturgique 1'ont été en méme temps de
I'ceccuménisme catholique et de 1'ecclésiologie (citons seule-
ment, parmi les morts, Dom Lambert Beauduin, Mgr Che-
vrot, Monsieur Paris); combien le renouveau liturgique de
I'Eglise catholique a suscité de sympathie, sinon d’émula-
tion, chez les Réformés. Si 1'on cherche les causes de cel
état de fait, il tient sans doute d ce que la priére unil,
tandis que la recherche trop purement rationnelle souligne
les divisions; a ce que la liturgie, et surtout 1’eucharistie
(qui en est le cenlre, est un mystére d'unité; a ce que les
formes lilurgiques, du moins les plus anciennes et les plus
authentiques, sont anlérieures a la séparation, ele.

En fait, Ia constitution liturgique a lravaillé au rapproche-
menl d'une fagon plus directe qu’on n’aurait pu le penser.
Nombre de ses stipulations ont é1é relevées avec joie et gra-
litude par les observateurs non catholiques. Notons seule-
ment 'affirmation du sacerdoce des baptisés (art. 14), de
:a primaulé de 1'Ecriture dans la liturgie et la prédication
(art. 35, 51 et 52), de la valeur céleste de la célébration
(art. 8); la reslauration de la pricre des fideles (art. 53), qui
rejoint les nombreuses litanies des liturgies orientales, le
retour a 1a communion sous les deux espeéces (art. 55) et a
la concélébration (art. 57). Sans oublier que 1'autorité don-



E a2

—ENY

T— I—

e —— R RRRRRRRRRRRDRDDDRDD—,

— —

|
|

FINALITE MISSIONNAIRE D

née en maltiere liturgique aux assemblées épiscopales (art. 29,
§ 2) amorce une décentralisation qui nous rapproche de
I'organisation synodale des Orientaux.

d) La finalité missionnaire. Comme la finalité cecuméni-
que, la finalité missionnaire peut paraitre une finalité mé-
diate ou méme seulement un simple résultat découlant de
la finalité immédiate du concile : la réforme intérieure de
I'Eglise. Il faut pourtant relever que jamais aucun concile
n'a eu davantage conscience des devoirs imposés a 1'Eglise
par sa nalure missionnaire, parce que c’est la premiére fois
quun concile déborde aussi largement le bassin méditer-
ranc¢en pour comporter en fait une représentation vraiment
mondiale.

Des ses débuts, le C.P.L. a proclamé que la liturgie n’est
pas directement missionnaire, et le Concile a bien confirmé
ce point de vue, comme on le verra au commenlaire de
I'article g. Mais en méme lemps, il accordail au renouveau li-
(urgique une valeur missionnaire indirecle el négative. Indi-
recte, en ce qu’'une liturgie vécue dans la ferveur et la vérité
forme des communautés rayonnantes : on trouvera ce point
de vue développé dans l'article 2. Négative, en ce que le
renouveau liturgique doit au moins supprimer de la liturgie
les élémenis non nécessaires qui pourraient constituer un
obstacle & l'entrée dans 1'Eglise. A cet égard, la présente
Constitution offre un intérét missionnaire incomparable
en abandonnant le monolithisme liturgique qui régnait
depuis quatre siécles. C’est un immense gain pour la mis-
sion que, pour devenir catholique, on ne soit pas tenu d’a-
dopter des formes d’expression occidentales, et de renoncer
A toutes les valeurs de la culture autochtone. Ce point de vue
sera développé plus loin dans le commentaire, par le P. Seu-

mois, des articles 37-40 (p. 74 s.).

Place de la liturgie dans le mystére de U'Eglise

2. L’affirmation de l'article précédent va étre appuyée sur
une considération plus préecise de la liturgie considérée en
elle-méme. Toutefois, on n’aborde pas encore la définition
de sa nature profonde, qui viendra & 1'article 6. Ce qui est



16 COMMENTAIRE DE LA CONSTITUTION

mis en lumiére ici, c’est une propriélé essentielle qui carac-
térise la liturgie : d’étre une épiphanie de |'Eglise. Nous
retrouvons done, affirmée deux fois, la relation intime entre
ces deux plans; tout d’abord la liturgie nourrit la vie des
fideles, elle est efficace : par elle s’exerce U'ccuvre de notre
rédemption; elle édifie chaque jour ceuzx qui sont au-dedans,
pour en faire un temple saint dans le Seigneur... Et par la
méme, la liturgie contribue au plus haut point a ce que les
fideles, par leur vie, expriment el manifestent (¢’est « 1'épi-
phanie ») aux aulres le mystére du Christ et la nature au-
thentique de la véritable Eglise, elle forlifie leurs énergies
pour leur faire proclamer le Christ. On voit ainsi la fonction
indirectement, mais trés réellement, missionnaire de la li-
turgie.

Les attributs de 1'Eglise manifestés par la liturgie sont
énumérés en termes paradoxalement rapprochés : humain-
divin; visible-invisible; action-contemplation; actuel-escha-
tologique (ou, si I'on préfere : cosmique-céleste). Ces termes
contradictoires au plan des notions rationnelles, s’unissent
au plan du mystére, selon une loi de subordination qui nous
donne 1’échelle des valeurs : I’humain, 1'action, le visible,
I’actuel font figure de signes et d’instruments passagers a
I’égard des valeurs définitives qu’ils permettent d’atteindre :
le divin, la contemplation, l'invisible, le céleste.

Or, par cette structure binaire, si I’'on ose dire, ou plus
exactement théandrique, 1'Eglise ne fait que refléter le Christ,
le nouvel Adam, car elle est « 1’'aide semblable a lui ».

De méme que le Christ, son chef et son exemplaire,
n’est pas complet si 1'on ne considére en lui que la
nature humaine, c’est-a-dire ce qui est visible, ce que
font les Photiniens et les Nestoriens, ou bien encore, que
la nature divine invisible, ce que font les Monophysites;
mais il est un, formé des deux natures, la visible et I'in-
visible : de méme son Corps mystique n’est 1'Eglise
vraie que si ses parties visibles ont énergie et vie par les
dons surnaturels et par tout ce qui leur donne leur véri-
table nature (Léon XIII, Encyclique Salis cognitum, du
29 juin 1896; cité par Y. ConcAr, dans Sainle Eglise,
Paris, 1963, pp. 69-104, Dogme christologique et ecclé-
siologie, vérité et limites d’un paralléle).

S—

|
4




: EPIPHANIE DE L EGLISE 17

Cette doctrine traditionnelle est dotée ici d'un corollaire
nouveau : ce mysiere théandrique qui appartient au Christ,
lequel le communique a son Epouse, il faut nécessairement
que la liturgie en releve elle-méme, si elle est épiphanie de
I'Eglise. C'est ce qu’on n’avait jamais osé ailirmer, parce
qu’on demeurait inconsciemment paralysé par les séquelles
des délinitions extrinsécistes et cérémonielles qui onl si
| longlemps régné en matiere de liturgie. Les fausses opposi-
| tions entre célébration et contemplation, entre liturgie el
| vie spirituelle ne devraient plus se produire désormais : elles
| sont résolues par ce texte magnifique.
| L’article conclut qu’ainsi la liturgie « montre 1'Eglise
a ceux qui sont dehors comme un signal levé devant les
nations, sous lequel les enfants de Dieu dispersés se rassem-
blent dans I'unité, jusqu'a ce qu’il y ait une seule bergerie
et un seul pasteur ». Ainsi sont relevées une fois de plus sa
portée missionnaire el cecuménique, au moyen de trois
textes : Is. 11, 12; Jean 11, D2 et 10, 16, qui, par leur rappro-
chement, sont comme la signature de Jean XXIII.

3. L’avancement et la restauration de la lLilurgie : « De
fovenda atque instauranda liturgia. » La méme expression,
| simplement inversée, se lisait déja a I'article 1 : La restaura-
tion et le progres de la liturgie : « Instaurandam alque foven-
dam liturgiam. » Le verbe fovere qui revient souvent dans

notre Constitution n’est pas facile a traduire. 11 signifie
encourager, favoriser, soigner et, par suite : développer,
| faire progresser. Nous l'avons traduit le plus souvent par
| « progrés ». On remarquera qu’en étant le sujet de 1'adjectif
| verbal tiré tantdt de instaurare et tantdt de fovere, le mot
liturgia change de sens. Quand il s’agil de restaurer la litur-
gie, ce mot a plutdt une signification objeclive et désigne
le rituel et le formulaire, determmes, modifiés ou rénovés
par 'autorité compétente. En revanche, quand il s’agit de
fovere — encourager ou développer — la liturgie, il faut
entendre plutot la réponse des fideles aux initiatives de la
hiérarchie. La restauration reléeve des institulions et de la
législation, tandis que le progrés ou le développement est
plutdt affaire de propagande ou du moins d’éducation. Aussi
les deux efforts donneront-ils matiere, dans le chapitre pre-




S COMMENTAIRE DE LA CONSTITUTION

mier, a deux articles distincts : III : « La restauration de la
liturgie. » IV : « Le développement de la vie liturgique. » La
nuance est bien marquée.

En quoi cetle Constitution concerne les différentes liturgies

3. Nous avons répondu a la question préliminaire
convient-il & un concile cecuménique de s’occuper de litur-
gie? Une autre question s’enchaine a celle-ci : un concile
qui se donne pour cecuménique, c’est-a-dire universel, peut-
il se limiter a la seule liturgie romaine ? Tel est en effet le
cas. On s’en apercoit a lire la liste des membres et consul-
teurs préconciliaires : sur les soixante el une personnes
qu’elle compte, on reléve le nom d’un Oriental seulement,
Mgr Gogué, archevéque de Bassorah des Chaldéens, lequel,
en fait, n’a jamais pu venir aux séances de travail.

Cet exclusivisme s’explique facilement. Tout d’abord, le
travail conciliaire a été 'aboutissement d’un mouvement
liturgique purement occidental (voir I’article du P. Gy dans
LMD 76, pp. 9-10) lequel n’a pas eu son équivalent en
Orient. Non seulement les hommes auraient manqué, mais
encore la matiére n’aurait pas été préparée, et cela d'autant
plus qu’en matiére liturgique 1'Orient est profondément
attaché au passé. La préparation psychologique si visible
en Occident faisail ici complétement défaut.

D’autre part, il ne faut pas oublier que la plupart des litur-
gies orientales sont pratiquées en majorité par des chrétiens
non unis & Rome : une réforme accomplie par un concile ro-
main n’aurait fait qu'augmenter la division.

A l'objection le Concile répond que la visée de la pré-
sente Constitution est de rappeler des principes... el fizer des
normes praliques. Les principes, qui sont des principes fon-
damentaux, « altiora principia » (LMD 76, p. 36, note g),
sont valables pour toute liturgie chrétienne. Quant aux
normes praliques, elles sont & entendre comme concernant le
seul rite romain selon une régle déja donnée dans le pre-
mier canon du CIC (ibid., note h).

“

4. Mais si la présente Constitution légifére de préférence
pour le rite romain, elle n’en a pas moins d’estime pour les




y T ——r— g =

)

RESPECT DES AUTRES LITURGIES 19

h

aulres rites. Le respect pour la dignité des liturgies orien-
tales a été constamment rappelé par le Siege apostolique, du
moins a parlir de Léon XIII (voir les références dans LMD
76, p. 39, note i). Medialor Dei comporte une clause analo-
gue dans son introduction.

Dans cetie encyclique, Nous Nous occupons surtout
de la liturgie latine; ce n’est pas que Nous nourrissions
une moindre estime pour les vénérables liturgies de
I'Eglise orientale, dont les rites, transmis par d’anciens
et glorieux documents, Nous sont également trés chers;
mais cela tienl aux conditions particulieéres de 1'Eglise
d'Occident, qui semblent demander en cette matiére.
I'intervention de notre autorité (EP 515; BP, p. 6).



