112138 Gallica

La Maison-Dieu : cahiers de
pastorale liturgique

Source gallica.bnf.fr / Les éditions du Cerf


https://www.bnf.fr
https://gallica.bnf.fr

112138 Gallica

(France). Auteur du texte. La Maison-Dieu : cahiers de pastorale

‘ Service national de la pastorale liturgique et sacramentelle
liturgique. 1964-01.

1/ Les contenus accessibles sur le site Gallica sont pour la plupart
des reproductions numériques d'oeuvres tombées dans le
domaine public provenant des collections de |la BnF. Leur
réutilisation s'inscrit dans le cadre de la loi n°78-753 du 17 juillet
1978 :

- La réutilisation non commerciale de ces contenus ou dans le
cadre d’'une publication académique ou scientifique est libre et
gratuite dans le respect de la législation en vigueur et notamment
du maintien de la mention de source des contenus telle que
précisée ci-apres : « Source gallica.bnf.fr / Bibliothéque nationale
de France » ou « Source gallica.bnf.fr / BnF ».

- La réutilisation commerciale de ces contenus est payante et fait
I'objet d'une licence. Est entendue par réutilisation commerciale la
revente de contenus sous forme de produits élaborés ou de
fourniture de service ou toute autre réutilisation des contenus
générant directement des revenus : publication vendue (a
I’exception des ouvrages académiques ou scientifiques), une
exposition, une production audiovisuelle, un service ou un produit
payant, un support a vocation promotionnelle etc.

CLIQUER ICI POUR ACCEDER AUX TARIFS ET A LA LICENCE

2/ Les contenus de Gallica sont la propriété de la BnF au sens de
I'article L.2112-1 du code général de la propriété des personnes
publiques.

3/ Quelques contenus sont soumis a un régime de réutilisation
particulier. Il s'agit :

- des reproductions de documents protégés par un droit d'auteur
appartenant a un tiers. Ces documents ne peuvent étre réutilisés,
sauf dans le cadre de la copie privée, sans l'autorisation préalable
du titulaire des droits.

- des reproductions de documents conservés dans les
bibliotheques ou autres institutions partenaires. Ceux-ci sont
signalés par la mention Source gallica.BnF.fr / Bibliotheque
municipale de ... (ou autre partenaire). L'utilisateur est invité a
s'informer aupres de ces bibliotheques de leurs conditions de
réutilisation.

4/ Gallica constitue une base de données, dont la BnF est le
producteur, protégée au sens des articles L341-1 et suivants du
code de la propriété intellectuelle.

5/ Les présentes conditions d'utilisation des contenus de Gallica
sont régies par la loi francaise. En cas de réutilisation prévue dans
un autre pays, il appartient a chaque utilisateur de vérifier la
conformité de son projet avec le droit de ce pays.

6/ L'utilisateur s'engage a respecter les présentes conditions
d'utilisation ainsi que la législation en vigueur, notamment en
matiere de propriété intellectuelle. En cas de non respect de ces
dispositions, il est notamment passible d'une amende prévue par
la loi du 17 juillet 1978.

7/ Pour obtenir un document de Gallica en haute définition,
contacter
utilisation.commerciale@bnf.fr.


https://www.bnf.fr
https://gallica.bnf.fr
https://www.bnf.fr/fr/faire-une-utilisation-commerciale-dune-reproduction
mailto:utilisation.commerciale@bnf.fr

CHAPITRE V

L’ANNEE LITURGIQUE

Sens du cycle liturgique

102. Pia Mater Ecclesia. Le Concile emploie volontiers
I'adjectif pia pour affirmer la fidélité de 1'Eglise & accomplir
un devoir (voir art. 21). L’Eglise estime donc qu’il est de
son devoir de célébrer I’ ceuvre salvifique de son divin Epoux
par une commémoraltion sacrée, a jours fixes, tout au long
de l'année. Alors que l'office divin a pour but de sanctifier
la journée (art. 88), de consacrer par la louange de Dien
tout le déroulement du jour et de la nuit (art. 84), le cycle
liturgique n’est pas destiné en premier lieu & sanctifier le
temps, mais a célébrer le mystére du salut. Or le salut de
I'homme a été réalisé¢ par la mort et la résurrection du
Christ. La célébration du mystere pascal est donc au centre
de la commémoration sacrée du Christ Seigneur, quirylthme
pour I'Eglise le déroulement du temps. C’est pourquoi
chaque semaine, au jour appelé jour du Seigneur, la com-
munauté des croyants fait mémoire de la résurrection du
Seigneur, qu'elle célébre encore une fois l'an, en méme
temps que sa bienheureuse passion, par la grande solen-
nité de Pdaques. Jamais encore on n’avait proclamé avec
autant de vigueur la prédominance absolue du mystére
pascal dans le culte chrétien. Pour saisir I'ampleur de cette
remontée du soleil de Paques a 1'horizon de 1'Eglise, il
suffit de comparer le texte conciliaire avec celui de I'ency-
clique Mediator Dei’. 3 |

1. Pie XII, encyclique Mediaior Dei : « Avec les solennilés pascales qui
commémorent le Iriomphe du Christ, notre a4me est pénélrée d’une joie
intime; il nous convient alors de nous souvenir qu’'unis au Rédempleur



b4

178 COMMENTAIRE DE LA CONSTITUTION

La célébration hebdomadaire et annuelle de la Pique a
constitué, durant les premiers siecles, I'unique mémorial
du mystére du salut en Jésus-Christ. Mais la rédemption a
commencé pour les hommes avec l'incarnation du Sei-
gneur” et elle n’atteindra sa plénitude qu’avec son retour
glorieux. C’est pourquoi, & partir du 4° siecle, I'Eglise a
voulu expliciter, déployer tout le mystére du Christ pen-
dant le cycle de U'année, selon la formule admirable de la
Constitution, afin de contempler et de revivre les diverses
étapes de 1'ceuvre salvifique du Christ, de U'incarnation et
la nativité jusqu’a l'ascension, jusqu’aw jour de la Pente-
cote et jusqu’a Ualtente de la bienheureuse espérance et
de l'avénement du Seigneur. Il convient de relever que,
dans 1'énumération des fétes de 1'année qui ont révélé le
contenu du mystere pascal, I'adventus Domini est cité en
dernier lieu, conformément aux anciens livres romains
autant qu’une préparation a Noél, I’Avent est une atiente
de la Parousie; sa célébration au terme, et non au début,
de 1'année chrétienne souligne le caractére eschatologique
de la liturgie.

La célébration annuelle du mystére du Christ consiste
essentiellement dans un mémorial : sacra recordatione,
memoriam habelt Resurrectionis, mysteria Redemptionis ila
recolens. En quoi consiste ce mémorial ? Pour reprendre
les termes de saint Augustin, s'agit-il d’un simple souvenir
du passé ou d’un mystere actuellement agissant® ? Il n'y a
pas & opposer souvenir et présence, car le mémorial chré-
tien est tout & la fois souvenir, présence et attenle*. Les [éies
de la Nativité du Seigneur et de sa montée au ciel com-
portent une évocation de l'événement historique, et cetie
méditation ouvre aux fidéles les richesses des vertus el des
mérites du Seigneur. Comme le montre Pie XII, en présen-
tant successivement lous les temps liturgiques, « 'Eglise

nous avons, nous aussi, A ressusciter d’'une vie froide el inerte & une vie
plus fervente et plus sainte, en nous donnanl pleinemenl el généreusement
a Dieu el en oubliant cette terre de misére pour aspirer uniquement au ciel. »
AAS 578; EP 615. L’encyclique ne comporte pas une allusion au mystére
pascal.

2. Matines de Noél : Hodie illuxit nobis dies redemptionis novae, repara-
tionis anliquae, felicitatis aeternae (Répons 2).

3. Saint Avcustin, Lettre a Ianuarius, Epist. 55, 1; PL 33, col. 205. Voir
J. GamLLarp, Noél, memoria ou mystére ? dans LMD 59 (1959), pp. 37-59.

4. Sur la notion biblique de Mémorial, on lira M. Trurian, L'Eucharistie,
mémorial du Seigneur, Delachaux et Niestlé, 1959, 286 pp.




LE CYCLE ANNUEL 179

nous met sous les yeux (avec la vie de Jésus-Christ) les
exemples que nous devons imiter; elle nous indique les
trésors de sainteté que nous pouvons nous approprier »
(Mediator Dei, AAS, p. 577; EP 608-609). Mais, quel que soit
I'événement sauveur’ que nous fétions, nous le faisons en
célébrant I'Eucharistie, et, par elle plus encore que par
la méditation, ces mystéres sont en quelque maniére rendus
présents tout au long du temps, les fidéles sont mis en
contact avec eux et remplis par la grdace du salut. Sans s’ar-
réfer aux controverses sur le mode de reviviscence des mys-
teres du Christ dans leur célébration liturgique (quodam-
modo), le Concile affirme avec vigueur l'eflicacité de la
grace qui en découle.

103. En célébrant ce cycle annuel des mystéres du Christ,
la sainte Eglise vénére avec un particulier amour la bien-
heureuse Marie, Mére de Dieu, qui est unie a son Fils dans
['ceuvre du salut par un lien indissoluble. Si le culte litur-
gique de Marie n’a connu son essor qu’au lendemain du
Concile d’Epheése (431), on sait avec quelle ferveur les
Eglises d’Orient et d’Occident se sont plu & honorer la
Trés Sainte Théotokos. C'est la maternité divine de Marie
qu'on a voulu lébrer dans les premiéres fétes établies
en son honneur aux alentours de Noél ou le 15 aotit®. C’est
d’elle que nous faisons mémoire chaque jour dans le Canon
romain Communicantes et memoriam venerantes in primis
gloriosae semperque virginis Mariae, genitricis Dei et do-
mini nostri Iesu Christi. Le lien, qui rattache Marie a Jésus
dans 'ceuvre du salut, est si indissoluble que la liturgie
en porte la marque : I'office de Noél contient les plus belles
prieres a la Vierge, tandis que les fétes du 2 février et du
25 mars sont autant des fétes du Seigneur que des fétes de
Marie.

Le culte liturgique a exercé une influence prépondérante
dans le développement de la théologie mariale : la litur-
oie exalte en Marie le fruil le plus excellent de la rédemp-
tion, quand elle enseigne qu’elle a été congue immaculée

5. B. CapeLLe, La féte de la Vierge a Jérusalem au 5° siécle, dans Le Mu-
séon, 56 (1943), pp. 1-33; et B. Borre, Le Lectionnaire arménien et la féte
de la Théotocos a Jérusalem au 5¢ siécle, dans Sacris erudirt, 2 (1049), PP. 111-

' £ B Y \




180 COMMENTAIRE DE LA CONSTITUTION

« en prévision de la mort » du Christ (collecte de 1’Imma-
culée Conception); elle honore en Marie 1'icéne de la sainte
Eglise, son image trés pure, lorsqu’elle identifie Jérusalem,
I’Eglise et Marie dans l'interprétation des psaumes et qu’elle
nous fait chanter en 1’honneur de la Mére de Jésus : Signum
magnum. apparuit in caelo (introit de 1’Assomption).

104. L’Eglise a introduit en outre dans le cycle annuel
les mémotires des martyrs et des autres saints. Lorsqu’elle
traitera plus loin de la réorganisation du sanctoral, la Cons-
titution parlera des fétes des saints (art. 111). Soucieuse de
mettre ici en lumiére 1'unité organique du cycle annuel,
centré sur le mystére pascal, elle use plus volontiers du
langage de I'Eglise antique, qui ne connaissait que les
mémoires ou les natalicia des martyrs.

Au 3° siecle, les anniversaires des martyrs ont pu recevoir
les honneurs liturgiques sans nuire au rayonnement de la
Féte unique. Ils avaient conservé du culte des défunts un
caractere familial et discret : seule la communauté locule
se réunissait pour célébrer I’Eucharistie prés de la tombe
de son martyr et participer au refrigerium dans I'attente
du banquet du ciel. Lorsqu’aux 5°-6° siécles on commémora
également des vierges, des ascetes et des évéques, leur
-memoria demeura d’abord localisée, et il faut attendre le
haut moyen Age pour voir les récits hagiographiques pé-
nétrer dans 1'office divin. Le retour aux sources pour la cé-
lébration du mystere pascal impose une démarche identique
dans la restauration du culte des saints.

Loin d’amoindrir le culte d&i au Christ, celui des saints
lui ajoutera alors un nouvel éclat, car « tout le culte des
saints n’est qu’un aspect du mystére pascal du Seigneur® ».
Le Concile ne manque pas de le souligner : Dans les anni-
versaires des saints, U'Eglise proclame le mystére pascal
en ces saints qui ont souffert avec le Christ et sont qglori-
fiés avec lui. Si les martyrs ont rendu témoignage au Christ
par leurs souffrances, c’est plus encore le Christ qui, en
eux;, a rendu témoignage au Peére. A travers tous les temps,
les martyrs chrétiens ont été conscients de préter leurs

6. J. Hio, Le mystére des saints dans le mystére chrétien, dans LMD 53
(1958), p. 11. On lira aussi A. CHAVASSE, Sanctoral et année liturgique, dans le

méme numéro de LMD, pp. 80-97.




LES TEMPS FORTS DE L ANNEE 181

membres au Christ pour mener son combat pascal :. « Un
autre sera présent en moi et souffrira en moi », disait
Félicité de Carthage avant d’étre jetée aux bétes.

Associés au Christ sur terre dans la souffrance, les saints
sont au ciel ses compagnons dans la gloire. C’est pourquoi
I'Eglise peut nous les présenter comme des modeles et des
intercesseurs. Mais les modeéles que sont les saints ne font
que refléter 1'unique Modele, et leur intercession ne monte
vers le Pére qu’en passant par 1'unique Médiateur.

105. Au cours de l'année, certains jours sont tradition-
nellement consacrés par la communauté chrétienne a une
activité spirituelle et & une ascese corporelle plus intenses. Le
Caréme vient évidemment au premier rang de ces jours, ou
I'EEglise s’entraine & un service plus prompt du Seigneur.
Mais, a cOté du Caréme, il faut citer 1’Avent, surtout a
partir du 17 décembre, les vigiles des grandes fétes, les
Quatre-Temps, les Litanies majeures et mineures. Bien que
les Péres du Concile n’ignorent pas les problémes que pose
actuellement 1'observance de ces temps, ils tiennent a
rappeler les traits communs qu’elle doit présenter.

La formation spirituelle des fideles exigera toujours
les cenvres de pénitence el de miséricorde. Le Concile ne
parle plus de jetine (en dehors du jetine pascal) ni d’absti-
nence, car ce ne sont la que des modalités de la pénitence
et elles peuvent varier selon les époques et les latitudes. Il
serait choquant d’'imposer le jeine comme une loi ecclé-
siastique au monde de la faim. Au contraire, la pénitence
sera toujours exigée des chrétiens, car elle est la route qui
conduit au Seigneur. De méme les fideles du Christ de-
vront-ils toujours avoir la hantise de leur frére qui a faim,
qui a soif, qui est nu et prisonnier, car Jésus s’est iden-
tifié avec lui. C’est pourquoi les jours ou 1’Eglise nous de-
mande d’étre plus attentifs au Christ sont par excellence
les jours des ceuvres de miséricorde.

Ces jours-la sont aussi consacrés a l'instruction et a
la priére : non seulement a la « lectio divina », dans la me-
sure des loisirs de chacun, et & la priére personnelle, mais
a l’assemblée liturgique, ou les chrétiens écoutent ensemble
la parole de Dieu et prient d’'une bouche unanime. Le mis-
sel contient pour la plupart de ces jours des messes propres



182 COMMENTAIRE DE LA CONSTITUTION

et il propose des priéres spéciales, comme les Litanies des
Saints ou les Psaumes de la pénitence. S’il est difficile de
rassembler les fideéles au cours de la journée, ot chacun
vaque a ses lravaux, l'assemblée pourra se tenir le soir,
comme le suggere le Code des rubriques pour les Rogalions
(NR, n°® 86), et, & défaut d’une liturgie eucharistique, on
favorisera la célébration sacrée de la Parole de Dieu (art. 35).

Avec le mémorial hebdomadaire et annuel de la Pique,
la célébration du cycle des mystéres du Christ, les mémoires
de la sainte Meére de Dieu et des saints, 1’observance des
temps de pénitence et de priere, c’est tout I’ensemble de
’année liturgique que vient de présenter le Concile. La
Constitution va maintenant en reprendre certains éléments
pour formuler les normes de leur restauration.

Le dimanche

106. L’Eglise célébre le mystére pascal, en verlu d’une
tradition apostolique qui remonte au jour méme de la résur-
rection du Christ, chaque huitiéme jour, qui est nommé a
bon droit le jour du Seigneur, ou dimanche. Le Concile
résume dans une phrase, qui sera désormais classique, tout
I'enseignement de la tradition sur le jour du Seigneur. Il
convient de relever les expressions qu’il a employées, car
elles sont de la plus haute importance du point de vue pas-
toral.

Les historiens sont aujourd’hui d’accord pour affirmer que
la célébration hebdomadaire de la Paque est antérieure a sa
célébration annuelle?. Mais, ce qui est encore plus impor-
tant, c’est que le dimanche ait conservé le caractere pri-
mitif de la Féte chrétienne : il est le mémorial sacré du mys-
tere pascal dans sa totalité. Tandis qu’a partir du 4° siécle
la solennité pascale s’est déployée sur « les trois jours du
Seigneur crucifié, enseveli et ressuscité® », le dimanche
demeure le jour ou 1'Eglise fait mémoire de la passion,
de la résurrection et de l’'ascension du Christ. Si le ven-
dredi constitue, chaque semaine, un jour semi-pénitentiel,

7. 0. Caser, La Féte de Pdques dans U'Eglise des Péres, LO 37, Paris, 1963,
p. 104. Voir aussi P. Jouner, La Nuit pascale, dans LMD 67 (1961), p. 123.
“ 8. Saint AmeBRoise, Lettre 23, 12-13; PL 16; col. 1030. Texte cilé et com-

menté dans LMD 65, p. 201.




LE DIMANCHE 183

il n'a jamais été honoré comme le mémorial hebdomadaire
de la passion. Le dimanche est le jour du Christ-Seigneur,
de Celui qui a « connu la mort » et que « voici vivant pcur
les éternités d’éternités » (Apoc. 1, 18).

L’Eglise commémore le mystere pascal chaque huitiéme
jour. Le dimanche est a la fois le premier et le huitiéme
jour de la semaine. Jésus est ressuscité et il s’est manifesté
aux siens « le premier jour de la semaine » (Mat. 28, 1; Mc
16, 9; Le 24, 1; Jn 21, 1). « Huit jours apres, les disciples
¢taient de nouveau dans la maison » (Jn 21, 27), quand
Jésus leur apparut et montra & Thomas les plaies sacrées
de sa passion. La tradition trouvait donc les deux chiffres
dans I'Evangile. Si elle s’est attachée trés tdét au huitieme
jour, c’est parce qu’elle y a vu un mystére. Le jour qui
vient au-deld des sept jours de la semaine est devenu le
symbole du jour au-deld des jours, du jour sans déclin de
I'éternité?. Le dimanche, comme huitiéme jour, est le signe
de la vie éternelle : commémorant la résurrection du
Christ, il anticipe son retour; nous le célébrons « donec
veniat ».

Le Concile affirme que 1'Eglise céleéebre le dimanche en
vertu d’'une tradition apostolique, qui remonte au jour
méme de la résurrection du Christ. Il le fait en s’appuyant
sur le texte de saint Jean que nous venons de rencontrer
et sur les autres attestations du Nouveau Testament : « Que
chaque premier jour de la semaine, chacun mette de cdoté
chez lui ce qu’il aura pu épargner » (1 Cor., 16, 2); « Le
premier jour de la semaine, nous étions réunis pour rompre
le pain » (Act. 20, 6-12); « Je tombai en extase, le jour du
Seigneur, £v T xvpraxi nuépa (Apoc. 1, 10). Le nom de
« jour seigneurial » était donc attribué par les chrétiens au
lendemain du sabbat dés la fin du 1* siécle, et c’est a bon
droit qu’il s’est perpétué jusqu’a nous. En reconnaissant
a la célébration du dimanche une origine apostolique, le
Concile affirme implicitement que 1’Eglise n’aurait pas le
pouvoir de transférer le mémorial hebdomadaire du mys-
tére pascal & un autre jour de la semaine. On peut souhaiter
que le jour de repos hebdomadaire coincide pour les chré-
tiens avec celui de 1'assemblée eucharistique, mais celle-ci

0. Bibliographie el cilations dans EEP, p. 658 el 680-681.



184 COMMENTAIRE DE LA CONSTITUTION

est essentiellement tributaire du jour du Seigneur et non du
jour choisi comme jour férié en Israél, en pays d’Islam ou
en d’autres régions'. Quand le dimanche a été déclaré jour
férié, en 321, il y avail pres de quatre cents ans que 1’Eglise
venait puiser dans l’assemblée, au matin ou au soir de ce
jour, la force de rendre témoigndge a son Seigneur.

Le dimanche, les fidéles doivent se rassembler pour que,
en entendant la parole de Dieu et participant a I’ Eucharistie,
ils se souviennent de la passion, de la résurrection et de la
gloire du Seigneur Jésus, et rendent graces a Dieu qui les
« a régénérés pour une vive espérance par la résurrec-
tion de Jésus-Christ d’entre les morts » (1 Pierre 1, 3).
Que le dimanche soit le jour du rassemblement des chré-
tiens pour écouter la proclamation de la parole de Dieu
et célébrer 1'Eucharistie, c’est 1’enseignement unanime de
I’Eglise, dont la Didaché et saint Justin se faisaient déja
I’écho. On relévera, dans la citation de saint Pierre, une
discréte allusion au baptéme. Le mémorial du mystére pas-
cal contient pour nous le souvenir du sacrement de la nou-
velle naissance. Comment pourrions-nous oublier, & pareil
jour, que « nous tous, qui avons été¢ baptisés dans le Christ
Jésus, c’est en sa mort que nous avons été baptisés ? » (Rom.
6;:3).

Apres avoir formulé une théologie du dimanche, la Cons-
titution passe aux conséquences pratiques. Elles sont d'a-
bord d’ordre pastoral : Le jour du Seigneur est le jour de
féte primordial qu’il faut proposer et inculquer a la piété
des fidéles, de sorte qu’il devienne aussi jour de jote el de
cessation du travail. L’ ordonnance méme de la phrase con-
ciliaire contient toute une pédagogie. Le repos dominical
n’est pas un point de départ, mais un aboutissement. Le
point de départ consiste dans la Féte chrétienne hebdoma-
daire, source de joie pour les chrétiens, qui se sont retrou-
vés en assemblée et qui emportent cette joie dans leur vie
familiale, dans leurs loisirs, ou leurs activités charitables. Le
repos dominical est alors le signe merveilleux du bonheur
du ciel, un surcroit de joie humaine, qui enveloppe la
journée de sa lumieére, une libération permeltant au
chrétien de consacrer un temps plus long a la priére et aux

10. G’est linterprétation qui a été donnée au Concile par Mgr Francois
Zauner, évéque de Linz, rapporleur des amendements de ce chapilre.




REVISION DE L ANNEE LITURGIQUE 185

contacts fraternels. Il importe donc que, dans les pays de
civilisation chrétienne, les chrétiens appuient toutes les ini-
tiatives des organismes professionnels pour faire respecter
le repos collectif du dimanche, auquel les impératifs écono-
miques s’efforcent de substituer la journée de repos indivi-
duel, fixée & n'importe quel jour de la semaine. Il y va d’ail-
leurs de la sauvegarde d’'une valeur humaine et familiale
autant que religieuse. |

L’article se termine sur une norme rubricale : puisque
le dimanche est le fondement et le noyau de toute l'année
liturgique, il convient qu’il ne le céde pas aux autres célé-
brations, nisi revera sint maximi momenti. Le mieux serait
d’'adopter pour le rite romain la régle qui ne souffre pas
d’exception a Milan : l'office du dimanche n’y céde la place
qu’a une solennité du Seigneur. Ce serait le couronnement
de l'effort poursuivi, de saint Pie X & Jean XXIII, pour ren-
dre au dimanche sa place « seigneuriale » dans la liturgie.

Réviston de l'année liturgique

107. Le déroulement de I'année liturgique doit nourrir
comme il faul la piété des fidéles par la célébralion des mys-
téres de la rédemption. Pour atteindre ce but, une révision
générale des structures s’impose, dans le respect des cou-
tumes et des disciplines traditionnelles attachées aux temps
sacrés, mais aussi dans un esprit d’ouverture aux conditions
de notre époque. Qu’est-ce que cela implique ?

Il s’agit d’abord de simplifier la nomenclature des divers
temps liturgiques, et de revenir a leur signification origi-
nelle. Certains d’entre eux sont fondamentaux, comme le
Temps pascal, le Caréme, 1’Avent. D’autres, secondaires,
comme le temps de la Septuagénisme et celui de la Passion.
Le Code des rubriques de 1960 a voulu introduire dans leur
énumération des distinctions si subtiles qu’elles ne sont
traduisibles qu’en italien : comment distinguer le tempus
Nativitatis du tempus natalicium (NR, n® 72) et le fempus
Paschatis du tempus paschale (NR, n® 76) ?

La significations originelle du Temps pascal et du Caréme
est intimement liée & leur durée. Il n’est pas indifférent que
le Temps pascal consiste dans la Cinquantaine d’allégresse,



186 COMMENTAIRE DE LA CONSTITUTION

la Pentecosté, 1'Octave de semaines (7 x 7+ 1). La durée de
cinquante jours lui donne la méme signification que le nom
de huitieme jour conféré au dimanche. Dés lors, il semble
indispensable que l'octave de Pentecdte soit supprimée, et
que le Temps pascal se termine le soir du dimanche au rite
romain, comme il le fait dans tous les autres rites. De méme
est-il essentiel que le Caréme (quadragesima) dure quarante
jours, pour que nous revivions a travers lui les quarante
jours passés par Moise sur le Sinai et par Jésus au désert, les
quarante jours de la marche d’Elie vers la montagne du
Seigneur, et les quarante années de 1'Exode. Il doit done
commencer le 6° dimanche avant Paques et se poursuivre
jusqu’au jeudi saint, au seuil du Triduum sacré. |

A cOté de ces deux temps liturgiques fondamentaux, com-
muns a toutes les liturgies chrétiennes, le temps de 1’Avent
est plus difficile & caractériser : est-ce une préparation a
Noél ou l'anticipation du Retour du Seigneur ? Il semble
qu’il ait été d’abord un temps de préparation, puisque |'as-
pect eschatologique y soit devenu prédominant Ce serait
une excellente adaptation auz conditions de nolre époque,
ou les hommes vibrent & toutes les formes terrestres du mes-
sianisme, que d’insister sur ce second aspect. Il n’en serait
pas moins intimement lié au temps de Noél-Epiphanie, qui
nous fait lever les yeux, lui aussi, vers le retour du Christ,
« exspectantes beatam spem et adventum gloriae magni Dei
et Salvatoris nostri Iesu Christi » (épitre de la messe « in
nocte Nativitatis Domini »). |

La Constitution ajoute que, si des adaptations étaient
nécessaires, selon les condilions locales, il faudrait se réfé-
rer aux articles 39 et 4o. A quoi fait-elle allusion ? 11 peul
s’agir d’abord des adaptations rendues nécessaires par l'in-
version des saisons dans les deux hémispheres. Le Code des
rubriques les a déja prévues en ce qui concerne les Roga-
tions (NR, n° 87). On pourrait envisager aussi une plus
orande souplesse dans la fixation des Quatre-Temps. La ou
la moisson et la vendange sont accompagnées de fétes reli-
gieuses et profanes, il conviendrait que les Quatre-Temps
d’été et d’automne coincident avec elles.

Il1 semble toutefois que ce paragraphe veuille répondre
aussi & d’autres problémes. Certains évéques ont demandé
que les fidtles puissent satisfaire & 1'obligation de la messe




LE PROPRE DU TEMPS 187

dominicale des le samedi soir. D’autres ont posé le pro-
bléme des fétes de précepte dont la fériation n’est pas ob-
servée par les pouvoirs civils. Le Concile n’a pas voulu don-
‘ner une solution universelle & ces problemes particuliers,
mais il invite les assemblées épiscopales a y réfléchir et &
faire des propositions concrétes au Siége apostolique.

Le propre du temps

108. La préséance du propre du temps sur les fétes des
saints découle de la nature méme de 1'année liturgique, au
long de laquelle I'Eglise déploie tout le mystére du Christ
(art. 102). La restauration du dimanche doit avoir pour
complément celle de certaines féries dans I'année. Actuel-
lement, seules les féries du Caréme et des Quatre-Temps sont
dotées de formulaires propres. On souhaiterait que, d'une
manieére générale, tous les mercredis et les vendredis de
I'année soient privilégiés par rapport aux autres jours.
Quand on aura établi un cycle de lectures échelonné sur plu-
sieurs années, il sera facile de faire lire, le mercredi et le
vendredi, ou d’autres jours encore, les péricopes qui n'au-
ront pas été lues le dimanche précédent.

Du point de vue de I’histoire et de la théologie, le Temps
pascal est plus important que le Caréme™. Il conviendrait
donc que les dimanches du Temps pascal soient élevés a
la 1™ classe et que les messes quotidiennes de la Cinquan-
laine Sacrée se voient attribuer des formulaires propres, au
moins en ce qui concerne les lectures et les oraisons. On
peut formuler le méme veeu pour la derniére semaine de
I"'Avent.

Le Caréme

109. Le double caractére pénitentiel et baptismal du Ca-
réme sera mis plus pleinement en lumiére, aussi bien dans
la liturgie que dans la catéchése liturgique. Pour qu’il en
soit ainsi, le Concile donne deux directives.

La premiére concerne la restauration des éléments bap-

11. P. Jouner, Le Temps pascal, dans LMD 67, pp. 163-182.



oot

188 COMMENTAIRE DE LA CONSTITUTION

tismaux de la liturgie quadragésimale. 1l faut entendre par
la, tout d’abord, la fixation au dimanche des trois évangiles
fondamentaux de la catéchese baptismale. On lira ainsi la
péricope de la Samaritaine (Jn 4, 4-42) le 3° dimanche de
Caréme; celle de I’Aveugle-né (Jn g, 1-38) le 4° dimanche;
et celle de Lazare (Jn 11, 1-44) le 5° dimanche (actuellement
1 dimanche de la Passion). Evidemment, la lecture de ces

évangiles entrainera celle des épitres correspondantes. De

meéme pourra-t-on, dans '« Oratio fidelium », prier pour
les ‘catéchumeénes. Enfin, au moins dans les paroisses ou
I’'on fera les scrutins du catéchuménat, on sera sans doute
admis a célébrer les anciennes messes de scrutins du sacra-
mentaire gélasien 2,

La restauration des éléments pénitentiels de la liturgie
du Caréme demande une certaine révision des formulaires,
mais elle concerne avant tout la catéchése, dont le Concile
donne les orientations fondamentales dans le dernier para-
graphe de cet article. Retenons-en ceci : On ne passera pas
sous silence le réle de U'Eglise dans ['action pénilentielle,
et on insistera sur la priére pour les pécheurs. Celte priere
pourra prendre place, comme la priére pour les catéchu-
meénes, dans 17 « Oratio fidelium ». Mais que faut-il entendre
par le rdle de I’Eglise dans ’action pénitentielle ? Il semble
que le Concile exprime ici sa faveur aux célébrations péni-
tentielles, inspirées du rite de la réconciliation des pénitents,
que des pasteurs ont organisées pour ménager une prépara-
tion collective et liturgique des adultes ou des enfants au
sacrement de Pénitence’. Un tel rile ne constitue qu une
forme particuliére des célébrations de la parole de Dieu, que
le Concile recommande précisément durant le Caréme

(art. 395).

110. La directive que donnent les Péres, en ce qui con-
cerne la pénitence du Caréme, est en plein accord avec
'article 23 : tradition et adaptation.

Il convient d’adapter la pénitence du Caréme aux possi-
bilités de notre temps et des diverses régions, ainsi (u aux

12. Sacramentaire gélasien (Regin. 316), édit. Mohlberg, Rome, 1960, n° 193-
109, 225228, 254-257. : P
13. R. Meunrice, Les célébrations de la Pénitence, dans LMD 56 (1958),

pp. 76-95.




LA PENITENCE DU CAREME 189

conditions des fideles. 1l ne s agit donc plus de dire en quoi
consiste matériellement le jetine, ni de peser le morceau de
pain qu'on peut manger le matin. Le document ne fait
fait méme pas allusion a 1'abstinence, et il ne parle que du
jetine pascal. Le peuple chrétien est invité a passer de la
lettre a l'esprit. Mais l'esprit de la loi est une invitation
pressante a la pratique de la pénitence. Si celle-ci doit con-
server un caracleére intérieur et individuel, elle sera aussi
extérieure et sociale. On sait les efforts entrepris, ces der-
niéres années, pour rappeler aux chrétiens la relation qui
existe entre jetine et charité : le chrétien se prive, durant le
Caréme, non pour thésauriser mais pour donner. (’esl ainsi
qu'en Allemagne, en Belgique, en France, pour nous en
tenir a ces trois pays, des sommes d’argent considérables
onl été recueillies par les organismes missionnaires et
charitables : fruit des privations de Caréme des chrétiens
pour leurs fréres affamés. Le méme effort mérite d’étre pour-
suivi sur tous les plans de 1'action caritative.

Le Concile s’en remet pour l'organisation concrete de
la pratique pénitentielle, tant individuelle que sociale, aux
assemblées épiscopales.

Les Péres ont consacré un paragraphe spécial au jetne
pascal du vendredi saint, qui sera sacré et devra étre par-
tout observé. Ils recommandent qu’on 1'étende, si possible,
au samedi saint pour que l'on parvienne avec un cceur élevé
el libéré aux joies de la résurrection du Seigneur. Le jeine
du vendredi saint mérite le nom de jeline pascal, méme
s'il ne se poursuit pas le samedi, parce que nous commen-
cons les saintes solennités pascales avec la messe in Cena
Domini, au seuil de la nuit qui va du soir du jeudi au matin
du vendredi saints. Ce jeline sacré consacre le premier
temps de la Pique chrétienne. Son observance n’a pas seule-
ment valeur ascétique, mais encore liturgique. Cela étant
dit, il méritera encore davantage le titre de jetine pascal, au
sens antique du mot, s’il se prolonge jusqu'a la veillée
sainte. Il sera alors le jetine eschatologique, le jetine de
I’attente des disciples, au temps ot I’Epoux leur a été enlevé
(Me 12, 19), ce jetine que l'assemblée rompt dans la liesse
des alléluias en prenant place & la table du Ressuscité.



190 COMMENTAIRE DE LA CONSTITUTION

Les fétes des sainls

111. Le culte des martyrs et de leurs reliques remonte
au milieu du 2° siécle en Orient et au 3° en Occident ™,
Celui des saintes images vil sa légitimité solennellement re-
connue par le 2° Concile de Nicée (787) (Denz. 302;
Dumeige 511). Le Concile de Trente se faisait done 1'écho
d’une solide tradition quand, dans sa 25° session (1563), il
revendiquait pour 1'Eglise le droit d’invoquer les saints et
de vénérer leurs reliques et leurs images (Denz. 984-986;
Dumeige 515-517).

Le 2° Concile du Vatican précise que pour honorer les
reliques d'un culte légitime celles-ci doivent étre aulhen-
tiques, comme il avait ordonné que, dans 'office divin, les
vies des saints soient restituées a la vérité historigue
(art. g2). Si la vénération des reliques des saints est louable,
il convient cependant qu’elle reste dans les limites d’'une
certaine discrétion. La liturgie ailirme des corps des sainis :
« In pace sepulta sunt ». Il serait plus respectueux de les
conserver dans un sarcophage ou dans un reliquaire pré-
cieux que de les exposer dans une chiasse vitrée, comme la
coutume s’en est répandue de nos jours.

Les fétes des saints proclament les merveilles du Christ
chez ses serviteurs et offrent aux fidéles des exemples oppor-
tuns a imiter. Il est donc normal qu’elles prennent place
dans le cycle liturgique, mais elles ne doivent pas l'em-
porter sur les fétes qui célébrent les mystéres sauveurs en
euz-mémes. Afin d’empécher I’envahissement du temporal
par le sanctoral, la Constitution ordonne que le plus grand
nombre d’entre les fétes des saints soient laissées a la célé-
bration de chaque Eglise, nation ou famille religieuse parti-
culiere; on n’étendra a I'Eglise universelle que les fétes com-
mémorant des saints qui présentent véritablement une im-
portance universelle. Mais la décision du Concile ne sera
efficace que dans la mesure ou la Commission postconci-
liaire définira avec précision ce qu’elle entend par un saini
qui présente véritablement une importance universelle el ou

14. H. DeLenaye, Les origines du culle des martyrs, 2¢ éd. revue, Bruxelles,
Bollandisles, 1933.




LES FETES DE SAINTS 191

elle imposera dans les rubriques elles-mémes la prédomi-
nance du temporal sur le sanctoral.

Qu'’il faille préciser la notion de momentum universale,
un fait récent en fournit la preuve. L'Instruction de 1¢61
sur la révision des Calendriers particuliers déclare qu’il
convient de reporter 2 un autre jour une féte particuliere en
occurrence avec un saint, « qui magni momenti fuit pro tota
Ecclesia® ». Or cette prescription, parfaitement justifiée en
soi, a imposé des remaniements nombreux dans les ca-
lendriers diocésains, car la Sacrée Congrégation des rites
estime qu’'un nombre considérable des saints inscrits au
calendrier actuel sont de grande importance pour toule
I’Eglise.

Par ailleurs, quelle que soit la rigueur apportée dans le
choix des saints, 'application de cette seule régle n’empé-
chera pas que, dans un siecle, le calendrier ait tripl¢ ses
effectifs. C’est une loi de 1'histoire de la liturgie. Il convient
done de fixer également les degrés des fétes et leur mode de
célébration. Si 1'on décréte que le degré normal d'une féte
de saint est la memoria (messe ad libitum) et qu'une f{éte
de 3° classe ne comporte dans l'office que la lecture hagio-
graphique, on aura peut-étre assuré durablement 1’équilibre
des composantes de 1'année liturgique.

(P. J.]

10. Instruclio de Calendariis particularibus, n° 25, AAS 53 (1g61), p. 173.



