
Source gallica.bnf.fr / Les éditions du Cerf

La Maison-Dieu : cahiers de
pastorale liturgique

https://www.bnf.fr
https://gallica.bnf.fr


Service national de la pastorale liturgique et sacramentelle
(France). Auteur du texte. La Maison-Dieu : cahiers de pastorale
liturgique. 1964-01.

1/ Les contenus accessibles sur le site Gallica sont pour la plupart
des reproductions numériques d'oeuvres tombées dans le
domaine public provenant des collections de la BnF. Leur
réutilisation s'inscrit dans le cadre de la loi n°78-753 du 17 juillet
1978 :
 - La réutilisation non commerciale de ces contenus ou dans le
cadre d’une publication académique ou scientifique est libre et
gratuite dans le respect de la législation en vigueur et notamment
du maintien de la mention de source des contenus telle que
précisée ci-après : « Source gallica.bnf.fr / Bibliothèque nationale
de France » ou « Source gallica.bnf.fr / BnF ».
 - La réutilisation commerciale de ces contenus est payante et fait
l'objet d'une licence. Est entendue par réutilisation commerciale la
revente de contenus sous forme de produits élaborés ou de
fourniture de service ou toute autre réutilisation des contenus
générant directement des revenus : publication vendue (à
l’exception des ouvrages académiques ou scientifiques), une
exposition, une production audiovisuelle, un service ou un produit
payant, un support à vocation promotionnelle etc.

CLIQUER ICI POUR ACCÉDER AUX TARIFS ET À LA LICENCE

2/ Les contenus de Gallica sont la propriété de la BnF au sens de
l'article L.2112-1 du code général de la propriété des personnes
publiques.

3/ Quelques contenus sont soumis à un régime de réutilisation
particulier. Il s'agit :

 - des reproductions de documents protégés par un droit d'auteur
appartenant à un tiers. Ces documents ne peuvent être réutilisés,
sauf dans le cadre de la copie privée, sans l'autorisation préalable
du titulaire des droits.
 -  des reproductions de documents conservés dans les
bibliothèques ou autres institutions partenaires. Ceux-ci sont
signalés par la mention Source gallica.BnF.fr / Bibliothèque
municipale de ... (ou autre partenaire). L'utilisateur est invité à
s'informer auprès de ces bibliothèques de leurs conditions de
réutilisation.

4/ Gallica constitue une base de données, dont la BnF est le
producteur, protégée au sens des articles L341-1 et suivants du
code de la propriété intellectuelle.

5/ Les présentes conditions d'utilisation des contenus de Gallica
sont régies par la loi française. En cas de réutilisation prévue dans
un autre pays, il appartient à chaque utilisateur de vérifier la
conformité de son projet avec le droit de ce pays.

6/ L'utilisateur s'engage à respecter les présentes conditions
d'utilisation ainsi que la législation en vigueur, notamment en
matière de propriété intellectuelle. En cas de non respect de ces
dispositions, il est notamment passible d'une amende prévue par
la loi du 17 juillet 1978.

7/ Pour obtenir un document de Gallica en haute définition,
contacter
utilisation.commerciale@bnf.fr.

https://www.bnf.fr
https://gallica.bnf.fr
https://www.bnf.fr/fr/faire-une-utilisation-commerciale-dune-reproduction
mailto:utilisation.commerciale@bnf.fr


CHAPITRE V

L'ANNÉE LITURGIQUE

Sens du cycle liturgique

102. Pia Mater Ecclesia. Le Concile emploie volontiers
l'adjectif pia pour affirmer la fidélité de l'Eglise à accomplir
un devoir (voir art. 21). L'Eglise estime donc qu'il est de
son devoir de célébrer l'œuvresalvifique de son divin Epoux
par une commémoration sacrée, à jours fixes, tout au long
de l'année. Alors que l'office divin a pour but de sanctifier
la journée (art. 88), de consacrer par la louange de Dieu
tout le déroulement du jour et de la nuit (art. 84), le cycle
liturgique n'est pas destiné en premier lieu à sanctifier le
temps, mais à célébrer le mystère du salut. Or le salut de
l'homme a été réalisé par la mort et la résurrection du
Christ. La célébration du mystère pascal est donc au centre
de la commémoration sacrée du Christ Seigneur, qui rythme
pour l'Eglise le déroulement du temps. C'est pourquoi
chaque semaine, au jour appelé jour du Seigneur, la com-
munauté des croyants fait mémoire de la résurrection du
Seigneur, qu'elle célèbre encore une fois l'an, en même
temps que sa bienheureuse passion, par la grande solen-
nité de Pâques. Jamais encore on n'avait proclamé avec
autant de vigueur la prédominance absolue du mystère
pascal dans le culte chrétien. Pour saisir l'ampleur de cette
remontée du soleil de Pâques à l'horizon de l'Eglise, il
suffit de comparer le texte conciliaire avec celui de l'ency-
clique MediatorDei1. -

I. PIE XII, encyclique Mediator Dei: « Avec les solennités pascales qui
commémorent le triomphe du Christ, notre âme est pénétrée d'une joie
intime; il nous convient alors de nous souvenir qu'unis au Rédempteur



La célébration hebdomadaire et annuelle de la Pâque aconstitué, durant les premiers siècles, l'unique mémorial
du mystère du salut en Jésus-Christ. Mais la rédemption acommencé pour les hommes avec l'incarnation du Sei-
gneur2 et elle n'atteindra sa plénitude qu'avec son retourglorieux. C'est pourquoi, à partir du 4e siècle, l'Eglise avoulu expliciter, déployer tout le mystère du Christ pen-dant le cycle de l'année, selon la formule admirable de la
Constitution, afin de contempler et de revivre les diverses
étapes de l'œuvre salvifique du Christ, de l'incarnation et
la nativité jusqu'à l'ascension, jusqu'au jour de la Pente-
côte et jusqu'à l'attente de la bienheureuse espérance et
de l'avènement du Seigneur. Il convient de relever que,
dans l'énumération des fêtes de l'année qui ont révélé le
contenu du mystère pascal, l'adventus Domini est cité en
dernier lieu, conformément aux anciens livres romains:
autant qu'une préparation à Noël, l'Avent est une attente
de la Parousie; sa célébration au terme, et non au début,
de l'année chrétienne souligne le caractère eschatologique
de la liturgie.
La célébration annuelle du mystère du Christ consiste

essentiellement dans un mémorial: sacra recordatione,
memoriam habet Resurrectionis, mysteria Redemptionis ita
recolens. En quoi consiste ce mémorial? Pour reprendre
les termes de saint Augustin, s'agit-il d'un simple souvenir
du passé ou d'un mystère actuellement agissant3 ? Il n'y a
pas à opposer souvenir et présence, car le mémorial chré
tien est tout à la fois souvenir, présence et attente4. Les fêtes
de la Nativité du Seigneur et de sa montée au ciel com-
portent une évocation de l'événement historique, et cette
méditation ouvre aux fidèles les richesses des vertus et des
mérites du Seigneur. Comme le montre Pie XII, en présen-
tant successivement tous les temps liturgiques, « l'Eglise

nous avons, nous aussi, à ressusciter d'une vie froide et inerte à une vie
plus fervente et plus sainte, en nous donnant pleinement et généreusement
à Dieu et en oubliant cette terre de misère pour aspirer uniquement au ciel. »
AAS 578; EP 615. L'encyclique ne comporte pas une allusion au mystère
pascal.
2. Matines de Noël: Hodie illuxit nobis dies redemptionis novae, repara-

tionis antiquae, felicitatis aeternae (Répons 2).
3. SAINT AUGUSTIN, Lettre à lanuarius, Epist. 55, 1; PL 33, col. 205. Voir

J. GAILLARD, Noël, memoria ou mystère? dans LMD 5q (lg50), pp. 37-59.
4. Sur la notion biblique de Mémorial, on lira M. THURIAN, L'Eucharistie,

mémorial du Seigneur, Delachaux et Niestlé, 1959, 286 pp.



nous met sous les yeux (avec lavie de Jésus-Christ) les
exemples que nous devons imiter; elle nous indique les
trésors de sainteté que nous pouvons nous approprier »
(MediatorDei, AAS, p. 577; EP608-609). Mais, quel que soit
l'événement sauveur que nous fêtions, nous le faisons en
célébrant l'Eucharistie, et, par elle plus encore que par
la méditation, ces mystères sont en quelque manière rendus
présents tout au long du temps, les fidèles sont mis en
contact avec eux et remplis par la grâce du salut. Sans s'ar-
rêter aux controverses sur le mode de reviviscence des mys-
tères du Christ dansleur célébration liturgique (quodam-
modo), le Concile affirme avec vigueur l'efficacité de la
grâce qui en découle.

103. En célébrant ce cycle annuel des mystères du Christ,
la sainte Eglise vénère avec un particulier amour la bien-
heureuse Marie, Mère de Dieu, qui est unie à son Fils dans
l'œuvré du salut par un lien indissoluble. Si le culte litur-
gique de Marie n'a connu son essor qu'au lendemain du
Concile d'Ephèse (431), on sait avec quelle ferveur les
Eglises d'Orient et d'Occident se sont plu à honorer la
Très Sainte Théotokos. C'est la maternité divine de Marie
qu'on a voulu lébrer dans lespremières fêtes établies
en son honneur aux alentours de Noël ou le 15 août5. C'est
d'elle que nous faisons mémoire chaque jour dans le Canon
romain Communicantes et memoriam venerantes in primis
gloriosae semperque virginis Mariae, genitricis Dei et do-
mini nostri Iesu Christi. Le lien, qui rattache Marie à Jésus
dans l'œuvre du salut, est si indissoluble que la liturgie
en porte la marque: l'office de Noël contient les plus belles
prières à la Vierge, tandis que les fêtes du 2 février et du
25 mars sont autant des fêtes du Seigneur que des fêtes de
Marie.
Le culte liturgique a exercé une influence prépondérante

dans le développement de la théologie mariale : la litur-
gie exalte en Marie le fruit le plus excellent de la rédemp-
tion, quand elle enseigne qu'elle a été conçue immaculée

5. B. CAPELLE, La fête de la Vierge à Jérusalem au 5e siècle, dans Le Mu-
séon, 56 (1943), pp. 1-33; et B BOTTE, Le Lectionnaire arménien etla fête
de la Théotocos à Jérusalem au 5e siècle, dans Sacris erudiri, 2 (1949), pp. 111-
122. -1



« en prévision de la mort » du Christ (collecte de l'Imma-
culée Conception); elle honore en Marie l'icône de la sainte
Eglise, son image très pure, lorsqu'elle identifie Jérusalem,
l'Eglise et Marie dans l'interprétation des psaumes et qu'elle
nous fait chanter en l'honneur de la Mère de Jésus: Signum
magnum apparuit in caelo (introït de l'Assomption).

104. L'Eglise a introduit en outre dans le cycle annuel
les mémoires des martyrs et des autres saints. Lorsqu'elle
traitera plus loin de la réorganisation du sanctoral, la Cons-
titution parlera des fêtes des saints (art. 111). Soucieuse de
mettre ici en lumière l'unité organique du cycle annuel,
centré sur le mystère pascal, elle use plus volontiers du
langage de l'Eglise antique, qui ne connaissait que les
mémoires ou les natalicia des martyrs.
Au 3e siècle, les anniversaires des martyrs ont pu recevoir

les honneurs liturgiques sans nuire au rayonnement de la
Fête unique. Ils avaient conservé du culte des défunts un
caractère familial et discret: seule la communauté locale
se réunissait pour célébrer l'Eucharistie près de la tombe
de son martyr et participer au refrigerium dans l'attente
du banquet du ciel. Lorsqu'aux 5e-6e siècles on commémora
également des vierges, des ascètes et de*s évêques, leur
memoria demeura d'abord localisée, et il faut attendre le
haut moyen âge pour voir les récits hagiographiques pé-
nétrer dans l'office divin. Le retour aux sources pour la cé-
lébration du mystère pascal impose une démarche identique
dans la restauration du culte des saints.
Loin d'amoindrir le culte dû au Christ, celui des saints

lui ajoutera alors un nouvel éclat, car « tout le culte des
saints n'est qu'un aspect du mystère pascal du Seigneur6 ».
Le Concile ne manque pas de le souligner: Dans les anni-
versaires des saints, l'Eglise proclame le mystère pascal
en ces saints qui ont souffert avec le Christ et sont glori-
fiés avec lui. Si les martyrs ont rendu témoignage au Christ
par leurs souffrances, c'est plus encore le Christ qui, en
eux, a rendu témoignage au Père. A travers tous les temps,
les martyrs chrétiens ont été conscients de prêter leurs

6. J. HILD, Le mystère des saints dans le mystère chrétien, dans LMD 52

(1958), p. 11. On lira aussi A. CIIAVASSE, Sanctoral et année liturgique, dans le
même numéro de LMD, pp. 80-97.



membres au Christ pour mener son combat pascal : « Un
autre sera présent en moi et souffrira en moi», disait
Félicité de Carthage avant d'être jetée aux bêtes.
Associés au Christ sur terre dans la souffrance, les saints

sont au ciel ses compagnons dans la gloire. C'est pourquoi
l'Eglise peut nous les présenter comme des modèles et des
intercesseurs. Mais les modèles que sont les saints ne font
que refléter l'unique Modèle, et leur intercession ne monte
vers le Père qu'en passant par l'unique Médiateur.

105. Au cours de l'année, certains jours sont tradition-
nellement consacrés par la communauté chrétienne à une
activité spirituelle et à une ascèse corporelle plus intenses. Le
Carême vient évidemment au premier rang de ces jours, où
l'Eglise s'entraîne à un service plus prompt du Seigneur.
Mais, à côté du Carême, il faut citer l'Avent, surtout à
partir du 17 décembre, les vigiles des grandes fêtes, les
Quatre-Temps, les Litanies majeures et mineures. Bien que
les Pères du Concile n'ignorent pas les problèmes que pose
actuellement l'observance de ces temps, ils tiennent à
rappeler les traits communs qu'elle doit présenter.
La formation spirituelle des fidèles exigera toujours

les œuvres de pénitence et de miséricorde. Le Concile ne
parle plus de jeûne (en dehors du jeûne pascal) ni d'absti-
nence, car ce ne sont là que des modalités de la pénitence
et elles peuvent varier selon les époques et les latitudes. Il
serait choquant d'imposer le jeûne comme une loi ecclé-
siastique au monde de la faim. Au contraire, la pénitence
sera toujours exigée des chrétiens, car elle est la route qui
conduit au Seigneur. De même les fidèles du Christ de-
vront-ils toujours avoir la hantise de leur frère qui a faim,
qui a soif, qui est nu et prisonnier, car Jésus s'est iden-
tifié avec lui. C'est pourquoi les jours où l'Eglise nous de-
mande d'être plus attentifs au Christ sont par excellence
les jours des œuvres de miséricorde.
Ces jours-là sont aussi consacrés à l'instruction et à

la prière: non seulement à la « lectio divina », dans la me-
sure des loisirs de chacun, et à la prière personnelle, mais
à l'assemblée liturgique, où les chrétiens écoutent ensemble
la parole de Dieu et prient d'une bouche unanime. Le mis-
sel contient pour la plupart de ces jours des messes propres



et il propose des prières spéciales, comme les Litanies des
Saints ou les Psaumes de la pénitence. S'il est difficile de
rassembler les fidèles au cours de la journée, où chacun
vaque à ses travaux, l'assemblée pourra se tenir le soir,
comme le suggère le Code des rubriques pour les Rogations
(NR, n° 86), et, à défaut d'une liturgie eucharistique, onfavorisera la célébrationsacrée de la Parole de Dieu (art. 35).
Avec le mémorial hebdomadaire et annuel de la Pâque,

la célébration du cycle des mystères du Christ, les mémoires
de la sainte Mère de Dieu et des saints, l'observance des
temps de pénitence et de prière, c'est tout l'ensemble de
l'année liturgique que vient de présenter le Concile. La
Constitution va maintenant en reprendre certains éléments
pour formuler les normes de leur restauration.

Le dimanche

106. L'Eglise célèbre le mystère pascal, en vertu d'une
tradition apostolique qui remonte au jour même de la résur-
rection du Christ, chaque huitième jour, qui est nommé à
bon droit le jour du Seigneur, ou dimanche. Le Concile
résume dans une phrase, qui sera désormais classique, tout
l'enseignement de la tradition sur le jour du Seigneur. Il
convient de relever les expressions qu'il a employées, car
elles sont de la plus haute importance du point de vue pas-
toral.
Les historiens sont aujourd'hui d'accord pour affirmer que

la célébration hebdomadaire de la Pâque est antérieure à sa
célébration annuelle7. Mais, ce qui est encore plus impor-
tant, c'est que le dimanche ait conservé le caractère pri-
mitif de la Fête chrétienne: il est le mémorial sacré du mys-
tère pascal dans sa totalité. Tandis qu'à partir du 4e siècle
la solennité pascale s'est déployée sur « les trois jours du
Seigneur crucifié, enseveli et ressuscité8 », le dimanche
demeure le jour où l'Eglise fait mémoire de la passion,
de la résurrection et de l'ascension du Christ. Si le ven-
dredi constitue, chaque semaine, un jour semi-pénitentiel,

7. 0. CASEL, La Fête de Pâques dans l'Eglise des Pères, LO 37, Paris, 1963..
p. 10/t. Voir aussi P. JOUNEL, La Nuit pascale, dans LMD 67 (1061), p. 123.* 8. SAINT AMBROISE, Lettre23, 12-13; PL 16; col. 1030. Texte cité et com-
menté dans LMD 67, p. 201.



il n'a jamais été honoré comme le mémorial hebdomadaire
de la passion. Le dimanche est le jour du Christ-Seigneur,
de Celui qui a « connu la mort» et que « voici vivant pour
les éternités d'éternités» (Apoc. i, 18).
L'Eglise commémore le mystère pascal chaque huitième

jour. Le dimanche est à la fois le premier et le huitième
jour de la semaine. Jésus est ressuscité et il s'est manifesté
aux siens « le premier jour de la semaine» (Mat. 28, 1; Me
16, 9; Le 24, 1; Jn 21, 1). « Huit jours après, les disciples
étaient de nouveau dans la maison» (Jn 21, 27), quand
Jésus leur apparut et montra à Thomas les plaies sacrées
de sa passion. La tradition trouvait donc les deux chiffres
dans l'Evangile. Si elle s'est attachée très tôt au huitième
jour, c'est parce qu'elle y a vu un mystère. Le jour qui
vient au-delà des sept jours de la semaine est devenu le
symbole du jour au-delà des jours, du jour sans déclin de
l'éternité9. Le dimanche, comme huitième jour, est le signe
de la vie éternelle: commémorant la résurrection du
Christ, il anticipe son retour; nous le célébrons « donec
veniat ».
Le Concile affirme que l'Eglise célèbre le dimanche en

vertu d'une tradition apostolique, qui remonte au jour
même de la résurrection du Christ. Ille fait en s'appuyant
sur le texte de saint Jean que nous venons de rencontrer
et sur les autres attestations du Nouveau Testament: « Que
chaque premier jour de la semaine, chacun mette de côté
chez lui ce qu'il aura pu épargner» (1 Cor., 16, 2); « Le
premier jour de la semaine, nous étions réunis pour rompre
le pain» (Act. 20, 6-12); « Je tombai en extase, le jour du
Seigneur, ~èvtrç xupiaxrç tl/lÉpq. (Apoc. 1, 10). Le nom de
« jour seigneurial » était donc attribué par les chrétiens au
lendemain du sabbat dès la fin du 1er siècle, et c'est à bon
droit qu'il s'est perpétué jusqu'à nous. En reconnaissant
à la célébration du dimanche une origine apostolique, le
Concile affirme implicitement que l'Eglise n'aurait pas le
pouvoir de transférer le mémorial hebdomadaire du mys-
tère pascal à un autre jour de la semaine. On peut souhaiter
que le jour de repos hebdomadaire coïncide pour les chré-
tiens avec celui de l'assemblée eucharistique, mais celle-ci

fi. Bibliographie et citations dans EEP, p. 678 et 680-681.



est essentiellement tributaire du jour du Seigneur et non du
jour choisi comme jour férié en Israël, en pays d'Islam ou
en d'autres régions10. Quand le dimanche a été déclaré jour
férié, en 321, il y avait près de quatre cents ans que l'Eglise
venait puiser dans l'assemblée, au matin ou au soir de ce
jour, la force de rendre témoignage à son Seigneur.
Le dimanche, les fidèles doivent se rassembler pour que,

en entendant la parole de Dieu et participant à l'Eucharistie,
ils se souviennent de la passion, de la résurrection et de la
gloire du Seigneur Jésus, et rendent grâces à Dieu qui les
« a régénérés pour une vive espérance par la résurrec-
tion de Jésus-Christ d'entre les morts» (i Pierre 1, 3).
Que le dimanche soit le jour du rassemblement des chré-
tiens pour écouter la proclamation de la parole de Dieu
et célébrer l'Eucharistie, c'est l'enseignement unanime de
l'Eglise, dont la Didachè et saint Justin se faisaient déjà
l'écho. On relèvera, dans la citation de saint Pierre, une
discrète allusion au baptême. Le mémorial du mystère pas-
cal contient pour nous le souvenir du sacrement de la nou-
velle naissance. Comment pourrions-nous oublier, à pareil
jour, que « nous tous, qui avons été baptisés dans le Christ
Jésus, c'est en sa mort que nous avons été baptisés? » (Rom.
6, 3).
Après avoir formulé une théologie du dimanche, la Cons-

titution passe aux conséquences pratiques. Elles sont d'a-
bord d'ordre pastoral: Le jour du Seigneur est le jour de
fête primordial qu'il faut proposer et inculquer à la piété
des fidèles, de sorte qu'il devienne aussi jour de joie et de
cessation du travail. L'ordonnance même de la phrase con-
ciliaire contient toute une pédagogie. Le repos dominical
n'est pas un point de départ, mais un aboutissement. Le
point de départ consiste dans la Fête chrétienne hebdoma-
daire, source de joie pour les chrétiens, qui se sont retrou-
vés en assemblée et qui emportent cette joie dans leur vie
familiale, dans leurs loisirs, ou leurs activités charitables. Le
repos dominical est alors le signe merveilleux du bonheur
du ciel, un surcroît de joie humaine, qui enveloppe la
journée de sa lumière, une libération permettant au
chrétien de consacrer un temps plus long à la prière et aux

10. C'est l'interprétation qui a été donnée au Concile par Mgr François
Zauner, évêque de Linz, rapporteur des amendements de ce chapitre.



contacts fraternels. Il importe donc que, dans les pays de
civilisation chrétienne, les chrétiens appuient toutes les ini-
tiatives des organismes professionnels pour faire respecter
le repos collectif du dimanche, auquel les impératifs écono-
miques s'efforcent de substituer la journée de repos indivi-
duel, fixée à n'importe quel jour de la semaine. Il y va d'ail-
leurs de la sauvegarde d'une valeur humaine et familiale
autant que religieuse.
L'article se termine sur une norme rubricale : puisque

le dimanche est le fondement et le noyau de toute l'année
liturgique, il convient qu'il ne le cède pas aux autres célé-
brations, nisi revera sint maximi moment. Le mieux serait
d'adopter pour le rite romain la règle qui ne souffre pas
d'exception à Milan: l'office du dimanche n'y cède la place
qu'à une solennité du Seigneur. Ce serait le couronnement
de l'effort poursuivi, de saint Pie X à Jean XXIII, pour ren-
dre au dimanche sa place « seigneuriale» dans la liturgie.

Révision de l'année liturgique

107. Le déroulement de l'année liturgique doit nourrir
comme il faut la piété des fidèles par la célébration des mys-
tères de la rédemption. Pour atteindre ce but, une révision
générale des structures s'impose, dans le respect des cou-
tumes et des disciplines traditionnelles attachées aux temps
sacrés, mais aussi dans un esprit d'ouverture aux conditions
de notre époque. Qu'est-ce que cela implique?
Il s'agit d'abord de simplifier la nomenclature des divers

temps liturgiques, et de revenir à leur signification origi-
nelle. Certains d'entre eux sont fondamentaux, comme le
Temps pascal, le Carême, l'Avent. D'autres, secondaires,
comme le temps de la Septuagénisme et celui de la Passion.
Le Code des rubriques de 1960 a voulu introduire dans leur
énumération des distinctions si subtiles qu'elles ne sont
traduisibles qu'en italien: comment distinguer le tempus
Nativitatis du tempus natalicium (NR, n° 72) el le tempus
Paschatis du tempus paschale (NR, n° 76) ?
La significations originelle du Temps pascal el du Carême

est intimement liée à leur durée. Il n'est pas indifférent queleTemps pascal consiste dans]a Cinquantaine d'alltgT(,!'s("



la Pentecostè, l'Octave de semaines (7 x 7+1). La durée de
cinquante jours lui donne la même signification que le nom
de huitième jour conféré au dimanche. Dès lors, il semble
indispensable que l'octave de Pentecôte soit supprimée, et
que le Temps pascal se termine le soir du dimanche au rite
romain, comme il le fait dans tous les autres rites. De même
est-il essentiel que le Carême (quadragesima) dure quarante
jours, pour que nous revivions à travers lui les quarante
jours passés par Moïse sur le Sinaï et par Jésus au désert, les
quarante jours de la marche d'Elie vers la montagne du
Seigneur, et les quarante années de l'Exode. Il doit donc
commencer le 6e dimanche avant Pâques et se poursuivre
jusqu'au jeudi saint, au seuil du Triduum sacré.
A côté de ces deux temps liturgiques fondamentaux, com-

muns à toutes les liturgies chrétiennes, le temps de l'Avent
est plus difficile à caractériser: est-ce une préparation à
Noël ou l'anticipation du Retour du Seigneur? Il semble
qu'il ait été d'abord un temps de préparation, puisque l'as-
pect eschatologique y soit devenu prédominant Ce serait
une excellente adaptation aux conditions de notre époque,
où les hommes vibrent à toutes les formes terrestres du mes-
sianisme, que d'insister sur ce second aspect. Il n'en serait
pas moins intimement lié au temps de Noël-Epiphanie, qui
nous fait lever les yeux, lui aussi, vers le retour du Christ,
« exspectantes beatam spem et adventum gloriae magni Dei
et Salvatoris nostri Iesu Christi» (épître de la messe « in
nocte Nativitatis Domini »).
La Constitution ajoute que, si des adaptations étaient

nécessaires, selon les conditions locales, il faudrait se réfé-
rer aux articles 39 et 40. A quoi fait-elle allusion? Il peut
s'agir d'abord des adaptations rendues nécessaires par l'in-
version des saisons dans les deux hémisphères. Le Code des
rubriques les a déjà prévues en ce qui concerne les Roga-
tions (NR, n° 87). On pourrait envisager aussi une plus
grande souplesse dans la fixation des Quatre-Temps. Là où
la moisson et la vendange sont accompagnées de fêtes reli-
gieuses et profanes, il conviendrait que les Quatre-Temps
d'été et d'automne coïncident avec elles.
Il semble toutefois que ce paragraphe veuille répondre

aussi à d'autres problèmes. Certains évêques ont demandé
que les fidèles puissent satisfaire à l'obligation de la messe



dominicale dès le samedi soir. D'autres ont posé le pro-
blème des fêtes de précepte dont la fériation n'est pas ob-
servée par les pouvoirs civils. Le Concile n'a pas voulu don-
ner une solution universelle à ces problèmes particuliers,
mais il invite les assemblées épiscopales à y réfléchir et à
faire des propositions concrètes au Siège apostolique.

Le propre du temps

108. La préséance du propre du temps sur les fêtes des
saints découle de la nature même de l'année liturgique, au
long de laquelle l'Eglise déploie tout le mystère du Christ
(art. 102). La restauration du dimanche doit avoir pour
complément celle de certaines féries dans l'année. Actuel-
lement, seules les féries du Carême et des Quatre-Temps sont
dotées de formulaires propres. On souhaiterait que, d'une
manière générale, tous les mercredis et les vendredis de
l'année soient privilégiés par rapport aux autres jours.
Quand on aura établi un cycle de lectures échelonné sur plu-
sieurs années, il sera facile de faire lire, le mercredi et le
vendredi, ou d'autres jours encore, les péricopes qui n'au-
ront pas été lues le dimanche précédent.
Du point de vue de l'histoire et de la théologie, le Temps

pascal est plus important que le Carême11. Il conviendrait
donc que les dimanches du Temps pascal soient élevés à
la 1re classe et que les messes quotidiennes de la Cinquan-
taine Sacrée se voient attribuer des formulaires propres, au
moins en ce qui concerne les lectures et les oraisons. On
peut formuler le même vœu pour la dernière semaine de
l'Avent.

Le Carême

109. Le double caractère pénitentiel et baptismal du Ca-
rême sera mis plus pleinement en lumière, aussi bien dans
la liturgie que dans la catéchèse liturgique. Pour qu'il en
soit ainsi, le Concile donne deux directives.
La première concerne la restauration des éléments bap-

11. P.JOUNEL, Le Temps pascal, dans LMD 67, pp. 163-182.



tismaux de la liturgie quadragésimale. Il faut entendre par
là, tout d'abord, la fixation au dimanche des trois évangiles
fondamentaux de la catéchèse baptismale. On lira ainsi la
péricope de la Samaritaine (Jn 4, 4-42) le 3e dimanche de
Carême; celle de l'Aveugle-né (Jn 9, 1-38) le 4e dimanche;
et celle de Lazare (Jn II, 1-44) le f>¤ dimanche (actuellement
1er dimanche de la Passion). Evidemment, la lecture de cesévangiles entraînera celle des épîtres correspondantes. De
même pourra-t-on, dans l' « Oratio fidelium », prier pour
les catéchumènes. Enfin, au moins dans les paroisses où
l'on fera les scrutins du catéchuménat, on sera sans doute
admis à célébrer les anciennes messes de scrutins du sacra-
mentaire gélasien12.
La restauration des éléments pénitentiels de la liturgie

du Carême demande une certaine révision des formulaires,
mais elle concerne avant tout la catéchèse, dont le Concile
donne les orientations fondamentales dans le dernier para-
graphe de cet article. Retenons-en ceci: On ne passera pas
sous silence le rôle de l'Eglise dans l'action pénitentielle,
et on insistera sur la prière pour les pécheurs. Cette prière
pourra prendre place, comme la prière pour les catéchu-
mènes, dans l' « Oratio fidelium ».Mais que faut-il entendre
par le rôle de l'Eglise dans l'action pénitentielle? Il semble
que le Concile exprime ici sa faveur aux célébrations péni-
tentielles, inspirées du rite de la réconciliation des pénitents,
que des pasteurs ont organisées pour ménager une prépara-
tion collective et liturgique des adultes ou des enfants au
sacrement de Pénitence13. Un tel rite ne constitue qu'une
forme particulière des célébrations de la parole de Dieu, que
le Concile recommande précisément durant le Carême
(art. 35).

-

110. La directive que donnent les Pères, en ce qui con-
cerne la pénitence du Carême, est en plein accord avec
l'article23 : tradition et adaptation.
Il convient d'adapter la pénitence du Carême aux possi-

bilités de notre temps et des diverses régions, ainsi qu'aux

12. Sacramentaire gélasien (Regin. 316), édit. Mohlberg, Rome, lOGO, nos iq3-199,2251-228,254-257.
13. R. MEURlCE, Les célébrations de la Pénitence, dans LMD 56 (iq&o),

PP. 76-95.



conditions des fidèles. Il ne s'agit donc plus de dire en quoi
consiste matériellement le jeûne, ni de peser le morceau de
pain qu'on peut manger le matin. Le document ne fait
fait même pas allusion à l'abstinence, et il ne parle que du
jeûne pascal. Le peuple chrétien est invité à passer de la
lettre à l'esprit. Mais l'esprit de la loi est une invitation
pressante à la pratique de la pénitence. Si celle-ci doit con-
server un caractère intérieur et individuel, elle sera aussi
extérieureetsociale. On sait les efforts entrepris, ces der-
nières années, pour rappeler aux chrétiens la relation qui
existe entre jeûne et charité: le chrétien se prive, durant le
Carême, non pour thésauriser mais pour donner. C'est ainsi
qu'en Allemagne, en Belgique, en France, pour nous en
tenir à ces trois pays, des sommes d'argent considérables
ont été recueillies par les organismes missionnaires et
charitables: fruit des privations de Carême des chrétiens
pour leurs frères affamés. Le même effort mérite d'être pour-
suivi sur tous les plans de l'action caritative.
Le Concile s'en remet pour l'organisation concrète de

la pratique pénitentielle, tant individuelle que sociale, aux
assemblées épiscopales.
Les Pères ont consacré un paragraphe spécial au jeûne

pascal du vendredi saint, qui sera sacré et devra être par-
tout observé. Ils recommandent qu'on l'étende, si possible,
au samedi saint pour que l'on parvienne avec un cœur élevé
et libéré aux joies de la résurrection du Seigneur. Le jeûne
du vendredi saint mérite le nom de jeûne pascal, même
s'il ne se poursuit pas le samedi, parce que nous commen-
çons les saintes solennités pascales avec la messe in Cena
Domini, au seuil de la nuit qui va du soir du jeudi au matin
du vendredi saints. Ce jeûne sacré consacre le premier
temps de la Pâque chrétienne. Son observance n'a pas seule-
ment valeur ascétique, mais encore liturgique. Cela étant
dit, il méritera encore davantage le titre de jeûne pascal, au
sens antique du mot, s'il se prolonge jusqu'à la veillée
sainte. Il sera alors le jeûne eschatologique, le jeûne de
l'attente des disciples, au temps où l'Epoux leur a été enlevé
(Me 1.2, 19), ce jeûne que l'assemblée rompt dans la liesse
des alléluias en prenant place à la table du Ressuscité.



Les fêtesdessaints

111. Le culte des martyrs et de leurs reliques remonte
au milieu du 2e siècle en Orient et au 3e en Occident14.
Celui des saintes images vit sa légitimité solennellement re-
connue par le 2e Concile de Nicée (787) (Denz. 302;
Dumeige 511). Le Concile de Trente se faisait donc l'écho
d'une solide tradition quand, dans sa 25e session (1563), il
revendiquait pour l'Eglise le droit d'invoquer les saints et
de vénérer leurs reliques et leurs images (Denz. 984-986;
Dumeige 515-517).
Le 2e Concile du Vatican précise que pour honorer les

reliques d'un culte légitime celles-ci doivent être authen-
tiques, comme il avait ordonné que, dans l'office divin, les
vies des saints soient restituées à la vérité historique
(art. 92). Si la vénération des reliques des saints est louable,
il convient cependant qu'elle reste dans les limites d'une
certaine discrétion. La liturgie affirme des corps des saints:
« in pace sepulta sunt ». Il serait plus respectueux de les
conserver dans un sarcophage ou dans un reliquaire pré-
cieux que de les exposer dans une châsse vitrée, comme la
coutume s'en est répandue de nos jours.
Les fêtes des saints proclament les merveilles du Christ

chez ses serviteurs et offrent aux fidèles des exemples oppor-
tuns à imiter. Il est donc normal qu'elles prennent place
dans le cycle liturgique, mais elles ne doivent pas l'em-
porter sur les fêtes qui célèbrent les mystères sauveurs en
eux-mêmes. Afin d'empêcher l'envahissement du temporal
par le sanctoral, la Constitution ordonne que le plus grand
nombre d'entre les fêtes des saints soient laissées à la célé-
bration de chaque Eglise, nation ou famille religieuse parti-
culière; on n'étendra à l'Eglise universelle que les fêtes com-
mémorant des saints qui présentent véritablement une im-
portance universelle. Mais la décision du Concile ne sera
efficace que dans la mesure où la Commission postconci- -

liaire définira avec précision ce qu'elle entend par un saint
qui présente véritablement une importance universelle et où

1 Ii. H. DELEHAYE, Les origines du culte des martyrs, AE éd. revue, Bruxelles,
Bollandistes,1933.



elle imposera dans les rubriques elles-mêmes la prédomi-
nance du temporal sur le sanctoral.
Qu'il faille préciser la notion de momentum universelle,

un fait récent en fournit la preuve. L'Instruction de 1961
sur la révision des Calendriers particuliers déclare qu'il
convient de reporter à un autre jour une fête particulière en
occurrence avec un saint, « qui magni momenti fuit pro tota
Ecclesia15 ». Or cette prescription, parfaitement justifiée en
soi, a imposé des remaniements nombreux dans les ca-
lendriers diocésains, car la Sacrée Congrégation des rites
estime qu'un nombre considérable des saints inscrits au
calendrier actuel sont de grande importance pour toute
l'Eglise.
Par ailleurs, quelle que soit la rigueur apportée dans le

choix des saints, l'application de cette seule règle n'empê-
chera pas que, dans un siècle, le calendrier ait triplé ses
effectifs. C'est une loi de l'histoire de la liturgie. Il convient
donc de fixer également les degrés des fêtes et leur mode de
célébration. Si l'on décrète que le degré normal d'une fête
de saint est la memoria (messe ad libitum) et qu'une fête
de 3e classe ne comporte dans l'office que la lecture hagio-
graphique, on aura peut-être assuré durablement l'équilibre
des composantes de l'année liturgique.

[P. J.]

15. Instructio de Calendariis particularibus, n° 25, AAS 53 (1961), p. 173.


