
Source gallica.bnf.fr / Les éditions du Cerf

La Maison-Dieu : cahiers de
pastorale liturgique

https://www.bnf.fr
https://gallica.bnf.fr


Service national de la pastorale liturgique et sacramentelle
(France). Auteur du texte. La Maison-Dieu : cahiers de pastorale
liturgique. 1964-01.

1/ Les contenus accessibles sur le site Gallica sont pour la plupart
des reproductions numériques d'oeuvres tombées dans le
domaine public provenant des collections de la BnF. Leur
réutilisation s'inscrit dans le cadre de la loi n°78-753 du 17 juillet
1978 :
 - La réutilisation non commerciale de ces contenus ou dans le
cadre d’une publication académique ou scientifique est libre et
gratuite dans le respect de la législation en vigueur et notamment
du maintien de la mention de source des contenus telle que
précisée ci-après : « Source gallica.bnf.fr / Bibliothèque nationale
de France » ou « Source gallica.bnf.fr / BnF ».
 - La réutilisation commerciale de ces contenus est payante et fait
l'objet d'une licence. Est entendue par réutilisation commerciale la
revente de contenus sous forme de produits élaborés ou de
fourniture de service ou toute autre réutilisation des contenus
générant directement des revenus : publication vendue (à
l’exception des ouvrages académiques ou scientifiques), une
exposition, une production audiovisuelle, un service ou un produit
payant, un support à vocation promotionnelle etc.

CLIQUER ICI POUR ACCÉDER AUX TARIFS ET À LA LICENCE

2/ Les contenus de Gallica sont la propriété de la BnF au sens de
l'article L.2112-1 du code général de la propriété des personnes
publiques.

3/ Quelques contenus sont soumis à un régime de réutilisation
particulier. Il s'agit :

 - des reproductions de documents protégés par un droit d'auteur
appartenant à un tiers. Ces documents ne peuvent être réutilisés,
sauf dans le cadre de la copie privée, sans l'autorisation préalable
du titulaire des droits.
 -  des reproductions de documents conservés dans les
bibliothèques ou autres institutions partenaires. Ceux-ci sont
signalés par la mention Source gallica.BnF.fr / Bibliothèque
municipale de ... (ou autre partenaire). L'utilisateur est invité à
s'informer auprès de ces bibliothèques de leurs conditions de
réutilisation.

4/ Gallica constitue une base de données, dont la BnF est le
producteur, protégée au sens des articles L341-1 et suivants du
code de la propriété intellectuelle.

5/ Les présentes conditions d'utilisation des contenus de Gallica
sont régies par la loi française. En cas de réutilisation prévue dans
un autre pays, il appartient à chaque utilisateur de vérifier la
conformité de son projet avec le droit de ce pays.

6/ L'utilisateur s'engage à respecter les présentes conditions
d'utilisation ainsi que la législation en vigueur, notamment en
matière de propriété intellectuelle. En cas de non respect de ces
dispositions, il est notamment passible d'une amende prévue par
la loi du 17 juillet 1978.

7/ Pour obtenir un document de Gallica en haute définition,
contacter
utilisation.commerciale@bnf.fr.

https://www.bnf.fr
https://gallica.bnf.fr
https://www.bnf.fr/fr/faire-une-utilisation-commerciale-dune-reproduction
mailto:utilisation.commerciale@bnf.fr


CHAPITRE VI

LA MUSIQUE SACRÉE

112. Préambule. Les données les plus notables du chapi-
tre que le IP Concile du Vatican consacre à la musique sa-
crée se trouvent dans l'article 112 qui lui sert de préambule.
Cette partie est à la fois la plus dense, la plus neuve et la
plus grosse de conséquences, parce qu'elle applique à la
musique l'esprit et la doctrine de toute la Constitution.
Jamais l'ensemble des grands principes qui commandent
l'usage de l'art musical dans le culte chrétien n'avaient été
formulés de manière aussi complète et précise, bien que
brève et concise comme il convient à un texte conciliaire. On
ne s'étonnera donc pas qu'un commentaire s'attache plus
longuement à ce premier article.

I. — CONTENU ET STRUCTURE DU PRÉAMBULE

Etant donné la densité et la complexité des quatre alinéas
de ce sommaire, il sera plus facile d'en expliciter le con-
tenu en faisant d'abord ressortir les articulations de la pen-
sée, puis d'en commenter ensuite certains points en ren-
voyant aux diverses parties du paragraphe ainsi distinguées.

A) VALEUR ET FONDEMENT DE LA MUSIQUE
DANS LE CULTE CHRÉTIEN

a) Le prix que l'Eglise attache à ses traditions musicales
b) et la prééminence qu'elle reconnaît à la musique par
rapport aux autres arts dans l'exercice de son culte



c) découlent du fait que cet art y apparaît avant tout sous
la forme du chant dans lequel la musique est liée aux
textes sacrés

d) et qu'elle devient ainsi avec eux un élément constitutif
de la liturgie célébrée dans son intégralité.

B) JUSTIFICATION GÉNÉRALE DU CHANT PAR LES AUTORITÉS
ET MISE EN LUMIÈRE DE LA FONCTION MINISTÉRIELLE

DE LA MUSIQUE

e) L'usage du chant dans le culte chrétien est autorisé et
fondé: i) dans l'Ecriture Sainte, 2) dans les Pères,
3) dans les documents pontificaux;

f) mais il faut attendre une époque relativement récente
pour trouver mise en lumière la « fonction ministé-
rielle » propre à la musique sacrée.

C) CRITÈRE GÉNÉRAL D'APPRÉCIATION ET FINALITÉS SPÉCIFIQUES

g) Le principe général, qui permet de juger liturgiquement
d'une musique, découle directement de sa fonction mi-
nistérielle : une musique sera d'autant plus sacrée
qu'elle sera plus intimement insérée dans l'action litur-
gique,

h) et qu'elle y remplit mieux son service qui s'explicite
en trois effets principaux:
i) exprimer la prière de manière plus savoureuse et
plus pénétrante;

j) favoriser le caractère communautaire de cette
prière;

k) conférer plus d'ampleur aux rites célébrés.
l) Pourvu qu'elles remplissent ces conditions, l'Eglise
apprécie toutes les formes d'art authentique, et les
accueille au service du culte.

D) LES DÉCRETS DU CONCILE

m) s'inscrivent dans la discipline traditionnelle de l'Eglise,
n) et visent la fin générale de la musique qui est la gloire
de Dieu avec la sanctification des fidèles.



II. — EXPLICATIQN DU PREAMBULE

Le prix de la musique sacrée

a) Chaque chapitre de la Constitution de liturgie commence
par rappeler comment la matière traitée se rattache au mys-
tère du salut en Jésus-Christ. En déclarant d'emblée que la
tradition musicale de l'Eglise universelle constitue un trésor
d'une valeur inestimable, notre préambule semble faire l'é-
loge des œuvres d'art musical dont la liturgie, dans ses
diverses familles et à diverses époques, a été l'inspiratrice.
En réalité, le contexte de tout le chapitre indique bien que,
tout en appréciant la valeur esthétique de ses chants, l'E-
glise s'attache d'abord à leur valeur de signe sacré. Comme
le précise la dernière phrase du préambule, elle a devant les
yeux la fin de la musique sacrée qui est la gloire de Dieu
et la sanctification des fidèles. Le début du chapitre suivant
rappelle de son côté que, si l'Eglise est amie des arts, c'est
en tant que l'art est signe visible des réalités invisibles du
Royaume de Dieu. Le vrai prix de la musique sacrée con-
siste donc en ce qu'elle est une des voies sensibles par les-
quelles la liturgie nous introduit dans la prière de l'Eglise.

Art liturgique privilégié

b) Le privilège de la musique par rapport aux autres arts
dans la célébration liturgique avait déjà été formulé dans
l'encyclique de Pie XII Musicae sacrae Disciplina (§ 13) :

« Elle est plus proche du culte divin que la plupart des
autres beaux-arts, comme l'architecture, la peinture et la
sculpture. Celles-ci cherchent à préparer un digne siège aux
rites divins; elle, au contraire, occupe une place principale
dans le déroulement des cérémonies et des rites sacrés. »
Mais la raison précise qui relie la musique à la liturgie
restait implicite. Le Concile la formule clairement.



En tant que chant, lié à des paroles

c) La valeur et la prééminence de la musique dans le
culte chrétien découlent avant tout du fait qu'elle s'y pré-
sente essentiellement sous la forme du chant (ut cantus).
Ainsi liée aux paroles sacrées, elle devient avec le texte par-
tie nécessaire ou intégrante de la liturgie solennelle. Saint
Pie X avait écrit déjà de manière très remarquable: « Son
rôle principal est de revêtir de mélodies appropriées le texte
liturgique proposé à l'intelligence des fidèles. »

Elément constitutif du culte chrétien

d) Saint Pie X avait déclaré1la musique «partie intégrante»
de la liturgie solennelle. Mais l'expression restait ambiguë:
la musique comme telle n'est pas un rite parmi d'autres;
elle affecte la forme de la parole rituelle. La Constitution,
en rattachant l'art musical à la parole, lève cette ambïguité.
Le chant en effet est un des éléments constitutifs du culte
chrétien; la musique sacrée, sous la forme du chant, peut
donc être dite partie nécessaire de la liturgie, du moins
dans la forme pleine de sa célébration dite solennelle dont
le chant constitue une note caractéristique (voir art. 113).
Nécessaire ou intégrante. Si le vel a son sens disjonctif

normal, il faudrait distinguer des cas où la musique est
nécessaire et d'autres où elle est intégrante. Il est plus proba-
ble qu'on a simplement juxtaposé les deux adjectifs de saint
Pie X, empruntés respectivement au texte italien original
et à la traduction latine officielle.
Cette première phrase du préambule appelle encore deux

réflexions.
L'élément musical intervient dans la liturgie non pas à

l'état isolé ni comme art autonome, mais organiquement lié
à la parole. Tous les signes du culte chrétien, en effet, doi-
vent être porteurs de la révélation du mystère de Jésus-
Christ; ils ne peuvent être seulement l'expression du senti-
ment religieux de l'humanité. L'insistance qui est mise ici
sur la médiation de la parole répond à l'un des accents ma-
jeurs de toute la Constitution, qui veut assurer la qualité



spécifiquement biblique et chrétienne de la piété liturgi-
que. Qu'il suffise de relire les articles 24, et 33 à 36 (voir
aussi plus bas § i).
On doit noter ensuite qu'aucune mention n'est faite de la

« musique liturgique» et qu'aucune définition juridique
n'en est donnée. L'expression était également absente de
l'Instruction du 3 septembre 1958. On emploie toujours
l'expression la plus large: musique sacrée. Celle-ci inclut
donc en premier lieu le chant des paroles rituelles. Elle
n'exclut pas cependant des espèces secondaires de musique
sacrée comme sont l'emploi de textes complémentaires (par
exemple dans le chant religieux populaire, article 118) ou
l'apport accessoire de la musique instrumentale (par exem-
ple le jeu de l'orgue solo). La qualité plus ou moins litur-
gique de ces diverses espèces de musique sacrée devra être
jugée d'après le principe exposé ensuite (§ g).

Argument d'autorité

e) Il suffirait, pour justifier la pratique du chant dans
la liturgie, de faire appel à la pratique constante et univer-
selle de l'Eglise, et à la conscience qu'elle a toujours eue de
sa légitimité. Mais cette conscience peut s'expliciter par le
recours à l'Ecriture, aux Pères et au Magistère. Leur auto-
rité est ici invoquée
Le double précepte de Paul cité en note dans la Constitu-

tion (Eph. 5, 19; Col. 3, 16) fournit le plus solide fonde-
ment scripturaire au chant des communautés chrétiennes.
Le début du chapitre sur l'office divin (art. 83) allègue en
outre l'hymne que le Seigneur a commencé sur cette terre
et qui continue éternellement au ciel. Et comment dire les
psaumes sans céder à leurs invitations lyriques?
Aucune référence aux Pères n'était nécessaire parce que

les textes abondent, d'Athanase, Basile, Chrysostome, Nicé-
tas, Ambroise, Augustin, pour justifier le chant des fidèles.
Dans le magistère, on ne cite aucun concile antérieur.

Des décrets concernant le chant et la musique ne manquent
pas dans des conciles particuliers, du 4e siècle à l'époque
moderne, mais la plupart portent surdes cas spéciaux de
discipline. Ayant une portée générale et provenant d'un



Concile œcuménique, on aurait pu citer le décret De obser-
vandis et evitandis in celebratione missae du 17 septembre
1562 de la 22e session de Trente, substantiellement repris
dans le Code de Droit Canonique, c. 1264, § 1. Mais il necontient que la mise en garde contre des influences profanes
dans la musique sacrée (voir art. iig et 120).
Les documents pontificaux sont beaucoup plus récents.

Après la magistrale encyclique de Benoît XIV (1749) et quel-
ques interventions des papes du 196 siècle, il faut attendre
saint Pie X pour avoir, avec Tra le Sollecitudini un véritable
code de la musique sacrée (1903). C'est à bon droit que son
nom est cité par le Concile, car aucun autre document n'a
dépassé ni même atteint le même degré de profondeur litur-
gique et pastorale.

Sa fonction ministérielle

/) C'est donc assez récemment que s'est peu à peu dégagé
le rôle propre de la musique dans la liturgie. La Constitution
formule ce rôle de façon lapidaire mais tout à fait remar-
quable dans l'expression munus ministeriale. On n'a certes
jamais pensé dans l'Eglise que l'on pouvait cultiver l'art
musical pour lui-même à l'occasion des cérémonies. C'est
pourtant devant l'indépendance grandissante qu'ont mani-
festée la musique et les musiciens et en présence d'abus
invétérés que la question s'est posée. En 1643, Urbain VIII
écrivait déjà: « La musique est au service de l'Ecriture
Sainte, et non pas l'Ecriture au service de la musique; la
musique est la servante de la messe, et non pas la messe
servante de la musique. » (S.R.C., Decr. auth., n. 823). Et
saint Pie X, dont l'intervention représente un vigoureux
coup de barre contre les usages du temps, condamne le fait
que la liturgie apparaisse au service de la musique alors que
la musique n'est de celle-ci que « l'humble servante ».
(Tra le Soll., 23). Les réformes qui s'ensuivirent ayant ap-
porté quelque détente, Pie XI qualifiera la musique de
« servante très noble » du culte (Divini cultus) et Pie XII
de « liturgiae quasi administram» (Musicae sacrae). Mais le
terme de « servante» chagrinait certains, comme s'il rava-
lait la musique à un rang inférieur. Les musiciens se réjoui-



ront que le Concile ait trouvé une expression qui mette
d'abord en valeur le service positif que remplit la musique
dans le culte en parlant de sa fonction ministérielle. Mais,
tout qualificatif louangeur ou péjoratif étant superflu, il
restera à tirer les conséquences qui découlent du caractère
essentiellement fonctionnel et ministériel de la musique
sacrée, qui n'est, comme la liturgie elle-même, que service
du Seigneur.

Critère de jugement

g) Du caractère ministériel de la musique sacrée se déduit
le critère essentiel qui permet de juger liturgiquement de
sa valeur: une musique est d'autant plus sacrée qu'elle est
plus intimement engagée dans l'action liturgique, eu égard
tant aux rites eux-mêmes qu'à ses acteurs et interprètes.
Par exemple, le chant de la préface a plus de valeur qu'un
processionnal d'offertoire qui n'accompagne aucune pro-
cession d'offrande, et un Sanctus chanté unanimement par
l'assemblée a plus de prix, en bonne pastorale liturgique,
que celui qui n'est exécuté que par une schola. La valeur
liturgique d'une musique ne dépend donc pas d'abord de
sa valeur esthétique, mais de la valeur liturgique du signe
qu'elle constitue dans l'acte du chant.

Explicitation des fonctions

h) Le service des rites entraîne, pour la musique, toute
une série de lois fonctionnelles qui concernent soit la na-
ture du chant - qui se présente, selon les cas, comme unelecture, une prière, une psalmodie ou une hymne-— soit ses
divers acteurs, soit ses formes mélodico-littéraires, soit son
genre musical. Le détail de ces lois constituerait exacte-
ment un « Code de musique sacrée» qui n'est pas l'œuvre
du Concile.
Plutôt que de dégager les lois fonctionnelles du chant,

la Constitution a préféré rappeler trois effets généraux
qui sont propres à la musique et qui intéressent directement
sa valeur de signe. Autrement dit, elle expose en quoi l'art



musical constitue plus spécialement une voie d'accès aumystère qu'actualise la liturgie.

Expression plus pleine de la prière

i) Le premier effet consiste à exprimer la prière suavius,
disons de manière plus savoureuse, plus pénétrante, plus
intense que par la parole nue. Ce souci de rendre plus as-similable le message de la liturgie, ici rappelé comme la
tâche première de la musique, est lourd de tout le poids
des chapitres précédents et des principes même de la Cons-
titution. L'article 33, développant le caractère didactique
de la liturgie, rappelle que Dieu y parle à son peuple,
et que le peuple lui répond par le chant et la prière:
Tandis que l'Eglise. chante., la foi de ceux qui partici-
pent est nourrie, et leur esprit élevé vers Dieu pour lui offrir
un « rationabile obsequium ». Qu'on relise encore les ar-
ticles 83 et 84 fondant l'accomplissement de l'office divin,
ou l'article 90 demandant que partout, et surtout dans la
psalmodie, mens concordet voci. Puissent les musiciens
se souvenir de rendre toujours aisée à tous l'observance
de ce vieil adage!

Expression de la communauté

j) Le second effet de la musique consiste à favoriser l'una-
nimité. Seul le chant permet pleinement l'una voce qui est
la loi traditionnelle de l'assemblée en prière. Rien ne si-
gnifie mieux l'unité des croyants et leur communion de cha-
rité que le chant commun, et rien ne favorise mieux leur
unanimité que le fait de prier, non seulement avec les
mêmes mots, mais dans le même rythme et sur le même
ton. Seul le chant procure cet effet auquel la simple réci-
tation collective ne pourra jamais prétendre.
C'est le lieu de rappeler, d'une part, que le chant cons-

titue le moyen principal et privilégié de la participation
des fidèles à l'action sacrée (art. 3o) et, d'autre part,
que le Seigneur est mystérieusement présent au milieu
d'eux cum supplicat et psallit Ecclesia (art. 7).



Festivité de la célébration

If,) Par le chant, enfin, s'exprime le caractère de fête que
comporte la liturgie chrétienne. Au-delà de la parole chan-
tée et de l'expression unanime, la musique qui enveloppe
toute la célébration traduit quelque chose de son mystère
de joie et de présence innombrable.
Cette énumération ne prétend pas être exhaustive. La

musique a aussi d'autres valeurs de signification qu'utilise
la liturgie, comme de donner un caractère plus sacré à
la transmission de la Parole de Dieu ou de devenir, dans
l'action de grâce eucharistique, une image du sacrifice
spirituel.

Liberté dans l'emploi des langages et styles musicaux

l) Pourvu que la musique remplisse le munus ministeriale
que la liturgie en attend, alors l'Eglise ne préjuge point des
diverses formes possibles d'art musical. Elle accueille tout
ce qu'il ya de bon, selon la diversité des temps, des lieux et
des cultures. C'est-à-dire qu'elle peut adopter tout « lan-
gage» musical reçu et praticable dans une assemblée donnée.
Elle n'est pas non plus liée à un « style » à l'exclusion des
autres; mais après les avoir éprouvés elle retient tous ceux
qui lui conviennent.
m) Le préambule s'achève en annonçant que les déci-

sions suivantes respectent la discipline traditionnelle. En
effet, sauf en un point important de droit liturgique, Vati-
can II ne va guère innover en matière de musique sacrée.
Il veut bien plutôt renouer avec la grande tradition d'une
participation organique de toute l'assemblée au chant litur-
gique.
n) Et il le fait, dans la ligne pastorale qui est la sienne,

en rappelant que la musique sacrée n'a d'autre fin que la
gloire de Dieu et la sanctification des fidèles.



Valeur de la célébration chantée et communautaire

113. Le chant, disait le préambule, est partie nécessaire
et intégrante de la liturgie pleinement célébrée, qu'on
appelle solennelle.
Le présent article, sans donner unedéfinition de la litur-

gie solennelle, rappelle que le chant en demeure le signe
le plus distinctif, bien qu'il ne soit pas le seul. Il y faut
aussi des ministres qui, autour du célébrant, remplissent
leur rôle - le terme de ministres « sacrés» n'est pas à
prendre ici au sens strict, car certaines célébrations solen-
nelles n'en comportent pas; à l'inverse, un lecteur ou un
psalmiste peuvent en faire partie. - Et il faut un peuple quiparticipe. Une messe, même intégralement chantée, mais
sans peuple ou sans participation de celui-ci, ne peut donc
être considérée comme la forme la plus noble de la liturgie.
De même, la valeur du chant liturgique ne dépend pas
uniquement de son intégration dans les rites, mais égale-
ment de la participation organique qu'il obtient de l'as-
semblée.
Le second paragraphe concerne la langue du chant litur-

gique. Il se contente de renvoyer aux dispositions prises)
ailleurs dans la Constitution qui, tout en rappelant que la
langue de la liturgie romaine est le latin, admet un certain
usage des langues locales, spécialement dans les parties
qui concernent le peuple. Il en résulte une conséquence
importante. Jusqu'ici, tout le droit en matière de chant
liturgique était commandé par le fait que la célébration in
cantu ou solennelle comportait exclusivement l'usage de
la langue latine. Sauf exceptions prévues, seule la forme
lecta admettait normalement les chants en langue vivante.
C'était là un grave obstacle à la pastorale liturgique, car
cette règle empêchait beaucoup d'assemblées d'accéder à la
fois à la participation consciente aux rites, et à la forme
normale de célébration qu'est la messe chantée. Dans le cas
d'usage de la langue locale, dont l'autorité épiscopale ter-
ritoriale est juge, le caractère canonique du texte, jadis atta-
ché aux mots latins, est reporté sur l'intégrité de la traduc-
tion utilisée qui doit être approuvée (art. 36).
L'application des facultés concernant la langue des chants



liturgiques variera d'un pays à l'autre. En France on en
usera d'abord pour les piècesdu propre, le psaume du gra-
duel et les processionnaux; en effet, dans la plupart des
messes chantées qui se célèbrent dans notre pays, le propre
en latin est actuellement omis parce qu'impossible à exé-
cuter. Les pièces de l'Ordinaire, en revanche, obtiennent
dans nos meilleures paroisses traditionnelles une assez bonne
participation de l'assemblée, répondant au vœu de l'arti-
cle 54 qui demande que les fidèles soient capables de chanter
en latin les parties de l'Ordinaire. Cependant, dans les com-
munautés plus neuves ou de type missionnaire, il faudra
admettre que ces chants ne pourront être introduits que par-
tiellement et avec l'aide de la langue vivante. Le Gloria in
excelsis et le Credo, en particulier, peuvent être aisément
conservés là où ils sont en usage, mais il ne sera pas toujours
possible de les introduire en latin dans toutes les assemblées.
Comme on le voit, ces dispositions conciliaires ne produi-

ront aucune révolution dans la pastorale de notre pays. Elles
permettront au contraire le progrès et la stabilisation d'une
évolution en coursdepuis plusieurs décades. Après l'appro-
bation d'une version autorisée des psaumes et des textes
liturgiques nécessaires au chant, on peut espérer voir se
multiplier les messes chantées et une bénéfique unité s'in-
troduire dans le chant liturgique.

Le rôle de la schola et du peuple

114. Pour pouvoir répondre aux besoins d'une liturgie
solennelle vivante, on rappelle d'abord que le répertoire
musical nécessaire doit être conservé et développé en fonc-
tion de ces mêmes besoins, ce qui sera repris en détail par
les articles 11 6 à 121.
Puis on passe aux acteurs du chant. Les acteurs du sanc-

tuaire, célébrant, diacre, lecteur, psalmiste, n'avaient pas
besoin d'être nommés ici, puisqu'ils sont nécessaires à
l'accomplissement même des rites; mais il restent évidem-
ment les premiers « chantres » du culte.
L'utilité de la schola cantorum est rappelée et recom-

mandée, surtout dans les cathédrales. Disons que le rôle
de la schola est d'autant plus nécessaire que la célébration



est plus ample. Mais même dans toute assemblée ordinaire,
son rôle est normal et des plus précieux, pourvu qu'elle ne
se substitue pas aux autres acteurs du chant, spécialement
à l'assemblée qu'elle doit soutenir et compléter. On relira
l'article 28 qui rappelle comment chacun, dans la célébration
doit remplir tout son rôle et lui seul, Moyennant quoi, les
membres de la schola accomplissent, comme tels, un vrai
service liturgique (art. 29).
C'est la participation du peuple qui est rappelée ici avec

le plus de force et comme un devoir incombant aux évêques
et aux pasteurs. Ce rappel n'est pas vain, car, dans le
champ de la musique sacrée, elle était devenue parente
pauvre. On s'appuie sur l'article 28 concernant le rôle pro-
pre qui revient à chacun dans l'assemblée, et sur l'article 3o
expliquant que la participation active du peuple consiste
en « acclamations, réponses, psalmodie, antiennes et can-
tiques ». Personne n'en contestera plus le principe; niais
il restera encore bien souvent à en tirer les conséquences
pratiques, témoin ces messes dans lesquelles une chorale -
voire un chœur monastique - est seule, avec les ministressacrés, à se faire entendre, pendant que les fidèles présents
restent de muti spectatores, alors que l'Eglise invite à pren-
dre part personnellement à la louange (art. 1l8) l'universus
fidelium coetus.

La formation à la musique

115. Lechant liturgique suppose une formation adaptée
des ministres, des membres de la schola, du peuple, et
enfin des maîtres qui doivent assurer cette formation.
L'abondance des documents cités en note et leur multi-
plication est significative de la carence laissée en ce do-
maine, spécialement dans l'éducation des clercs. Puisse le
zèle pastoral que toute la Constitution doit susciter chez les
pasteurs, obtenir ce que les règlements n'ont pas obtenu.
La mention d'Instituts supérieurs de musique sacrée est

des plus opportunes, car pour éduquer les fidèles il faut des
prêtres formés, et pour former les séminaristes, il faut des
maîtres compétents. Or ces maîtres n'existent guère parce
qu'il manque des écoles supérieures distribuant non seule-



ment la technique du grégorien ou de l'orgue, mais aussi
celle de l'art vocal sous tous ses aspects, soliste, choral et
populaire, exposant ses lois verbales d'après les langues
en usage avec leurs données rythmiques et mélodiques
propres et le lien interne des divers chants avec la célébra-
tion du culte chrétien.
Enfin, à tous les niveaux de formation, une éducation

liturgique, conforme à l'esprit de la Constitution, doit aller
de pair avec la formation musicale.

Le chant grégorien et les autres genres de musique

116. Le chant grégorien, entendu comme l'ensemble des
mélodies traditionnelles que l'Eglise romaine a recueillies
dans ses livres officiels, est reconnu comme le chant propre
de la liturgie romaine. Si on lui applique le critère de l'ar-
ticle 112, jugeant de la musique sacrée d'après sa connexion
avec l'action liturgique, il reste dans ses parties les plus
essentielles, un modèle de munus ministeriale. Au moment
même où des créations analogues s'imposent, on ne peut
que gagner à s'imprégner de son esprit et de son génie.
Le texte ne se prononce pas sur son lien intrinsèque avec

la langue latine; c'est là une question technique dont la
solution ne relève pas d'un Concile. Ainsi ne sont écartées
aucune de ces deux propositions également bonnes: d'une
part, dans leur forme musicale propre, ses pièces sont en-
tièrement élaborées sur un texte latin dont elles ne sont pas
séparables; d'autre part, beaucoup de leurs mélodies peu-
vent donner lieu, non seulement à inspiration mais même
à des adaptations et à des recréations sur d'autres langues,
selon le principe éternel de l'art, qui est l'imitation créa-
trice.
Dans leur forme reçue, approuvée et usuelle, elles doivent

donc garder la première place, lorsque « toutes autres choses
sont égales », c'est-à-dire, par exemple, à égalité de valeur
fonctionnelle, ou encore d'intérêt pastoral quant à la langue
employée, et aussi quant à l'adaptation des mélodies aux
possibilités de l'assemblée, etc.
Quand, après le chant grégorien, on aborde les autres

a genres» de musique sacrée, il ne faut pas donner à ce mot



son sens strict où l'emploie la technique de composition
musicale, mais son sens ordinaire d'espèce et de famille.
En revanche, quand, parmi ces genres, on nomme surtout
la polyphonie, il faut entendre ce mot, non au sens général
de « musique à plusieurs voix », mais au sens où l'em-
ploient les documents antérieurs pour désigner le type his-
torique de musique vocale a cappella dont l'art post-renais-
sant est le modèle. On peut donc recourir à tous les genres,
anciens ou modernes, pourvu que chaque pièce choisie
répondre à son munus ministeriale, et spécialement à l'ar-
ticle 3o qui rappelle comment le peuple doit pouvoir pren-
dre part aux divers chants par des acclamations, répons,
antiennes, etc. Du point de vue de l'action liturgique, très
peu nombreuses sont les pièces qui n'appellent pas une cer-
taine participation du peuple. Il ne faut pas se dissimuler
que, à ces conditions, la plus grande partie des répertoires
existants sont actuellement inaptes à la liturgie. Et pourtant,
il n'est pas douteux que, pour beaucoup de nos contem-
porains, l'usage de la polyphonie et de l'harmonie répond
à un besoin naturel et religieux que ne satisfait pas au
même degré une simple monodie. Heureusement le chant
de toute une assemblée (schola et peuple) n'est nullement
incompatible avec une polyphonie adaptée.

Editions typiques de chant grégorien

117. Le chant grégorien représentant le répertoire offi-
ciel de la liturgie romaine, on doit en achever l'édition ty-
pique. En effet, certaines parties, comme l'antiphonaire ou
le responsorial de l'office, manquent encore. On doit aussi
préparer une édition plus critique des livres déjà édités,
travail déjà commencé par l'abbaye de Solesmes.
Le Concile demande en outre qu'on prépare, en chant

grégorien, une édition contenant des mélodies simples à
l'usage des petites paroisses. La chose peut être surtout
intéressante pour les pièces de l'Ordinaire, comme le Sanc-
tus, pour lequel on ne trouve guère, dans le Kyriale vati-
can, que le XVIII qui soit vraiment populaire. Pour les
pièces du propre, il y a plus qu'un problème de mélodies :

la structure même des antiphonae processionnelles gré-



gorienne doit être mise en question. Quant au graduel, il
devrait retrouver sa forme responsoriale constitutive de
l'office des lectures. En tout cas, il a été noté pour la com-
mission postconciliaire chargée de ce travail que celui-ci ne
devrait pas être fait avec du « chant grégorien tronqué», ce
qui tombe sous le sens.

Le chant populaire religieux

118. Le chant populaire religieux dont il est ici question
se distingue du chant du peuple dans l'action liturgique
en ce qu'il fait usage de textes autres que les textes cano-
niques, originaux ou traduits. Il correspond à ce que nous
appelons couramment des « cantiques ». Il doit être cultivé
avec « ingéniosité» à cause de sa grande valeur pastorale
et de son utilité dans les « excercices pieux et sacrés».
(L'adjectif « sacré» a été ajouté à pium exercitium- définidans l'Instruction du 3 septembre 1958, n° 12, comme dis-
tinct de l'actio liturgica - sans doute pour en élargir et
valoriser la notion comme on le voit à l'art. 13.) Il peut
même servir dans les actions liturgiques, selon les lois en
vigueur. Tel est le cas des lieder dans la messe chantée alle-
mande, ou des cantiques ajoutés aux chants latins dans
certains diocèses de France. A vrai dire, ni l'un ni l'autre
de ces deux exemples ne fournit une solution idéale. Mais
la situation de droit à laquelle répondaient ces solutions
pastorales est désormais changée. On devra donc chercher
une pratique qui satisfasse à la fois les exigences de la litur-
gie et celles de l'expression populaire.

Place des traditions musicales autochtones

119. Tandis que, dans nos pays occidentaux, la musique
sacrée et la musique de toute la vie n'ont cessé, avec plus ou
moins de bonheur, de s'interpénétrer, il est des pays où,
en implantant l'Eglise et sa liturgie, on s'est contenté d'im-
porter la musique occidentale. Si la chose a pu en partie réus-
sir et si un tel apport garde sa valeur, il reste que la parti-



cipation du peuple n'estassurée que si la musique utilisée
lui est familière; d'autre part le chant ne produira tous ses
effets que s'il éveille dans l'âme des résonances intimes dont
toute la culture ambiante est partie prenante. Bien plus, cer-
taines traditions musicales atteignent à des valeurs de spiri-
tualité contemplative, comme en Extrême-Orient, ou d'ex-
pression communautaire, comme en Afrique, que d'autres
musiques ne possèdent pas toujours - du moins au senti-ment des intéressés - au même degré. C'est donc faire
preuve de respect de l'homme et d'intelligence pastorale
que d'ouvrir à ces valeurs la célébration du culte et de l'en
faire bénéficier, selon les normes à la fois hardies et pru-
dentes énoncées aux articles 39 et ko. On n'imagine tout
ce que, en matière d'expression liturgique, des peuples
neufs peuvent apporter à l'Eglise, qu'en se souvenant com-
bien la culture syro-grecque des 4e et 5e siècles ou les usages
germaniques des ge et 10e siècles ont marqué notre culte!
Notons que cette rencontre de la révélation et de l'homme

ne s'impose pas seulement en pays de mission. En nos pays,
l'expression liturgique ne peut non plus rester étrangère
à la manière dont l'homme d'aujourd'hui chante et s'ex-
prime.
Le Concile conclut logiquement que l'éducation des peu-

ples intéressés, de ses pasteurs et de ses fidèles, doit faire à la
musique autochtone toute la place qui lui revient, tant dans
les écoles que dans la liturgie.

Orgue et autres instruments

120. Les intruments ne sont pas postulés, comme le chant,
par le culte chrétien. Ils sont admis dans la mesure où ils
aident le chant et où ils renforcent la signification des rites
sacrés. Supposant ces préliminaires, l'article approuve
d'emblée, pour l'Eglise latine, l'usage de l'orgue à tuyaux
pour les effets festifs et dévotionnels qu'on lui reconnaît.
Notons toutefois que cette reconnaissance n'est pas partagée
par nos frères orientaux et que, à l'intérieur de l'Eglise
latine, l'usage de l'orgue n'est pas toujours possible ou
opportun dans toutes les parties du monde. Le caractère
« traditionnel» qu'on reconnaît à l'orgue, assorti d'un pru-



dent tamquam, reste malgré tout restreint dans le temps et
dans l'espace.
C'est pourquoi, avec le consentement de l'autorité terri-

toriale compétente, d'autres instruments peuvent paraître,
en certain lieux ou certains cas, plus adaptés. Le Concile
formule trois conditions qui n'étaient qu'implicites dans
Musicae sacrae : i) aptitude au service sacré; 2) convenance
à la sainteté de l'Eglise; 3) aide réelle fournie à la piété des
fidèles. Les mêmes règles valent évidemment pour l'orgue;
non seulement pour l'instrument, ce qui est supposé a
priori, mais encore pour l'usage qu'on en doit faire.
A noter que l'approbation de l'orgue vise expressément

l'orgue à tuyaux (tubulatum), comme il est juste. On n'a
pas voulu exclure cependant ses substituts de pauvres que
sont l'harmonium ou les instruments de même maniement
dont le son est produit électroniquement.

Création de musiques et de textes nouveaux

121. Le chapitre s'achève en invitant les artistes à cultiver
la musique sacrée et à doter son répertoire des créations
dont la liturgie a besoin. Ceci suppose qu'ils soient impré-
gnés d'esprit chrétien, c'est-à-dire, non seulement de foi et
de sentiment religieux, mais d'une expérience personnelle,
intime et familière, de la liturgie de l'Eglise, de son esprit,
de sa pratique et de ses lois. Qui n'a pas été membre actif
et conscient d'une véritable assemblée célébrante et chan-
tante ne peut sentir de l'intérieur ses justes exigences. En
second lieu, le créateur doit satisfaire aux besoins réels du
culte, c'est-à-dire produire des œuvres abordables, non
seulement aux scholas d'élite, mais encore aux scholas
ordinaires, et sans oublier la participation du peuple. Enfin
ces œuvres doivent « présenter les caractères d'une vraie
musique». La« vraie musique» en question ne se réduit
pas à un seul genre, et encore moins quand il s'agit de chant
liturgique, à la moderne conception de la musique conçue
comme « art des sons». La liturgie à en effet conservé plu-
sieurs espèces « d'arts musicaux », du récitatif au lied, de
l'acclamation à la mélodie développée, qui doivent être ju-
gées d'après leurs lois propres. C'est à l'intérieur de chacun



de ces genres - qu'un compositeur liturgique doit connaî-
tre aussi bien que son contrepoint - que l'œuvre devra
toujours posséder sa qualité propre.
Le dernier paragraphe traite des textes à écrire. Logique-

ment, il eût fallu en parler avant la musique puisque l'ordre
normal de la création consiste à « musicaliser » un texte et
non à mettre des mots sous une mélodie, et puisque les
paroles ont la priorité comme il a été dit à l'article 112. Il est
rappelé que ces textes doivent s'inspirer d'abord, non des
sentiments d'un individu, mais du message révélé dans la
Sainte Ecriture et formulé dans les grands textes liturgi-
ques. Ceci peut être fait, selon les cas, soit par voie de tra-
duction, soit en paraphrase, soit en forme d'imitation large-
ment créatrice. Tandis que la Bible demeure à portée de
main des traducteurs et des poètes, les livres liturgiques
latins restent assez pauvres comme source de textes hymno-
diques populaires. C'est pourquoi il peut être utile de
prendre contact avec les créations grecques et syriennes si
l'on veut retrouver une veine lyrique de haute valeur eucho-
logique. Elles appartiennent aussi aux sources liturgiques
que le Concile propose à l'art des futurs écrivains sacrés.

J. GELINEAU, s. j.


