
Source gallica.bnf.fr / Les éditions du Cerf

La Maison-Dieu : cahiers de
pastorale liturgique

https://www.bnf.fr
https://gallica.bnf.fr


Service national de la pastorale liturgique et sacramentelle
(France). Auteur du texte. La Maison-Dieu : cahiers de pastorale
liturgique. 1964-01.

1/ Les contenus accessibles sur le site Gallica sont pour la plupart
des reproductions numériques d'oeuvres tombées dans le
domaine public provenant des collections de la BnF. Leur
réutilisation s'inscrit dans le cadre de la loi n°78-753 du 17 juillet
1978 :
 - La réutilisation non commerciale de ces contenus ou dans le
cadre d’une publication académique ou scientifique est libre et
gratuite dans le respect de la législation en vigueur et notamment
du maintien de la mention de source des contenus telle que
précisée ci-après : « Source gallica.bnf.fr / Bibliothèque nationale
de France » ou « Source gallica.bnf.fr / BnF ».
 - La réutilisation commerciale de ces contenus est payante et fait
l'objet d'une licence. Est entendue par réutilisation commerciale la
revente de contenus sous forme de produits élaborés ou de
fourniture de service ou toute autre réutilisation des contenus
générant directement des revenus : publication vendue (à
l’exception des ouvrages académiques ou scientifiques), une
exposition, une production audiovisuelle, un service ou un produit
payant, un support à vocation promotionnelle etc.

CLIQUER ICI POUR ACCÉDER AUX TARIFS ET À LA LICENCE

2/ Les contenus de Gallica sont la propriété de la BnF au sens de
l'article L.2112-1 du code général de la propriété des personnes
publiques.

3/ Quelques contenus sont soumis à un régime de réutilisation
particulier. Il s'agit :

 - des reproductions de documents protégés par un droit d'auteur
appartenant à un tiers. Ces documents ne peuvent être réutilisés,
sauf dans le cadre de la copie privée, sans l'autorisation préalable
du titulaire des droits.
 -  des reproductions de documents conservés dans les
bibliothèques ou autres institutions partenaires. Ceux-ci sont
signalés par la mention Source gallica.BnF.fr / Bibliothèque
municipale de ... (ou autre partenaire). L'utilisateur est invité à
s'informer auprès de ces bibliothèques de leurs conditions de
réutilisation.

4/ Gallica constitue une base de données, dont la BnF est le
producteur, protégée au sens des articles L341-1 et suivants du
code de la propriété intellectuelle.

5/ Les présentes conditions d'utilisation des contenus de Gallica
sont régies par la loi française. En cas de réutilisation prévue dans
un autre pays, il appartient à chaque utilisateur de vérifier la
conformité de son projet avec le droit de ce pays.

6/ L'utilisateur s'engage à respecter les présentes conditions
d'utilisation ainsi que la législation en vigueur, notamment en
matière de propriété intellectuelle. En cas de non respect de ces
dispositions, il est notamment passible d'une amende prévue par
la loi du 17 juillet 1978.

7/ Pour obtenir un document de Gallica en haute définition,
contacter
utilisation.commerciale@bnf.fr.

https://www.bnf.fr
https://gallica.bnf.fr
https://www.bnf.fr/fr/faire-une-utilisation-commerciale-dune-reproduction
mailto:utilisation.commerciale@bnf.fr


CHAPITRE VII

L'ART SACRÉ
ET LE MATÉRIEL DU CULTE

Certains chroniqueurs du Concile ont trouvé que les der-
niers chapitres de notre Constitutions, et surtout le dernier,
étaient d'une qualité inégale aux précédents.
Ceux-ci manifestent une recherche approfondie et fournis-

sent de précieuses mises au point. Ici on aurait affaire à du
travail un peu hâtif, à des généralités si générales qu'elles
n'ont plus aucun contenu.
Une telle appréciation est trop sévère. Nous sommes ici

aux franges de la liturgie, dans un domaine où les rubri-
ques sont impuissantes et d'ailleurs impossibles, parce qu'il
s'agit moins d'obéissance que de liberté.
Oserai-je dire paradoxalement que ce qui est digne d'élo-

ges dans ce chapitre, c'est précisément ce qu'on n'y trouve
pas? Dansle commentaire qui va suivre, nous signalerons
quelques-unsdes antécédents fournis par divers documents
du magistère sur les mêmes sujets. Et ces références pour-
raient laisser croire que notre texte ne fait que répéter du
déjà dit. Mais il faudrait signaler aussi tout ce que, dans ces
documents, la présente constitution n'a pas repris. Evo-
quons-le en quelques mots: les mises en garde contre l'art
moderne et ses déformations; les abus de l'idéalisme et du
symbolisme; la dangereuse erreur de l'art pour l'art; la
fidélité aux « formes» reçues (c. 1164, S 1); la nécessité
chez l'artiste travaillant pour l'Eglise, d'une moralité et
d'une orthodoxie irréprochables. Tout cela, des textes ré-
cents ont eu raison de le signaler, à l'occasion de tel événe-
ment artistique, ou pour affirmer l'attachement de l'Eglise



à ses traditions. Mais, en reproduisant ces textes un peu res-trictifs, un peu maussades, le Concile aurait paru dicter des
règles sinon des recettes, ou apporter des interdits à l'art,
confondre son domaine, qui est celui de l'œuvre, du faire,
avec le domaine de la prudence qui est celui de l'homme et
de l'agir (cf. J. MARITAIN, Art et scolastique, Paris, 1935,
ch. 3. ID., La responsabilité de l'artiste, Paris, 1961, p. 15 s.).
Nous constatons ici un changement - non pas sur le
fond - mais dans le ton et dans l'atmosphère, semblable àcelui qui existe entre les innombrables avertissements et
mises en garde de Mediator Dei et le discours si encoura-
geant aux congressistes d'Assise, dû pourtant au même
Pontife. L'esprit d'ouverture au monde moderne, l'esprit
d'œcuménisme qui caractérisent le Concile se manifestent
également ici.

-
Dignité de l'art

122. Le chapitre commence par une déclaration sur la
noblesse de l'art en général, et en particulier de l'art sacré,
distingué à bon droit de l'art simplement religieux, comme
étantson sommet.
Cette distinction est explicitée dans les lignes qui sui-

vent. Par nature, ils visent à exprimer de quelque façon
dans les œuvres humaines la beauté infinie de Dieu, ce qui,
concernant les beaux-arts en général, n'est vrai qu'indirec-
tement. L'artiste, en ce qui dépend de lui, doit avant tout
viser à faire œuvre belle, et le reste lui est donné de sur-
croît. Et ils se consacrent d'autant plus à accroître sa
louange et sa gloire qu'ils n'ont pas d'autre propos que de
contribuer le plus possible à tourner les âmes humaines
vers Dieu. Ce second membre de phrase désigne l'art sacré.
Il semble que la supériorité de l'art sacré ne tienne pas tant
à cette visée subjective, qui risquerait de justifier les pires
réalisations d'un art prêcheur et édifiant, qu'à sa subordina-
tion objective au culte. Ceci avait été bien mis en lumière
au sujet de la musique et du chant sacré (art. 112).
Le deuxième alinéa rappelle que l'aima Mater Ecclesia fut

toujours amie des beaux-arts. n'a jamais cessé de former
des artistes. s'est même toujours comportée en juge des
beaux-arts. Tout cela est vrai pour le passé et doit encou-



rager prêtres et fidèles à conserver précieusement le patri-
moine artistique de l'Eglise. Mais on ne peut en conclure
que le rôle de celle-ci à l'égard des beaux-arts est resté le
même. Sous un régime de chrétienté, l'Eglise devait et pou-
vait jouer un rôle de mécène artistique - tout de mêmequ'elle a été longtemps la grande sinon la seule gardienne
de la culture, la promotrice de toutes les œuvres de bienfai-
sance. Aujourd 'hui, où le spirituel est plus soigneusement
distingué du temporel, où l'Etat, par exemple, a des minis-
tres de la Culture, des Beaux-Arts et de l'Educationnationale,
où de grandes collectivités publiques administrent l'assis-
tance aux pauvres et les hôpitaux, parce qu'ils possèdent
les ressources nécessaires, on ne peut accabler l'Eglise sous
l'exemple du passé en exigeant d'elle qu'elle pensionne des
musiciens, qu'elle crée des laboratoires et des bibliothèques
publiques.
La Constitution conciliaire se met elle-même à l'abri de

telles erreurs, puisqu'elle reconnaît dans l'alinéa suivant
que l'Eglise admet soit dans les matériaux, soit dans les
formes, soit dans la décoration les changements introduits
au cours des âges par les progrès de la technique, et elle doit
le faire plus que jamais en un temps où les progrès de la
technique sont si rapides. Pie XII avait souligné ce point,
dans une considération plus générale, en s'adressant aux
congressistes d'Assise: L'Eglise « retourne au passé sans
le copier servilement, et crée du nouveau dans les céré-
monies elles-mêmes, dans l'usage de la langue vulgaire,
dans le chant populaire et la construction des églises»
(LMD 47-48, p. 344; EP 821).

Liberté de l'art

123. C'est pourquoi l'Eglise n'a jamais considéré aucun
style comme lui appartenant en propre, mais, selon le carac-
tère et la condition des peuples et selon les nécessités des
divers rites, elle a admis les genres de chaque époque, pro-
duisant au cours des sièclesuntrésor artistique qu'il lui
faut conserver avec tout le soin possible. La même phrase
allie très justement le respect du passé, le souci de la tradi-
tion et les justes adaptations aux nécessités et aux possibi-



lités nouvelles. Ce principe de continuité et de croissance
quasi organique avait déjà été énoncé au sujet de la liturgie
elle-même (art. 23). Quant à l'adaptation, cause de diversité,
on a vu combien l'Eglise l'encourage, surtout dans le do-
maine missionnaire (art. 37-40, 65, 119). Il n'y a donc pas
de style religieux, ou de style ecclésiastique. Le prétendre,
comme le faisaient implicitement presque tous les construc-
teurs d'églises au 19e siècle, c'est tomber dans cet archéo-
logisme si souvent dénoncé par Pie XII (cf. Medialor Dei,
AAS, p. 546; EP 548-549; BP, pp. 27-28; discours aux con-
gressistes d'Assise, LMD 47-48, p. 344; EP 820). La liberté
de l'art sacré avait été fréquemment affirmée: Tra le solle-
citudini EP 227; Circulaire du Saint-Office du 25 février
1947, EP 496; Mediator Dei, AAS, p. 5go; EP 645; BP, p. 72.

Contrôle de cette liberté au point de vue religieux

124. Le premier alinéa de cet article veut résoudre une
antinomie soulevée par les Pères du concile et qui est bien
dans la nature des choses. Les uns, soucieux de montrer la
sollicitude de l'Eglise pour les pauvres, voulaient mettre en
garde contre le luxe provocant, les richesses excessives dans
la construction et l'ornementation des églises, contrastant
parfois de façon pénible avec la misère des logements envi-
ronnants. D'autres revendiquaient le droit et le devoir de
mettre la beauté, et même la richesse, au service de la
gloire de Dieu dans le culte. Notre texte fait droit à cette
double requête: Les Ordinaires veilleront à ce que, en pro-
mouvant et javorisant un art véritablement sacré, ils aient
en vue une noble beauté plutôt que la seule somptuosité. Ce
que l'on doit entendre aussi des vêtements et des ornements
sacrés. Il se trouve d'ailleurs que, si nous voulons faire un
aggiornamento de l'art sacré, l'art de notre temps est jus-
tement ami du dépouillement et de la simplicité. Il est donc
plus facile à notre époque qu'à d'autres (par exemple celle
du flamboyant ou du baroque) de concilier une noble
beauté avec l'esprit des Béatitudes.
Les évêques sont en outre chargés d'écarter des maisons

de Dieu ou autres lieux sacrés les œuvres d'art qui ne con-
viennent pas au service du culte, à un art proprement sacré.



Ces mises en garde ont été fréquentes à une époque récente
(par exemple Pie XI, allocution à la Pinacothèque vaticane,
27 octobre 1932, EP 400-405; Circulaire du Saint-Office du
25 février 1947, EP 493-498; Instruction du Saint-Office du
3o juin 1952, AAS 44 (1902), pp. 542-546, Bugnini I, pp. 188-
190). Elles semblaient quelquefois confondre les domaines;
par exemple l'art abstrait n'est pas, de soi, une hérésie!
Mais il est certain que des œuvres qui sont inconciliables
avec la foi et les mœurs ainsi qu'avec. la piété chrétienne,
qui blessent le sentiment religieux ne sont pas à leur place
dans l'église, car celle-ci est à la fois maison de Dieu et
maison du peuple de Dieu, qui doit être aidé dans sa prière
et non pas heurté dans sa sensibilité profonde. On est heu-
reux de voir mentionner ici, parmi les motifs d'écarter des
œuvres qui se veulent artistiques, l'insuffisance, la médio-
crité ou le mensonge de leur art. Car, lorsqu'il s'agit d'art,
la qualité proprement artistique revêt une valeur morale,
et son insuffisance est aussi offensante - quoique d'une
autre manière - que les malfaçons concernant la foi, les
mœurs ou la piété.
La notation suivante, relative à la construction des édi-

fices sacrés met en avant leur valeur fonctionnelle, et par
là écarte toutes les illusions d'un symbolisme plus ou moins
artificiel ou vaguement gnostique auquel certains voudraient
astreindre l'architecture religieuse: Dans la construction
des édifices sacrés, on veillera soigneusement à ce que ceux-
ci se prêtent à l'accomplissement des actions liturgiques et
favorisent la participation active des fidèles. L'architecture
religieuse doit favoriser la pastorale liturgique d'aujour-
d'hui. Si elle répond à cette exigence, elle sera par le fait
même vraiment religieuse et symbolique, de par la nature
même de la liturgie chrétienne.

125. Au sujet des images (et principalement des statues)
deux rappels, car ces prescriptions ne sont pas nouvelles
(voir surtout l'Instruction du Saint-Office « De Arte
Sacra» de 1952, citée plus haut). On maintiendra ferme-
ment la pratique de proposer des images sacrées à la vénéra-
tion des fidèles: ceci contre une tendance excessive à la
nudité des églises et contre un emploi déplacé de l'art non
figuratif. Notre religion est une religion de l'incarnation;



les images sacrées ne peuvent être de simples signaux ourappels; nous devons pouvoir leur adresser notre vénération,
et même, lorsqu'il s'agit du Christ, notre adoration.
Mais elles seront exposées en nombre restreint et dans unejuste disposition, pour ne pas éveiller l'étonnement du peu-

ple chrétien et ne pas favoriser une dévotion mal réglée.

126. Le jugement des œuvres d'art revient aux Ordinaires
des lieux, mais ils entendront les membres des diverses com-
missions. Le jugement en matière d'art et de goût étont
chose fort délicate (mais beaucoup moins arbitraire qu'on
ne le dit parfois), il sera bon de consulter, le cas échéant,
d'autres hommes très experts.
Les Ordinaires veilleront à la conservation des œuvres

d'art.

127. Et enfin ils se soucieront de préparer des artistes
capables d'œuvrer pour l'art sacré, soit en leur assurant
une formation surtout liturgique, soit en créant des écoles
d'art sacré.

Réviser la législation de l'art sacré

128. Voici l'article le plus important de tout le chapitre,
celui qui laisse le plus de champ aux hypothèses et aux
espoirs. Toute la législation concernant l'art sacré sera le
plus tôt possible révisée. Ceci s'explique d'abord parce que
cette législation, créée au jour le jour, manque d'unité et
de cohérence; en outre, elle a souvent été élaborée dans un
esprit de rigide conservatisme; maisce n'est pas au Concile
d'entrer dans les détails qui, en pareille matière, sont au
moins aussi importants que les principes. Mediator Dei fai-
sait déjà remarquer que l'évolution de l'art a pu influer sur
l'évolution de la liturgie (AA.S, p. 543; EP 544; BP, p. 20).
C'est ainsi que l'emploi des matériaux modernes, en ren-
dant inutiles les piliers, les travées et les bas-côtés a pu
favoriser le caractère communautaire de nos célébrations.
Mais, bien davantage les réforme liturgiques qui viennent
d'être réalisées ou qui seront ordonnées dans la ligne du
Concile, vont-elles amener des transformations de nos égli-



ses et de leur disposition. Par exemple, l'accent mis sur le
mystère pascal et la restauration de la nuit pascale devrait
retentir sur la situation adaptée et la dignité du baptistère.
La forme et la construction des autels peut être influencée
par l'importance donnée à la liturgie de la parole, par la
restauration de la concélébration; la noblesse, la disposition
et la sécurité du tabernacle eucharistique pourront être
autrement réglées si l'on observe dans toute la mesure pos-
sible l'ordre de communier avec des hosties consacrées à
la messe, etc.
Cette révision de la législation, au plan universel, sera

précisée au plan local par les conférences territoriales d'é-
vêques surtout en ce qui concerne les matériaux et la forme
du mobilier sacré et des vêtements, qui devraient être accor-
dés aux mentalités et aux usages des populations.

Formation des clercs à l'art sacré

129. Cette formation vise deux objectifs: une connais-
sance historique permettant aux clercs d'apprécier et de
conserver les monuments vénérables de l'Eglise; et la con-
naissance des sains principes sur lesquels doivent se fonder
les œuvres d'art sacré, afin. qu'ils soient capables de don-
ner des conseils appropriés aux artistes dans la réalisation
de leurs œuvres (cf. Mediator Dei, AAS, p. 591; EP 646;
BP, p. 72). Souhaitons que cette connaissance des sains
principes ne soit pas trop théorique ou scolastique, mais
qu'elle comporte une éducation de la sensibilité par le
contact avec l'art vivant.

[A.-M. R.]

Les insignes pontificaux

130. De nombreux chrétiens attendent du Concile une
diminution du faste dans les vêtements liturgiques, les insi-
gnes des évêques et les marques d'honneur qui leur sont
accordées. Ils seront peut-être déçus de ne rien trouver de
tel dans le dernier article de la Constitution liturgique. En
effet, il n'est pas question ici de supprimer certains insi-



gnes pontificaux, ni d'imposer une plus grande sobriété
dans leur usage au cours des cérémonies. Il s'agit seulement
de les réserver aux prélats qui sont vraiment évêques ou qui
jouissent d'une juridiction particulière, comme les abbés de
regimine et les préfets apostoliques.
Après avoir montré, dans une étude historique sur les

pontificalia, que « ceux-ci n'ont pas de lien nécessaire ni
primitif avec la dignité épiscopale », et qu'en acceptant ces
insignes « les Abbés se sont peut-être laissé trop facilement
entraîner par l'idéologie des privilèges honorifiques et dans
le système représentatif de la Chrétienté médiévale», Dom
P. Salmon, Abbé de Saint-Jérôme de Urbe, conclut : « Les
chrétiens d'aujourd'hui sont beaucoup moins sensibles que
leurs devanciers de la fin du moyen âge et de la Renaissance
au faste et à la pompe des cérémonies: peut-être sont-ils
plus exigeants dans leur souci de la logique, dans leur
recherche du vrai et dans leur désir d'aller au fond des cho-
ses pour participer plus pleinement au mystère du Christ
qui leur est offert dans la liturgie1. »
En donnant au peuple de Dieu la charte de sa participation

« pleine, active et communautaire» (art. 21) au mystère
pascal du Seigneur, le Concile a créé une situation irréver-
sible. L'Eglise ne pourra pas célébrer longtemps la liturgie
selon les normes de Vatican II sans adopter un style plus
dépouillé et sans imposer à sa célébration un cadre mieux
approprié à la mission de Celle qui se doit à tous les hom-
mes pour les sauver tous.

[P. J.]

1. P. SALMON, Etude sur les insignes du Pontife dans le rite romain, Rome,
1955, pp. 95-96-


