
Source gallica.bnf.fr / Les éditions du Cerf

La Maison-Dieu : cahiers de
pastorale liturgique

https://www.bnf.fr
https://gallica.bnf.fr


Service national de la pastorale liturgique et sacramentelle
(France). Auteur du texte. La Maison-Dieu : cahiers de pastorale
liturgique. 1964-01-01.

1/ Les contenus accessibles sur le site Gallica sont pour la plupart des reproductions numériques d'oeuvres tombées
dans le domaine public provenant des collections de la BnF. Leur réutilisation s'inscrit dans le cadre de la loi n°78-
753 du 17 juillet 1978 :
 - La réutilisation non commerciale de ces contenus ou dans le cadre d’une publication académique ou scientifique
est libre et gratuite dans le respect de la législation en vigueur et notamment du maintien de la mention de source
des contenus telle que précisée ci-après : « Source gallica.bnf.fr / Bibliothèque nationale de France » ou « Source
gallica.bnf.fr / BnF ».
 - La réutilisation commerciale de ces contenus est payante et fait l'objet d'une licence. Est entendue par réutilisation
commerciale la revente de contenus sous forme de produits élaborés ou de fourniture de service ou toute autre
réutilisation des contenus générant directement des revenus : publication vendue (à l’exception des ouvrages
académiques ou scientifiques), une exposition, une production audiovisuelle, un service ou un produit payant, un
support à vocation promotionnelle etc.

CLIQUER ICI POUR ACCÉDER AUX TARIFS ET À LA LICENCE

2/ Les contenus de Gallica sont la propriété de la BnF au sens de l'article L.2112-1 du code général de la propriété
des personnes publiques.

3/ Quelques contenus sont soumis à un régime de réutilisation particulier. Il s'agit :

 - des reproductions de documents protégés par un droit d'auteur appartenant à un tiers. Ces documents ne peuvent
être réutilisés, sauf dans le cadre de la copie privée, sans l'autorisation préalable du titulaire des droits.
 - des reproductions de documents conservés dans les bibliothèques ou autres institutions partenaires. Ceux-ci sont
signalés par la mention Source gallica.BnF.fr / Bibliothèque municipale de ... (ou autre partenaire). L'utilisateur est
invité à s'informer auprès de ces bibliothèques de leurs conditions de réutilisation.

4/ Gallica constitue une base de données, dont la BnF est le producteur, protégée au sens des articles L341-1 et
suivants du code de la propriété intellectuelle.

5/ Les présentes conditions d'utilisation des contenus de Gallica sont régies par la loi française. En cas de
réutilisation prévue dans un autre pays, il appartient à chaque utilisateur de vérifier la conformité de son projet avec
le droit de ce pays.

6/ L'utilisateur s'engage à respecter les présentes conditions d'utilisation ainsi que la législation en vigueur,
notamment en matière de propriété intellectuelle. En cas de non respect de ces dispositions, il est notamment
passible d'une amende prévue par la loi du 17 juillet 1978.

7/ Pour obtenir un document de Gallica en haute définition, contacter
utilisation.commerciale@bnf.fr.

https://www.bnf.fr
https://gallica.bnf.fr
https://www.bnf.fr/fr/faire-une-utilisation-commerciale-dune-reproduction
mailto:utilisation.commerciale@bnf.fr


II. LA FORMATION LITURGIQUE
ET LA PARTICIPATION ACTIVE

14. On ne saurait exagérer l'importance des articles con-
cernant l'éducation liturgique et la participation active.
En effet, la participation active est peut-être la principale
clef de toute la réforme liturgique décidée par le Concile.
Celui qui chercherait le plus important de la Constitution
dans telle ou telle réforme sur un point particulier, fût-ce
sur la langue liturgique, passerait à côté de l'essentiel, lequel
consiste dans une vision, de l'assemblée liturgique et de son
mystère et dans la conversion de tous à cette vision.

La section commence par affirmer et expliquer le principe
de la participation active, en déclarant qu'il commande à
la fois la réforme de la liturgie et toute la pastorale liturgi-
que.

La mise en œuvre de la participation active ne peut être
faite que par des prêtres ayant reçu une formation liturgique
et sachant comment réaliser cette participation. C'estce que
détailleront les articles suivants.

*
* *

L'idée de participation active a été proposée pour la pre-
mière fois par saint Pie X, quelques mois après le début de

son pontificat, dans le motu proprio Tra le sollecitudini,
dont les termes sont repris au second alinéa de l'article 14.
La formule de Pie X s'applique au chant grégorien, mais
elle va plus loin que son contexte. Elle a été répétée et am-
plifiée par le papes successifs: Pie XII a précisé que cette
participation devait être active et consciente et qu'elle valait
pour toute la liturgie (cf. LMD 76, p. 52, note a, et p. 83,
note f).

En un demi-siècle l'idée de la participation active a rejoint
la conscience des prêtres et des militants, suscité une nou-



velle manière de regarder la liturgie, constitué un des fac-
teurs d'une nouvelle conscience d'Eglise, posé les principaux
problèmes de la réforme liturgique, notamment en ce qui
concerne la langue liturgique, le chant du peuple, et les
structures elles-mêmes.

Le double fondement théologique de la participation active
est rappelé en quelques mots. En premier lieu elle est récla-
mée par la nature même de la liturgie (cf. déjà NR 272 : « La

messe demande par sa nature la participation de tous ceux
qui y sont présents, selon leur mode propre»), puisque la
liturgie est action du corps entier de l'Eglise, de l'évêque et
avec lui de toute la plebs sancta (art. 26)1, et elle s'exprime
dans les formes liturgiques qui prévoient constamment l'in-
tervention de toute l'assemblée, même après des siècles où
cette intervention a été dans une large mesure perdue de vue
dans la vie liturgique quotidienne et jusque dans la formula-
tion des rubriques. Il y a donc lieu de donner à la notion de
participation active des fidèles sa pleine valeur dans une
théologie de l'assemblée célébrante.

En second lieu, la participation active est fondée sur le
baptême: c'est par le baptême que nous devenons membres
du peuple de Dieu, peuple sacerdotal, ce « sacerdoce royal»
dont parle l'Apôtre Pierre dans un texte que la liturgie ro-
maine lit aux néophytes le samedi de Pâques, à la fin de
l'octave de leur baptême, et dont l'article 14 reprend ici les
expressions essentielles. Comme dit la suite du texte de
l'Apôtre, le peuple sacerdotal est fait « pour annoncer les
louanges de celui qui vous a appelés des ténèbres à son
admirable lumière», louer Dieu et son œuvre de salut, dans
la célébration de l'Eglise et dans le témoignage au monde.
C'est à la Constitution conciliaire De Ecclesia qu'il appar-
tiendra de développer pour elle-même l'ecclésiologie du sa-
cerdoce des fidèles, déjà impliquée dans la liturgie.

1. Cf. saint JEAN CHRYSOSTOME: « Dans la célébration même des très redou-
tables mystères, le prêtre certes prie pour le peuple, mais le peuple aussi prie
pour le prêtre. L'eucharistie leur est commune également, car ce n'est pas
le prêtre seul qui rend grâce, mais le peuple tout entier. En effet c'est après
avoir reçu l'assentiment des fidèles et après qu'ils sont convenus que cela est
juste et légitime que le prêtre commence l'action de grâce. Or si je vous ai
dit tout cela, c'est afin que même parmi les plus simples des fidèles chacun
soit attentif, afin que nous apprenions que nous sommes tous un seul corps et
qu'il n'y a entre nous d'autre différence que celle qui peut exister d'un
membre à l'autre» (Hom. 18 sur 2 Cor. : PG 61, 037).



La participation active, ainsi fondée sur la structure sacra-
mentelle de l'Eglise et sur le sacerdoce du Christ, n'est pas
une faveur faite aux fidèles, c'est pour eux un droit et un
devoir, jus et officium. Elle est donc un objet important
de la responsabilité éducative des pasteurs, et ceux-ci doivent
avoir à cœur d'en saisir toute la portée, surtout si cela leur
demande un changement profond de mentalité par rapport
à la conception de la liturgie qui était communément ensei-
gnée dans les séminaires il y a vingt ou trente ans.

Si l'on élargit le problème, il est clair que le succès de la
réforme liturgique décidée par le Concile dépend de la géné-
ralisation et de l'approfondissement de l'effort de pastorale
liturgique, et que celui-ci est à son tour conditionné, à
l'échelle d'une génération, par une bonne formation des
clercs. Autrement, selon les termes mêmes du Concile, il n'y
a aucun espoir d'obtenir ce résultat.

Formation de maîtres pour l'enseignement liturgique

15. Une bonne formation liturgique des clercs suppose
en premier lieu des maîtres compétents dans toutes les
branches nécessaires à la science liturgique. Selon la Cons-
titution apostolique Deus scientiarum Dominus, base de tout
l'enseignement ecclésiastique contemporain, les professeurs
doivent être formés dans les facultés ou des instituts assimi-
lés aux facultés (I, 3) et y obtenir, suivant le cas, le doctorat
ou la licence. La nécessité d'une préparation réelle aux diffé-
rents secteurs de l'enseignement, ressentie dans tout l'ensei-
gnement universitaire moderne, civil aussi bien qu'ecclésias-
tique, a amené à multiplier les instituts spécialisés où les
futurs professeurs complètent la formation, encore générale
et sommaire, reçue dans le cours de licence. Le besoin d'une
telle formation spécialisée, non seulement pour des futurs
professeurs de faculté, mais pour ceux qui auront à ensei-
gner dans les séminaires et scolasticats, est reconnu depuis
longtemps pour les professeurs d'Ecriture Sainte et ceux de
droit canonique. Il a commencé à être ressenti aussi pour
la liturgie. C'est afin d'y répondre que des Facultés de théolo-
gie ont établi des instituts spécialisés de liturgie et que la
sacrée Congrégation des universités a érigé canoniquement



ceux de Rome et de Paris, en leur donnant le droit de confé-
rer des grades (1961).

Une formation approfondie en liturgie sera également
nécessaire aux professeurs de théologie sacramentaire. C'est
d'ailleurs à eux qu'il sera indiqué de confier l'enseignement
de la liturgie dans ceux des séminaires où le nombre des
élèves ne permettrait pas d'avoir deux professeurs distincts,
d'autant plus que l'enseignement combiné des deux dis-
ciplines, théologie sacramentaire et liturgie, peut présenter
de réels avantages.

Là où c'est possible il sera naturellement souhaitable
qu'il y ait pour la liturgie un professeur spécial. S'il est at-
tentif, comme l'article suivant le demande, à tous les aspects
de la formation liturgique de ceux qui auront à exercer le
ministère pastoral dans le diocèse, il sera normal qu'il soit
engagé dans la Commission diocésaine de liturgie et dans
l'animation liturgique du diocèse.

De même, une formation approfondie, avecun caractère.
pastoral plus accentué, sera nécessaire à ceux qui auront à
travailler dans les instituts ou centres nationaux de pastorale
liturgique dont il est question à l'article 44 de la Constitu-
tion. Ils auront besoin d'une solide connaissance de la
théologie et des formes historiques de la liturgie ainsi que
du droit liturgique pour être, au service des épiscopats, des
techniciens qualifiés dans la pastorale liturgique d'ensemble
d'un pays ou d'une région, notamment dans les problèmes
délicats de traduction, voire d'adaptation.

Formation liturgique du clergé

16. Cet article traite sucessivement trois points: la place
de l'enseignement de la liturgie; son contenu; son rapport
avec les autres disciplines.

1) Selon la répartition des disciplines, donnée par Deus
scientiarum Dominus et les Ordinations annexes, en disci-
plines principales, secondaires et spéciales, la liturgie était
une des matières secondaires, comme le grec et l'hébreu.
C'est pourquoi les programmes d'un bon nombre de facultés
de théologie comportent, encore actuellement, en tout et



pour tout une heure hebdomadaire de liturgie pendant un
semestre, ce qui ne saurait suffire ni pour une formation
sacerdotale ni a fortiori pour la préparation de ceux
des licenciés qui auront ensuite à enseigner la liturgie.

Le plus souvent le programme scolaire d'ensemble est
déjà chargé au maximum: il sera donc peut-être nécessaire
de restreindre l'horaire de certaines autres disciplines pour
donner à la liturgie la place qui lui est due.

La distinction entre disciplines principales et secondaires
est propre à l'enseignement universitaire. Il fallait donc, par
des termes équivalents, marquer la place de la liturgie dans
l'enseignement des séminaires et des scolasticats. Un amen-
dement introduit par le Concile l'a fait avec toute la clarté
voulue.

2) Jusqu'à Mediator Dei et souvent encore ensuite, l'ensei-
gnement de la liturgie était en général purement rubrical,
fidèle en somme à cette définition de la liturgie réprouvée
par l'encyclique selon laquelle la liturgie est seulement
« l'ensemble des lois et des préceptes par lesquels la hiérar-
chie ecclésiastique ordonne l'exécution régulière des rites
sacrés» (AAS, p. 532; EP 525). Au cours des dernières années
cet enseignement a été donné de façon plus complète, sur-
tout du point de vue historique. Le Concile souligne que cet
enseignement doit être intégral. Ceci suppose un professeur
bien préparé, et qui dispose d'assez d'heures de cours. On

pense en général qu'il faudrait une heure par semaine pen-
dant quatre années.

3) La valeur de la formation liturgique des étudiants dé-
pend en grande partie de la manière dont sont enseignées les
autres disciplines. On ne peut tout relever ici. Notonscepen-
dant avec la Constitution que l'enseignement théologique
devra, quel que soit son principe d'organisation, faire une
place à l'histoire du salut: c'est possible même dans l'orga-
nisation de la théologie de saint Thomas d'Aquin, apparem-
ment si peu historique2; il faudra également que les étu-
diants soient à même de voir comment, au niveau de la
catéchèse et de l'expérience du peuple de Dieu, les différents
traités théologiques trouvent leur aboutissement pastoral et

2. Cf. Y. CONGAR, Le sens de l' « économie » salutaire dans la « théologie,
de saint Thomas d'Aquin, Festgabe Lortz, t. I, Baden-Baden, '()57, pp. 73-122.



en quelque sorte leur synthèse dans l'année liturgique, au
cours de laquelle l'Eglise célèbre et vit ce qu'elle croit.

Il en va de même pour l'enseignement de l'Ecriture Sainte,
dont le professeur contribuera beaucoup à la formation
liturgique s'il fait ressortir le mouvement profond de l'his-
toire du salut et son christocentrisme, qui est la clef de la
lecture chrétienne et liturgique de la Bible. C'est nor-
malement le professeur d'Ecriture Sainte qui devrait former
les étudiants à prier les Psaumes en chrétiens. Il faut aller
plus loin: le rôle du professeur d'Ecriture Sainte va jusqu'à
la pastorale biblique qui se réalise principalement (mais non
de façon exclusive) dans la messe dominicale et dans l'année
liturgique, et une collaboration sur ce point pourrait être
fructueuse à la fois pour les professeurs et pour les élèves.

Quant à la théologie spirituelle et à la théologie pastorale
elles auront parmi leurs tâches celle de bien situer la liturgie
dans la vie spirituelle —sujet que La Maison-Dieu a lon-
guement traité (cf. LMD 69, 72 (1962), 73 (1963) — et
dans le ministère pastoral. Il y a certainement place à cet
égard pour une diversité légitime entre divers excès, mais
l'expérience prouve que bien des prêtres n'ont été formés
en profondeur sur aucun de ces deux points, et qu'ils se
laissent guider par le bon sens ou tout simplement par leur
tempérament. Quant au détail de la pastorale liturgique il
pourra, suivant la disposition des enseignements, être assuré
soit directement dans le cours de liturgie, soit par le pro-
fesseur de liturgie à l'intérieur du cours de pastorale. L'unité
de la pastorale devra en tout cas être bien marquée.

17. Cet article demande que la formation spirituelle des sé-
minaristes et des jeunes religieux soit en continuité avec la
liturgie et son esprit, et indique les moyens d'y parvenir.
Il est évident que la vie liturgique du séminaire et la con-
ception de la liturgie qui s'y expriment ont encore plus
d'importance que le cours de liturgie pour la formation des
séminaristes: c'est la loi de toute pédagogie, et aussi de la
morale évangélique, que l'exemple est plus convaincantque
la parole.

L'article mentionne successivement la préparation spiri-
tuelle à la liturgie (apta manuductio), la célébration litur-
gique elle-même, les exercices de piété, l'apprentissage



des règles liturgiques. Un peu comme le curé d'une pa-
roisse, le supérieur d'une maison de formation et ses colla-
borateurs ont une tâche de pastorale liturgique: à travers les
réalités de la vie du séminaire, faire entrer chacun et la com-
munauté comme telle dans la célébration liturgique de l'é-
vénement pascal, centre de l'histoire du salut, source et som-
met de la vie de l'Eglise. C'est-à-dire que le succès de la for-
mation liturgique des séminaristes dépend essentiellement
de la manière dont les éducateurs auront personnellement
assimilé la vision de la liturgie et de sa place dans la vie de
l'Eglise qui est proposée au début de la constitution conci-
liaire. Si cette assimilation est suffisamment profonde, les
différents moyens de formation liturgique prendront aisé-
ment leur place et toute leur efficacité.

Dans la vie liturgique du séminaire, célébrée dans un
cadre digne et vrai, on attachera une importance centrale au
jour du Seigneur, le jour pascal; et l'eucharistie devra être
célébrée de façon solennelle, selon la définition de l'arti-
cle 113

:
elle sera spécialementmise en valeur par la proclama-

tion des lectures, l'homélie, la communion des séminaristes.
La journée du dimanche devra être encadrée par les deux
Heures fondamentales de laudes et de vêpres, où l'on veil-
lera à la catéchèse des psaumes. On pourrait aussi à l'occa-
sion organiser le samedi soir une célébration de la Parole
(cf. art. 35, § 4).

En semaine, la messe de communauté comportera la par-
ticipation active de tous. Selon les circonstances on fera une
place à la prière des Heures, au moins à laudes et à vêpres.

Enfin ce sont les temps liturgiques et les grandes fêtes du
temporal, plutôt que les autres, qui marqueront les sommets
de l'année.

La formation spirituelle à la vie liturgique devra avant
tout faire comprendre l'importance de l'histoire du salut,
du mystère pascal, de l'eucharistie dans laquelle le mystère
pascal est célébré, de la Parole de Dieu qui est comme le
tissu dont la liturgie est faite. Elle comportera aussi, surtout
pour les plus jeunes, une initiation à la prière liturgique,
à ses gestes et à ses textes, ainsi qu'aux temps de l'année
liturgique. Les séminaristes compléteront cette initiation par
leur préparation personnelle. Les éducateurs spirituels au-
ront aussi à montrer comment la participation authentique



à la liturgie suppose, inclut et nourrit une prière person-
nelle, et comment cette prière s'étend au-delà de la liturgie,

en particulier dans l'oraison qui est, à côté de la liturgie, le
principal des exercices de piété.

L'apprentissage des règles pratiques de la célébration de-
vrà être fait en référence à la signification de la liturgie et
à sa structure, formant une vraie fidélité, plus exigeante
et plus profonde qu'une routine matérielle ou une fantaisie
d'inspiration liturgique.

De façon générale, la vie liturgique et la formation du sé-
minaire auront pour but de donner aux futurs prêtres une
structure de prière personnelle, un sens de la célébration et
de la pastorale liturgique ayant une solidité et une valeur
réelles dans les conditions de vie quiseront les leurs dans le
ministère.

18. Cet article est consacré aux prêtres déjà engagés dans
le ministère depuis un certain nombre d'années et qui ris-
quent d'être déroutés par la réforme de la liturgie et de rester
étrangers à son esprit. A l'époque de leur formation on leur
a enseigné l'exécution matérielle des règles liturgiques sans
mettre en valeur la signification de celles-ci. Ils ont observé
les rubriques avec fidélité, mais la fidélité risque toujours de
s'alourdir en habitude. Et les changements déjà introduits,
qui seront suivis d'autres plus importants, les troublent sans
qu'ils soient à même de voir tout le bien que l'Eglise, eux-
mêmes et leurs fidèles pourront retirer de la restauration
liturgique.

-
Il faudra d'abord les aider à comprendre le sens de leur

fidélité. En étant fidèles à l'accomplissement de la prière de
l'Eglise, de ses gestes et de ses paroles, sans en comprendre
toujours pleinement la signification, ils ont continué là tra-
dition de l'Eglise et préparé ainsi le renouveau qui se fait
maintenant, et ce renouveau leur appartient. Et s'ils entrent
pleinement dans la signification des actions liturgiques que
depuis longtemps ils célèbrent, ils désireront eux aussi que
ces actions reçoivent toute leur vérité, et que pour cela elles
subissent certains changements: telle est précisément la vo-
lonté de l'Eglise.

Il leur faudra aussi entrer dans la perspective de la pasto-
rale liturgique et de la participation active, prendre cons-



cience que la liturgie est mise dans les mains et sur les
lèvres du prêtre pour être communiquée à tous et devenir
l'action de tous.

Ceux qui ont la responsabilité d'une action sur le clergé ne
devront pas oublier qu'ils ont à la fois à obtenir un change-
ment profond de mentalité et à procurer aux prêtres une
aide pratique dans l'accomplissement de cérémonies trans-
formées, et surtout dans la mise en route de la participation
active. C'est la conversion des mentalités qui est l'essentiel,
mais ce sera souvent à travers une aide pratique qu'elle
pourra être efficacement recherchée.

Des moyens divers pourront être employés à cette fin :

publications à l'usage de l'ensemble du clergé, sessions
diocésaines ou autres, contacts personnels entre prêtres, en
particulier réflexion sur une action commune à l'échelle
d'un doyenné.

Formation liturgique et participation active du peuple

19. La participation active des fidèles, sur laquelle la
Constitution revient si souvent pour en considérer les diffé-
rents aspects, est traitée ici en tant qu'elle est un des princi-
paux objets du ministère sacerdotal: c'est comme l'aboutis-
sement de toute la section sur la formation liturgique des
clercs.

Le prêtre est dispensateur des mystères de Dieu (i Cor. 4,
i), chargé de communiquer aux hommes le mystère du salut
par la parole et les sacrements. La célébration correcte des
sacrements ne suffit à l'accomplissement fidèle de cette dis-
pensation. Celle-ci inclut, avec la responsabilité de l'évan-
gélisation et de la catéchèse, celle de la participation active,
et le pasteur est pasteur dans le temps même où il est célé-
brant.

L'article énonce brièvement les caractères de la participa-
tion active et de l'éducation liturgique. Conformément à la
nature du culte sacramentel et même à la conception bibli-
que de l'homme, la participation active doit être à la fois
intérieure et extérieure: c'est l'homme tout entier que Dieu
fait homme est venu sauver, et en même temps c'est princi-
palement du cœurde l'homme qu'il attend l'offrande. La



participation extérieure doit conduire à la participationinté-
rieure et inclure celle-ci. C'est dire qu'elle fait appel à la li-
berté, et qu'elle doit être éduquée avec patience. L'exemple
du prêtre et la qualité de sa célébration joueront ici un rôle
important.

Comme toute éducation, l'éducation liturgique et la réali-
sation de la participation active devront être faites de façon
progressive, en veillant à ce que l'assimilation de chaque
étape prépare l'étape suivante et en montrant le lien des pra-
tiques nouvelles avec ce qui était déjà connu et vécu. Il fau-
dra tenir compte aussi de la diversité des âges et des cultures
religieuses. Le prêtre aura à réviser le style de sa pastorale
liturgique en fonction de la diversité des paroisses et des
assemblées, et à proportionner à la capacité de tous les efforts
demandés.

[P.-M.G.]

Radiodiffusion et télévision

20. Si ce paragraphe est aussi court, ce n'est pas parce que
la question serait traitée dans le « Décret sur les moyens de
communication sociale» (DC du 15 décembre 1963,
col. 1661-1668) qui demeure dans les généralités et se con-
tente de recommander les « émissions catholiques» sans
mentionner les retransmissions proprement liturgiques,
quoi qu'il en soit des références indiquées dans LMD 76,
p.56, note h. Mais l'Instruction du 3 septembre 1958, nos7/i-

79, était entrée dans les détails, tout en rappelant la nécessité
d'avertir les téléspectateurs et auditeurs de l'insuffisance de
leur participation par ces moyens pour accomplir le précepte
dominical. Quant à l'attitude foncièrement favorable de
l'Eglise à l'égard de ces retransmissions, elle avait été ouver-
tement exprimée dans l'encyclique de Pie XII Miranda pror-
sus du 8 septembre 1957. Voici le passage qui peut illustrer
notre article:

Il est tout à fait clair que la participation par télévi-
sion au sacrifice eucharistique. n'est pas la même
chose que la présence effective (coram adesse) au divin
Sacrifice, qui est prescrite aux dimanches et jours de



fête. Toutefois, les fruits abondants, pour fortifier la foi
et développer la sainteté, qui proviennent des rites
liturgiques offerts aux regards par la télévision pour
ceux qui n'ont pas la possibilité d'y participer autre-
ment, nous invitent nettement (plane) à encourager une
fois de plus ( etiamatque etiam) ces transmissions (spec-
tationes)

Ce sera le devoir des évêques de chaque pays de juger
de l'opportunité des diverses transmissions religieuses
et d'en confier la réalisation à l'office national compé-
tent. (AAS 23 octobre 1957, p. 800. Cf. DC 29 septem-
bre 1957, col. 1241-1242).

Notre article fait progresser la question sur deux points.
Les transmissions par radio et télévision ne sont plus seule-
ment confiées à un organisme: les évêques doivent désigner C

« une personne compétente» qui n'en sera pas seulement
responsable juridiquement (sponsione) mais en aura positi-
vement la direction (ductu). Mais surtout, cet article reçoit
toute sa valeur de sa présence dans la constitution conciliaire
de la liturgie. Celle-ci aurait manqué à son devoir d'aggior-
namento si elle avait oublié cette caractéristique moderne du
culte. Et l'article y est placé à la fin d'une section sur « la
formation liturgique et la participation active». C'est donc
que ces transmissions n'ont pas seulement une valeur de

, spectacle, fût-il pieux et consolant surtout pour les malades
et les isolés. Elles peuvent et doivent puissamment contribuer
à former les fidèles; elles leur offrent un certain mode de par-
ticipation et elles doivent les préparer àparticiper réelle-
ment, quand ils le pourront, à la célébration liturgique. Les
responsables doivent donc s'appliquer à ce que la célébration
liturgique en elle-même, le style de sa présentation radio-
diffusée ou télévisée, son commentaire enfin soient dans la
ligne de rénovation liturgique indiquée par toute la Consti-
tution et en particulier par cette section II du premier cha-
pitre.

[A.-M. R.]


