
Source gallica.bnf.fr / Les éditions du Cerf

La Maison-Dieu : cahiers de
pastorale liturgique

https://www.bnf.fr
https://gallica.bnf.fr


Service national de la pastorale liturgique et sacramentelle
(France). Auteur du texte. La Maison-Dieu : cahiers de pastorale
liturgique. 1964-01-01.

1/ Les contenus accessibles sur le site Gallica sont pour la plupart des reproductions numériques d'oeuvres tombées
dans le domaine public provenant des collections de la BnF. Leur réutilisation s'inscrit dans le cadre de la loi n°78-
753 du 17 juillet 1978 :
 - La réutilisation non commerciale de ces contenus ou dans le cadre d’une publication académique ou scientifique
est libre et gratuite dans le respect de la législation en vigueur et notamment du maintien de la mention de source
des contenus telle que précisée ci-après : « Source gallica.bnf.fr / Bibliothèque nationale de France » ou « Source
gallica.bnf.fr / BnF ».
 - La réutilisation commerciale de ces contenus est payante et fait l'objet d'une licence. Est entendue par réutilisation
commerciale la revente de contenus sous forme de produits élaborés ou de fourniture de service ou toute autre
réutilisation des contenus générant directement des revenus : publication vendue (à l’exception des ouvrages
académiques ou scientifiques), une exposition, une production audiovisuelle, un service ou un produit payant, un
support à vocation promotionnelle etc.

CLIQUER ICI POUR ACCÉDER AUX TARIFS ET À LA LICENCE

2/ Les contenus de Gallica sont la propriété de la BnF au sens de l'article L.2112-1 du code général de la propriété
des personnes publiques.

3/ Quelques contenus sont soumis à un régime de réutilisation particulier. Il s'agit :

 - des reproductions de documents protégés par un droit d'auteur appartenant à un tiers. Ces documents ne peuvent
être réutilisés, sauf dans le cadre de la copie privée, sans l'autorisation préalable du titulaire des droits.
 - des reproductions de documents conservés dans les bibliothèques ou autres institutions partenaires. Ceux-ci sont
signalés par la mention Source gallica.BnF.fr / Bibliothèque municipale de ... (ou autre partenaire). L'utilisateur est
invité à s'informer auprès de ces bibliothèques de leurs conditions de réutilisation.

4/ Gallica constitue une base de données, dont la BnF est le producteur, protégée au sens des articles L341-1 et
suivants du code de la propriété intellectuelle.

5/ Les présentes conditions d'utilisation des contenus de Gallica sont régies par la loi française. En cas de
réutilisation prévue dans un autre pays, il appartient à chaque utilisateur de vérifier la conformité de son projet avec
le droit de ce pays.

6/ L'utilisateur s'engage à respecter les présentes conditions d'utilisation ainsi que la législation en vigueur,
notamment en matière de propriété intellectuelle. En cas de non respect de ces dispositions, il est notamment
passible d'une amende prévue par la loi du 17 juillet 1978.

7/ Pour obtenir un document de Gallica en haute définition, contacter
utilisation.commerciale@bnf.fr.

https://www.bnf.fr
https://gallica.bnf.fr
https://www.bnf.fr/fr/faire-une-utilisation-commerciale-dune-reproduction
mailto:utilisation.commerciale@bnf.fr


III. LA RESTAURATION LITURGIQUE

21. Le numéro 21 sert de préambule à la section du chapi-
tre premier qui traite de la restauration de la liturgie. Après
avoir défini sa nature et formulé l'exigence de la partici-
pation active par tout le peuple chrétien à la célébra-
tion du culte, le Concile passe à l'exposé des principes qui
devront présider à la restauration des rites. Il y a un lien
étroit entre cette section et les deux prédédentes. Il est, en -
effet, indispensable de soumettre la liturgie à une révision
intégrale pour que soit manifestée sa nature sacrée et que le
peuple chrétien puise dans sa célébration l'abondance de la
grâce divine. C'est en raison même de sa piété (pia Mater
Ecclesia), c'est-à-dire de sa fidélité à Dieu et aux intérêts du
peuple de Dieu, que l'Eglise juge de son devoir de se consa-
crer avec zèle à cette tâche.
Mais pourquoi le Concile estime-t-il indispensable de ré-

former la liturgie? Si elle est vraiment la célébration rituelle
du mystère pascal, l'action sacrée par laquelle le Christ glo-
rifie le Père et sanctifie les hommes, la liturgie n'échappe-
t-elle pas par son essence même à l'usure du temps? Ne
puise-t-elle pas dans le mystère chrétien, dont elle est
l'expression visible, le principe d'une transcendance absolue
par rapport à la caducité de toutes les œuvres humaines?
La réponse à cette objection tient dans le fait que la litur-

gie, humaine et divine comme l'Eglise (art. 2), comporte
à la fois une partie immuable, qui est d'origine divine, et
des parties sujettes au changement, parce qu'elles sont nées
des besoins particuliers d'une époque déterminée. Le Con-
cile de Trente avait déjà affirmé que « l'Eglise a toujours eu,
dans la dispensation des sacrements, leur substance étant
sauve, le pouvoir de décider ou de modifier ce qu'elle jugeait
mieux convenir à l'utilité spirituelle de ceux qui les reçoi-
vent ou au respect des sacrements eux-mêmes, selon la va-
riété des circonstances et des lieux » (Denz. 931). Pie XII



avait posé dans l'encyclique Mediator Dei la distinction for-
mulée ici : « La sainte liturgie est formée d'éléments hu-
mains et d'éléments divins; ceux-ci, évidemment, ayant été
établis par le divin Rédempteur, ne peuvent en aucune façon
être changés par les hommes; les premiers, au contraire,
peuvent subir des modifications diverses, selon que les né-
cessités des temps, des choses et des âmes les demandent, et
que la hiérarchie ecclésiastique, forte de l'aide de l'Esprit-
Saint, les aura approuvées» (AAS, p. 542; EP 540).
Si la révision des rites est légitime, il est deux cas où elle

s'impose. D'abord lorsque des rites se sont introduits, qui
correspondent mal à la nature intime de la liturgie. C'est
ainsi, par exemple, qu'à la fin du moyen âge, le développe-
ment excessif du culte des saints submergea le temporal,
supprimant pratiquement l'office du dimanche et des féries
du Carême. Il fallut attendre le motu proprio Abhinc duos
annos de saint Pie X (1913) pour voir s'amorcer une réaction
contre cet abus. Le second cas où une réforme s'impose est
celui de rites inadaptés. Il est indéniable que l'office de la
veillée pascale, célébré dans la matinée du samedi saint
sans aucune participation du peuple, ne constituait plus la
solennelle proclamation de la foi de l'Eglise dans le Christ
Seigneur, lorsque Pie XII décida de le restituer à la nuit
sainte (1951). Les exemples de rites inadaptés aux exigences
actuelles du culte fourmillent aussi bien dans la liturgie de
la messe que dans celle des sacrements.
Puisque l'Eglise se trouve dans l'obligation de restaurer

sa liturgie, quelle règle va-t-elle établir en premier lieu pour
présider à cette restauration? Celle de l'intelligibilité des
rites, en vue d'une participation plénière du peuple. La
liturgie appartient au monde sacramentel. Les rites sont
des signes porteurs de grâce, des signes efficaces, qui doivent
êtredotés d'une certaine transparence pour que les fidèles
puissent ycommunier dans la foi. Mais il est évident que la
richesse des signes sacrés dépassera toujours les possibilités
de l'intelligence humaine. Aussi le document conciliaire
veut-il que le peuple chrétien puisse facilement les saisir,
autant qu'il est possible. Le principe de l'intelligibilité des
rites n'est donc pas absolu. Il trouve ses limites dans la na-
ture même de la liturgie, qui est transcendante, et dans les
caractères biblique et traditionnel de sa structure et de son



mode d'expression. Ceux-ci dépendent de la forme dans la-
quelle la révélation a été faite aux hommes et nous a été
transmise. Pour que les fidèles puissent participer à la litur-
gie d'une manière pleine, active et communautaire, il ne
suffit pas que la liturgie soit adaptée au peuple, il faut en-
core que le peuple soit introduit dans le mode d'expression
de la liturgie.

A. NORMES GÉNÉRALES

Seule la hiérarchie peut modifier la liturgie

22. Après avoir dit la nécessité d'une restauration de la
liturgie et formulé le principe suprême de cette restauration,
le Concile établit un certain nombre de normes générales,
qui devront présider à la réforme des rites et des livres litur-
giques.
Le premier point consiste à définir de quelle autorité dé-

pend la réforme. Le Concile déclare que le gouvernement
de la liturgie dépend uniquement de la hiérarchie sacrée, du
pape et des évêques, mais il élargit considérablementles pou-
voirs que le droit moderne reconnaissait aux évêques (CIC
1257,1261). Pie XII avait rappelé dans Mediator Dei que
« au seul Souverain Pontife appartient le droit de recon-
naître et établir tout usage concernant le culte divin, d'in-
troduire et approuver de nouveaux rites, de modifier ceux
mêmes qu'il aurait jugé devoir changer; le droit et le devoir
des évêques est de veiller diligemment à l'exacte observa-
tion des préceptes des saints canons sur le culte divin»
(AAS, p. 544; EP 546).
En confiant au Pontife romain le soin de publier un nou-

veau Missel et un nouveau Bréviaire, les Pères du Concile
de Trente s'étaient pratiquement dessaisis de l'autorité litur-
gique dont les évêques avaient joui jusque-là (1563). Peu
après, la création de la Congrégation des rites sacrés (1588)
devait retirer toute initiative à l'épiscopat en matière litur-
gique. Non seulement les diocèses ne pouvaient plus avoir
leurs livres particuliers, mais les Propres diocésains devaient
être soumis à l'approbation du Saint-Siège. Nous n'avons



pas à exposer ici comment, au 20e siècle, les évêques ont
senti la nécessité de se grouper en conférences épiscopales,
plus ou moins étendues, et comment, dans ce travail apos-
tolique commun, le vieil Ordo episcoporurn s'est réveillé
d'un long sommeil. Mais ce qu'il convient de dire c'est que
la liturgie a fourni un terrain de choix pour l'action collec-
tive des conférences épiscopales. Avant même que le Code
des rubriques (1960) et le décret restaurant le catéchuménat
des adultes (1962) ne confèrent aux assemblées d'évêques des
pouvoirs parfois très importants, celles-ci avaient joué un
rôle décisif dans la préparation des rituels bilingues1.
On relèvera les termes très souples dans lesquels le Con-

cile parle des « diverses assemblées d'évêques légitime-
ment constituées, compétentes sur un territoire donné».
Ces assemblées d'évêques sont de deux sortes. Il y a celles
qui sont reconnues par le Code de Droit canonique, à savoir
le Concile plénier (can. 281), le Concile provincial (can. 283)
et l'assemblée provinciale (can. 292); mais la Constitu-
tion envisage aussi les assemblées territoriales qui doivent
être établies par le Concile. Celles-ci prendront certainement
des formes différentes selon les régions: ici le territoire sou-
mis à leur juridiction coïncidera avec celui d'une nation; là
il s'étendra à une région moins vaste, mais parfaitemet déli-
mitée par la zone d'extension d'une langue locale ou véhi-
culaire; ailleurs l'assemblée réunira tous les évêques d'un
continent.
Ajoutons que le gouvernement accordé aux assemblées

d'évêques en matière liturgique n'est pas illimité, comme
certains commentaires de presse ont pu le laisser entendre.
Ses limites sont fixées dans chacun des chapitres de la Cons-
titution(art. 36, 39, 40, 44, 63, 77, 128).
Puisque la réglementation du culte relève uniquement de

la hiérarchie dans l'Eglise, il est normal que « absolument
personne d'autre, même prêtre, ne puisse de son propre
chef ajouter, enlever ou changer quoi que ce soit dans la
liturgie». Le caractère péremptoire de cette affirmation
n'échappera à personne. Pie XII avait justifié l'interdiction
de toute initiative liturgique individuelle par le fait que le

1.Voir par exemple la lettre de Mgr de Furstenberg, internonce aposto-lique à Tokyo, au début de la Collectio rituum ad usum Ecclesiae in Japonia,
Tokyo, 1958.



culte de l'Eglise est au plus haut point « lié avec la disci-
pline ecclésiastique et avec l'ordre, l'unité et la concorde
du Corps mystique, et, qui plus est, fréquemment avec l'in-
tégrité de la foi catholique elle-même» (Mediator Dei, ibid.).

Tradition et progrès

23. L'Eglise n'a pas à inventer aujourd'hui les formes de
son culte. Celui-ci a pris naissance dans la communauté
apostolique et il s'est développé sans rupture jusqu'à nous.
Tout progrès doit donc consister dans un approfondissement
de la tradition. C'est pour assurer la fidélité de la restaura-
tion liturgique à cette loi essentielle que la Constitution
expose le processus à suivre dans les travaux que l'on doit
entreprendre.
Tout commencera par une soigneuse étude théologique,

historique, pastorale. Retenons les trois domaines de l'é-
tude : la pastorale fait l'inventaire des besoins et de ce que
Jean XXIII appelait « les signes des temps »; l'histoire mon-
tre comment les problèmes ont été résolus dans le passé et
comment les formes liturgiques ont évolué; la théologie
confronte les rites et les formulaires avec le mystère qu'ils
doivent exprimer. Si l'une des trois disciplines est sacrifiée,
on ne pourra pas espérer avoir une vue équilibrée des pro-
blèmes. La qualité de la liturgie rénovée sera demain fonc-
tion du sérieux avec lequel les études préliminaires auront
été menées.
Après avoir délimité le champ des études à poursuivre, la

Constitution aborde la méthode qui doit présider à ces étu-
des. Elle sera à la fois théorique et expérimentale. Un exem-
ple fera mieux comprendre ce qu'il faut entendre par là. Il
est notoire que la restauration de la liturgie devra rendre
toute son ampleur à la liturgie de la Parole, tant dans la
messe que dans la célébration des sacrements. Or, pour res-
taurer la liturgie de la Parole il faut d'abord se demander si
cette liturgie a une structure fondamentale. Celle-ci a été
discernée par le P. Jungmann

: lecture, chant, prière.
(Cf. J.-A. JUNGMANN, Des lois de la célébration liturgique,
trad. fr., Paris, 1956). Il ne suffit donc pas de porter son
attention sur le choix des lectures, mais il faut encore rendre



leur importance primitive aux chants intercalaires, restaurer
l'homélie et la « prière des fidèles ». L'histoire, la théologie
et la pastorale ne peuvent que plaider en faveur de la restau-
ration de tous les éléments de la liturgie de la Parole. Dans
cette entreprise on devra s'inspirer de l'expérience qui dé-
coule de laplus récente restauration liturgique et des indults
accordés en divers endroits. La restauration de la veillée pas-
cale, dont les rubriques prescrivent que le célébrant, les
ministres et le peuple écoutent assis les lectures, les induits
qui ont accordé à certains pays, comme l'Inde, la proclama-
tion directe des lectures de la semaine sainte, ont montré le
bienfait que le peuple chrétien peut recueillir de l'instaura-
tion d'une véritable liturgie de la Parole. L'expérience cor-
robore ainsi les résultats de l'étude de liturgie comparée
qui avait permis de dégager les structures.
Les rites actuels sont en usage depuis au moins quatre siè-

cles, car les livres tridentins n'ont pas subi de modifications
substantielles. On ne les modifiera donc pas pour le plaisir
de changer, mais seulement si la révision de tel ou tel est
vraiment et certainement utile. En tout cas, jamais la ré-
forme ne devra apparaître comme une rupture avec le passé.
Il s'agit d'un développement en quelque sorte organi-
que, qui fait jaillir les formes nouvelles de formes déjà
existantes. Cela est très important du point de vue pastoral.
Il est indispensable que le passage entre le passé et l'avenir
se fasse sans heurt pour le peuple chrétien. Les formes litur-
giques nouvelles ne doivent pas apparaître comme une révo-
lution dans le culte, mais comme l'épanouissement d'une
forme plus parfaite de la prière publique de l'Eglise. Cela
est non moins important du point de vue de la nature même
de la liturgie. Celle-ci est vie, et la vie ne se propage pas
d'ordinaire par mutations brusques.

Une liturgie biblique

24. La liturgie demeurera enracinée dans la tradition de
l'Eglise, ses formes nouvelles constitueront l'épanouisse-
ment des anciennes, si elle demeure essentiellement bibli-
que. C'est la raison pour laquelle le Concile affirme que
dans la célébration de la liturgie la Sainte Ecriture a une



importance extrême. Le rôle primordial de l'Ecriture dans
la liturgie peut être saisi au plan des textes lus et chantés,
ainsi qu'à celui des prières et plus encore des actions2.
C'est d'elle que sont tirés les textes qu'on lit et que l'ho-

mélie explique, ainsi que les psaumes que l'on chante. Il est
superflu de redire la place que tient l'Ecriture dans les lec-
tures de la messe et de l'office divin en Occident, ainsi que
dans la célébration des sacrements en Orient. On notera en
revanche le souci que manifeste le- Concile de rendre à
l'homélie sa place dans toute célébration liturgique (et non
seulement dans la messe) et de mettre en lumière sa nature
de commentaire de la parole de Dieu. L'homélie a pour but
de planter dans la vie du peuple chrétien la Parole qu'il
vient d'entendre; elle est une action liturgique. De même
le Concile insiste-t-il sur le chant des psaumes. La psalmodie
n'est pas réservée à l'office divin; ce n'est pas transformer la
grand-messe en vêpres que d'y chanter les psaumes, ainsi
qu'on a pu l'entendre dire. Les Psaumes sont le livre de
prière de l'Eglise, et il est normal qu'elle y puise en priorité
non seulement le chant du graduel, mais aussi les proces-
sionnaux d'entrée, d'offertoire et de communion.
C'est sous son inspiration et dans son élan que les prières,

les oraisons et les hymnes liturgiques ont jailli. La Bible
offre d'abord à la prière liturgique sa typologie: c'est sou-
vent de la méditation de l'événement biblique, du rappro-
chement entre l'événement biblique et son accomplisse-
ment dans la Nouvelle Alliance que naît spontanément la
prière. Il suffit de se reporter à l'Exsultet ou à la prière de
consécration de l'eau dans la veillée pascale pour en pren-
dre conscience. Quant à la prière eucharistique, romaine ou
orientale, c'est plus qu'une typologie qu'elle emprunte à la
Bible; elle vient s'insérer dans l'histoire du salut, dont la
Bible nous décrit les étapes. Et elle le fait dans un style
biblique, dans une longue prière d'action de grâce emprun-
tée au rituel juif de la bénédiction de la table.
La prière liturgique est une action, et cette action renou-

velle les merveilles divines de l'Ancienne Alliance. En célé-
brant les sacrements, la liturgie continue l'unique Histoire

2. P. JOUNEL, La Bible dans la Liturgie, dans Parole de Dieu et Liturgie,
LO 25, Editions du Cerf, 1958, pp. 17-49.



sainte, et c'est l'Hier biblique qui permet de comprendre
l'Aujourd'hui liturgique: c'est de la Bible que les actions
et les symboles reçoivent leur signification. Le meilleur
exemple de la lumière que projettent l'une sur l'autre la
Bible et la Liturgie dans la symphonie des lectures, des
chants, des prières et des rites est évidemment la célébra-
tion de la Nuit pascale.
Puisque la parole de Dieu tient la première place dans

la liturgie, le renouvea-u liturgique dépend en grande partie
du renouveau biblique. Aussi le Concile recommande-t-il
de promouvoir le goût savoureux et vivant de la Sainte Ecri-
ture. Si saint Augustin avait pris rang parmi les Pères de
Vatican II, il aurait applaudi à cette expression. Il ne s'agit
pas tant de connaître que d'aimer, de savoir discerner à
quelle source appartient tel passage du Pentateuque que de
venir boire à la Bible comme à la source vive. Le pape Jean
disait un jour: « L'Eglise n'est pas un musée d'archéologie,
mais l'antique fontaine du village, qui donne l'eau aux
générations d'aujourd'hui comme elle l'a donnée à celles
du passé. » Il en est ainsi de la Bible. La restauration litur-
gique ne sera bénéfique que si elle nous fait puiser plus
abondamment à l'antique fontaine. C'est de cela qu'il s'agit
et non de changer des rubriques.

Révision des livres liturgiques

25. La restauration liturgique imposera la révision de
tous les livres liturgiques, à savoir, pour le rite romain, le
Missel, le Bréviaire, le Pontifical, le Rituel, le Martyrologe,
le Cérémonial des évêques et le Memoriale rituum des petites
églises. La révision devra être réalisée quam primum, ce
qui ne veut pas dire que la nouvelle édition typique de cha-
cun des livres paraîtra dans le courant de 1964. La Com-
mission préparatoire au Concile avait reçu pour tâche d'éla-borer le projet de Constitution liturgique, mais non d'amor-
cer la révision des livres. La Commission postconciliaire
aura tout à faire en ce domaine. Si l'Ordo de la concélébra-
tion ou le rituel de la communion sous les deux espèces
peut être préparé en peu de temps, il faudra plusieurs années



pour composer le Missel et le Bréviaire ex decreto sacrosancti
concilii Vaticani II restituta.
La rédaction des nouveaux livres liturgiques est confiée

à une commission spéciale, comme le furent la réforme de
saint Pie X et celle de Pie XII. La Commission constituée par
Pie X était indépendante de la Sacrée Congrégation des
rites, qui devait seulement promulguer les décrets d'appli-
cation3. Au contraire, la commission instituée par Pie XII
en 1948, pour préparer la réforme liturgique générale, fut
rattachée dès l'origine à la section historique de la Sacrée
Congrégation des rites4. Le Concile s'en remet au pape du
mode d'organisation de la commission qui sera chargée
de la réforme, mais il demande que l'on fasse appel à des
experts et que l'on consulte des évêques, de diverses régions
du globe. Jusqu'ici la réforme liturgique n'a été réalisée
que par des personnalités romaines travaillant, pour la
réforme de saint Pie X, sous la direction de Mgr Piacenza,
professeur au séminaire du Latran, et, pour celle de Pie XII,
sous l'autorité du R. P. Antonelli, rapporteur général de la
section historique de la Sacrée Congrégation des rites. Sans
doute des liturgistes transalpins,comme le P. Jungmann et
Dom Capelle, furent-ils consultés sur la réforme de la se-
maine sainte et les réformes ultérieures, mais il ne s'agit
à aucun moment d'une véritable équipe de travail interna-
tionale. Une telle équipe apparut pour la première fois avec
la commission préparatoire au Concile; celle-ci réunit un
large éventail de spécialistes et de pasteurs, dont la colla-
boration s'avéra extrêmement fructueuse. La même méthode
devait présider aux travaux de la commission conciliaire à
la satisfaction de tous. Aussi les Pères ont-ils explicitement
manifesté leur volonté de la voir se perpétuer au stade de
la mise en application de la Constitution.

3. PIE X, Motu proprio cc Abhinc duos annos », Decreta authentica SCR,
n° 4307 : Sacra Rituum Congregatio, peculiaris Commissionis a Nobis consti-
tutae consulta sequens, propriis Decretis constituet.
4. A. P. FRUTAZ, Le Sezione Storica della Sacra Congregazione dei Riti,

Cité du Vatican, 1963, p. 17. -


