
Source gallica.bnf.fr / Les éditions du Cerf

La Maison-Dieu : cahiers de
pastorale liturgique

https://www.bnf.fr
https://gallica.bnf.fr


Service national de la pastorale liturgique et sacramentelle
(France). Auteur du texte. La Maison-Dieu : cahiers de pastorale
liturgique. 1964-01-01.

1/ Les contenus accessibles sur le site Gallica sont pour la plupart des reproductions numériques d'oeuvres tombées
dans le domaine public provenant des collections de la BnF. Leur réutilisation s'inscrit dans le cadre de la loi n°78-
753 du 17 juillet 1978 :
 - La réutilisation non commerciale de ces contenus ou dans le cadre d’une publication académique ou scientifique
est libre et gratuite dans le respect de la législation en vigueur et notamment du maintien de la mention de source
des contenus telle que précisée ci-après : « Source gallica.bnf.fr / Bibliothèque nationale de France » ou « Source
gallica.bnf.fr / BnF ».
 - La réutilisation commerciale de ces contenus est payante et fait l'objet d'une licence. Est entendue par réutilisation
commerciale la revente de contenus sous forme de produits élaborés ou de fourniture de service ou toute autre
réutilisation des contenus générant directement des revenus : publication vendue (à l’exception des ouvrages
académiques ou scientifiques), une exposition, une production audiovisuelle, un service ou un produit payant, un
support à vocation promotionnelle etc.

CLIQUER ICI POUR ACCÉDER AUX TARIFS ET À LA LICENCE

2/ Les contenus de Gallica sont la propriété de la BnF au sens de l'article L.2112-1 du code général de la propriété
des personnes publiques.

3/ Quelques contenus sont soumis à un régime de réutilisation particulier. Il s'agit :

 - des reproductions de documents protégés par un droit d'auteur appartenant à un tiers. Ces documents ne peuvent
être réutilisés, sauf dans le cadre de la copie privée, sans l'autorisation préalable du titulaire des droits.
 - des reproductions de documents conservés dans les bibliothèques ou autres institutions partenaires. Ceux-ci sont
signalés par la mention Source gallica.BnF.fr / Bibliothèque municipale de ... (ou autre partenaire). L'utilisateur est
invité à s'informer auprès de ces bibliothèques de leurs conditions de réutilisation.

4/ Gallica constitue une base de données, dont la BnF est le producteur, protégée au sens des articles L341-1 et
suivants du code de la propriété intellectuelle.

5/ Les présentes conditions d'utilisation des contenus de Gallica sont régies par la loi française. En cas de
réutilisation prévue dans un autre pays, il appartient à chaque utilisateur de vérifier la conformité de son projet avec
le droit de ce pays.

6/ L'utilisateur s'engage à respecter les présentes conditions d'utilisation ainsi que la législation en vigueur,
notamment en matière de propriété intellectuelle. En cas de non respect de ces dispositions, il est notamment
passible d'une amende prévue par la loi du 17 juillet 1978.

7/ Pour obtenir un document de Gallica en haute définition, contacter
utilisation.commerciale@bnf.fr.

https://www.bnf.fr
https://gallica.bnf.fr
https://www.bnf.fr/fr/faire-une-utilisation-commerciale-dune-reproduction
mailto:utilisation.commerciale@bnf.fr


B. NORMES TIRÉES DU CARACTÈRE

DE LA LITURGIE EN TANT QU'ACTION

HIÉRARCHIQUE ET COMMUNAUTAIRE

26. Le Concile ne se contente pas d'établir les normes
générales de la restauration liturgique, il indique encore
comment devra se manifester dans les rites le caractère
hiérarchique et communautaire de la liturgie, comment
devra s'exprimer sa nature didactique et pastorale. Il for-
mule ensuite les lois de son adaptation au tempérament et
aux traditions des différents peuples.

La liturgie est essentiellement hiérarchique et communau-
taire parce qu'elle est la manifestation rituelle, l'épiphanie
du mystère de l'Eglise, comme l'affirme le préambule de la
Constitution (art. 2).

Les actions liturgiques ne sont pas des actions privées,
niais des célébrations de l'Eglise. Le Concile parle des ac-
tions liturgiques au sens précis que l'Instruction De Musica
sacra attache à l'expression. Il s'agit des rites « accomplis
selon les livres liturgiques dûment approuvés par le Siège
apostolique » (Instruction n° 12). En qualifiant les actions
liturgiques de « célébrations », les Pères de Vatican II ont
donné valeur juridique à un mot cher aux liturgistes con-
temporains. Pour en saisir toute la richesse on aimera à se
reporter à l'article que Dom Jean Hild consacra naguère au
mystère de la célébration: « Célébrer, c'est avant tout faire
quelque chose;c'est faire quelque chose en commun, solen-
nellement et religieusement,« festive et religiose agere ali-
quid5 ».

L'Eglise, qui célèbre la liturgie, est le peuple de Dieu,
c'est-à-dire une communauté de fidèles, dont l'unité est
assurée par la hiérarchie sacrée. Pour synthétiser en quel-
ques mots la souveraine harmonie de l'Eglise du Christ,
in tentoriis cornrnorantern. per tribus suas (Nombres 24, 2),

5. J. HILD, Le mystère de la célébration, LMD 20 (IQ5O.), p. 103.



les Pères ont retenu deux textes de saint Cyprien. Dans le
premier, tiré du traité De Catholicae Ecclesiae Unitate, l'é-
vêque de Carthage oppose l'Eglise catholique aux groupe-
ments schismatiques comme « le sacrement de l'unité, le
lien d'une concorde indissolublement cohérente6». L'Eglise
est le rassemblement en un seul corps de tous ceux qui
croient en Jésus Seigneur, et la célébration liturgique doit
être le signe vivant du rassemblement des croyants dans la
profession de la même foi et la manducation du même pain.
L'unité procède de la Trinité Sainte: « Que tous soient un,
comme toi, Père, tu es en moi et moi en toi, qu'eux aussi
soient un en nous» (Jn 17, 21). Mais cette unité, qui vient
de Dieu, est communiquée à l'Eglise par la médiation de la
hiérarchie, si bien que son expression visible tient dans
l'union du peuple à son évêque: Ecclesia plebs sacerdoti
adunata et pastori suo grex adhaerens, selon la magnifique
expression de Cyprien7, à laquelle fait écho le Canon ro-
main

:
Nos servi tui, sed et plebs tua sancta. La célébration

liturgique est l'expression la plus tangible du mystère de
l'Eglise, une de l'unité du Père, du Fils et du Saint-Esprit,
et de son unanimité autour de l'évêque, car, dit encore
Cyprien, Publica est nobis et communis oratio, et, quando
oramus, non pro uno sed pro toto populo oramus, quia to-
tus populus unum sumus8.

Le caractère hiérarchique de la célébration ne tient pas
seulement à la présence d'un hiérarque, d'un célébrant,
évêque ou prêtre, comme président de l'assemblée, mais à la
diversité et à la complémentarité des ministères qui s'y
déploient. C'est pourquoi, si les célébrations manifestent et
affectent le corps tout entier de l'Eglise, elles atteignent
chacun de ses membres de façon diverse, selon la diversité
des ordres, des fonctions et de la participation active. On
trouvera le développement de ce paragraphe dans l'Instruc-
tion De Musica sacra, n° 93, mais on en retiendra surtout
que la diversité des fonctions est indispensable pour que

6. Saint CYPRIEN, De l'Unité de l'Eglise catholique, 17, Collection « Unam
Sanctam », 9, Editions du Cerf, 1942, p. 1/4.

7. Saint CYPRIEN, Correspondance,Lettre 66, 8, 3; Editions P. Bayart, Collec-
tion«Guillaume Budé», 1925, p. 226.

8. Saint CYPRIEN, De oratione dominica, 8; traduction dans A. HAMMAN, Le
« Pater » expliqué par les Pères, Editions franciscaines, nouvelle édition,
Paris,1963,p.29.



l'assemblée liturgique soit une manifestation adéquate du
mystère de l'Eglise. De même chaque ministre doit-il avoir
conscience qu'il accomplit un service irremplaçable dans
le Corps du Christ: par les lèvres du lecteur, proclamant
à l'ambon la parole de Dieu, l'Eglise poursuit dans le
monde sa mission prophétique.

Préférence pour les célébrations communautaires

27. C'est dans l'assemblée que la célébration liturgique
manifeste le plus visiblement le mystère de l'Eglise et de
l'assemblée qu'elle reçoit son ordonnance fondamentale. On
comprend dès lors que le Concile manifeste sa préférence
pour les célébrations communautaires. Le Synode romain de
1960 prescrivait déjà: « Lorsqu'un rite peut être célébré en
commun, on le préférera à la célébration individuelle»
(texte complet dans LMD, 76, p. 62, note i).

Il ne faut pas oublier toutefois le caractère nuancé des
termes de la Constitution: Chaque fois que les rites, selon la
nature propre de chacun, comportent une célébration com-
mune. Toute action liturgique ne requiert pas, en effet, la
présence de l'assemblée « in actu » (EEP, pp. 83-85), et il y a
des degrés dans le caractère communautaire de chaque rite.
Alors que les sacrements de l'initiation chrétienne sont
essentiellement communautaires, car ils consacrent l'entrée
d'un nouveau membre dans le peuple de Dieu, le mariage
et les funérailles sont des célébrations plus familiales que
paroissiales, et l'onction sainte est conférée dans la chambre
du malade. Il serait donc contraire à l'esprit de la Constitu-
tion de remplacer la messe du dimanche par une messe
d'enterrement, sous prétexte de faire de celle-ci une célé-
bration communautaire. De même ne convient-il pas d'in-
sérer un mariage dans la messe dominicale, comme on le
voit en certains pays.

Le paragraphe qui traite de la messe est de la plus haute
importance. Tout en réaffirmant, à la suite du Concile de
Trente (Denz. 944 et 955) et du Code des rubriques (n° 269)
la nature publique et sociale de toute messe, il déclare que
ce qui vient d'être dit vaut surtout pour la célébration de
la messe et pour l'administration des sacrements. Si la célé-



bration de la messe avec participation active des fidèles doit
l'emporter sur sa célébration individuelle, la concélébration
à une messe célébrée avec concours du peuple devra donc
être préférée à une messe dite avec un seul servant. Il est
indubitable qu'en modelant la piété des nouvelles généra-
tions sacerdotales, les principes définis par Vatican II vont
modifier profondément les formes du culte de l'eucharistie
en Occident.

Que chacun fasse sa part, et le mieux possible

28. La complémentarité des ministères dans l'assemblée
a pour corollaire la spécificité des fonctions. En décrivant les
rites de la messe à partir de la messe privée, célébrée par un
prêtre accompagné d'un seul servant, le Ritus servandus
du Missel de saint Pie V (1570) avait consacré des usages
issus d'une conception erronée de la célébration: puisque,
à la messe privée, le célébrant dit tout, on jugeait indis-
pensable de lui faire doubler les lectures et les chants de
l'assemblée à la messe chantée. Le comble était atteint dans
la messe chantée célébrée sous la présidence de l'évêque:
tandis que le sous-diacre chantait l'épître, le célébrant la
lisait à l'autel, puis l'évêque la lisait à son tour durant le
chant du graduel. Seul de tous les formulaires du Missel.
l'Exsultet de Pâques avait réussi à échapper au doublage.

Ce fut une innovation quand, en 1951, l'Ordo de la veillée
pascale fit écouter par le célébrant assis les quatre lectures de
l'office. En 1955, la suppression du doublage fut étendue à
toutes les lectures de la semaine sainte, et en 1960 elle attei-
gnit l'ensemble des lectures de la messe (Code des rubri-
ques, n° 473). Avec le nouvel Ordo Missae cette suppression
concernera également les chants qui reviennent à la sehola
et au peuple, tels ceux de l'entrée, du Kyrie, du graduel et
de l'alléluia ou du trait, de l'offertoire, de l'Agnus Dei. de
la communion. En revanche, il est des chants qui revien-
nent à la fois au célébrant et au peuple, comme le Sanctus
et aussi le Gloria et le Credo. Il conviendra donc que toute
l'assemblée puisse les chanter avec son président una voce.

Chacun fera seulement et totalement ce qui lui revient. Le
texte de la Constitution a une portée universelle et il n'y a



aucune raison d'en limiter l'application à la liturgie solen-
nelle. Il est normal qu'à la messe lue un lecteur puisse con-
tinuer à lire l'épître, selon l'usage qu'avait introduit, ces
dernières années, la proclamation de la parole de Dieu en
langue vivante (Instruction De Musica sacra, n° 14).

29. L'Instruction De Musica sacra avait déjà précisé la
nature exacte du « véritable ministère liturgique » que rem-
plissent dans l'assemblée « les servants, les lecteurs, les
commentateurs et ceux qui appartiennent à la schola can-
torum » :

Les laïcs de sexe masculin, quece soient des enfants,
des jeunes gens ou des hommes, lorsqu'ils sont députés
par l'autorité ecclésiastique compétente au service de
l'autel ou à l'exécution de la musique sacrée, et s'ils
accomplissent leurs fonctions conformément aux rubri-
ques, exercent un service ministériel direct mais délé-
gué, à condition cependant, s'il s'agit du chant, qu'ils
constituent un chœur ou une schola cantorum (n° 93 c).

Le Concile parle explicitement des commentateurs. Leur
existence n'est donc pas mise en cause du fait que les moni-
tions seront confiées désormais au ministre compétent (prê-
tre ou diacre). Il est, en effet, certaines interventions, pour
lesquelles le ministre compétent est précisément le commen-
tateur.

La Constitution insiste à bon droit sur la piété sincère,
qui doit animer les divers acteurs de la célébration et sur
l'esprit de la liturgie qu'il convient de leur inculquer en
même temps que la compétence technique. Comme l'Eu-
charistie, dans laquelle culmine la sainte liturgie, toute
célébration est un mystère de foi; elle requiert une démarche
de foi de chacun de ses participants.

Participation active des fidèles

30. Les formes que doit prendre la participation du peu-
ple consistent en paroles et en actions ou gestes corporels.

Les paroles forment toute une gamme. Les plus importan-



tes sont les acclamations. Ce mode de participation, sipri-
mitif, si fondamental, s'exprime en toutes les liturgies dans
des mots hébreux, que les auteurs du Nouveau Testament
s'étaient eux-mêmes refusés à traduire: Amen (i Cor. 14,

16; Apoc. 5, 14), Alléluia (Apoc. 19, 1-5), Hosanna (Mt. 21,
9 et 15). C'est également une acclamation développée que
l'on trouve dans le Sanctus: « Saint, Saint, Saint, le Sei-

gneur Dieu Sabaoth » (Is. 6, 3). Après les acclamations vien-
nent les réponses du peuple au célébrant et au diacre. Le
dialogue, qui naît de l'invitation-réponse, est, lui aussi, un
élément constitutif de la liturgie chrétienne. La commu-
nauté apostolique l'a reçue de la prière synagogale. « On doit
travailler avec tout le soin possible à ce que tous les fidèles,
dans le monde entier, soient capables de donner ces réponses
liturgiques en chantant» (Instruction De Musica sacra,
n° 25 a).

Le chant des psaumes, les antiennes, les cantiques cons-
tituent aussi des formes éminemment populaires dela par-
ticipation des fidèles au chant liturgique. Leur introduction
dans le culte chrétien, au h* siècle, connut un succès écla-
tant, dont les Pères de l'Eglise nous ont conservé le témoi-
gnage : « Si tu es trop pauvre pour acheter des livres, si tu
n'as pas le temps de lire, retiens seulement le refrain du
psaume que tu as chanté ici, pas une seule fois seulement,
ni deux, ni trois, mais tant de fois, et tu y trouveras une
grande force » (cf. LMD 76, p. 126). Il est à noter
que la Constitution cite les psaumes avant les cantiques.
Les psaumes ont en effet un droit de priorité par rapport aux
cantiques populaires. Ceux-ci n'ont été reçus que tardive-
ment dans le répertoire liturgique, sous la forme d'hymnes
et de séquences composées en langue latine. Quant aux can-
tiques écrits en langue vivante, ils n'ont jamais été admis
comme textes liturgiques. C'est donc avant tout le chant
habituel des psaumes qui donnera au peuple chrétien le
goût savoureux et vivant de la Sainte Ecriture.

Aux acclamations, aux réponses et au chant il faut join-
dre les actions ou gestes et les attitudes corporelles. L'Ins-
truction De Musica sacra est plus explicite, en distinguant
dans les actes extérieurs « l'attitude corporelle (en s'age-
nouillant, se tenant debout, s'asseyant) » et les « gestes
rituels » (n° 22 b). Ce sont des gestes rituels que le fait de



se signer ou de se frapper la poitrine, mais aussi celui de
recevoir les cendres, de porter un cierge ou une palme en
mains dans les processions du 2 février, du dimanche de la
Passion et de la Nuit pascale. C'est un geste rituel de grande
valeur que la procession d'offrande du pain et du vin à
l'offertoire, là où elle a été conservée. Quant aux attitudes
corporelles, le Directoire français pour la pastorale de la
messe en souligne l'importance: « Ces attitudes ont une
valeur objective. Elles signifient suivant les cas l'attention
respectueuse, l'humble adoration, la disponibilité active.
En outre, elles ont une valeur éducative: l'attitude du corps
influe sur celle de l'âme. Il y a une prière du corps associée
à celle de l'âme » (art. 126-127).

L'union de tous dans la foi et dans l'amour atteindra enfin
son sommet lorsqu' « on observera aussi en son temps un
silence sacré ». Ce silence est désormais requis par la rubri-
que dans la prière de type pénitentiel, lorsque le diacre
demande à l'assemblée de se mettre à genoux (Code des
rubriques, n° 440). De son côté l'Instruction de 1958 invite
l'assemblée à garder durant le Canon un sacrum silentium
(n° 27 f). Il s'agit là évidemment non d'un silence d'iner-
tie, mais d'un « silence de plénitude », silence communau-
taire « nourri et préparé par le chant et la catéchèse ». C'est
alors que « le silence est le sommet de la prière» (Dir.
messe, art. 141).

Il faut prévoir la partie des fidèles

31. Les livres liturgiques, tridentins ne faisaient aucune
allusion au peuple dans leurs rubriques. En dehors du célé-
brant, des ministres et des clercs, ils ne connaissaient que
le chœur, à qui ils réservaient tous les chants. Le Graduale
romanum de saint Pie X (1907) n'échappe pas encore à cette
loi, et il répartit entre les chantres et le chœur l'exécution
intégrale du Kyriale (De ritibus servandis in cantu Missae).
C'est avec l'Ordo de la veillée pascale de 1951 que les rubri-
ques prévoient pour la première fois la participation du
peuple à la célébration (De vigilia poschali, n° 10, 11, 15,
16, 17, 18, 20, 25, 26, 27). L'Ordo Hebdomadae Sanctae de
19;)) et la nouvelle édilion du Pontificalromain (1961) ont



également inscrit dans leurs rubriques le rôle des fidèles.
Tous les livres liturgiques devront le faire désormais.

Cette décision découle de l'article 28 de la Constitution:
laparticipation du peuple à la célébration n'est plus facul-
tative, elle est obligatoire; il y a une part de l'action sacrée
qui revient aux fidèles en vertu de la nature de la chose et
des normes liturgiques, et ceux-ci doivent l'accomplir tota-
lement II est donc indispensable que cette part soit marquée
avec précision. Dès lors on ne pourra, sous aucun prétexte,
priver le peuple de la fonction qui lui revient sans mutiler
la liturgie. Si demain la rubrique porte par exemple à la fin
de la préface: « Le célébrant, le clergé et le peuple chantent

:

Sanctus », ce sera violer la loi que de transférer ce chant du
peuple à une chorale.

Aucune acception de personnes dans la liturgie

32. En rattachant au caractère communautaire de la litur-
gie la suppression de toutes les distinctions faites au profit
des personnes privées dans les célébrations, la Constitution
donne son fondement le plus indiscutable à une mesure
souhaitée par de nombreux chrétiens.

Le Concile tient toutefois à souligner d'abord la distinc-
tion qui découle de la fonction liturgique et de l'ordre sacré.
C'est pour un prêtre manquer au respect du caractère hié-
rarchique de l'assemblée que de refuser par exemple de
prendre place parmi les membres du presbytérium, en
vêtements liturgiques, et de communier parmi les laïcs.

D'autre part, que les détenteurs de l'autorité reçoivent des
honneurs particuliers, conformément aux lois liturgiques,
nul ne peut s'en étonner, car ces honneurs vont à la charge
dont ils ont été investis par Dieu. Au contraire, il ne pouvait
qu'être choquant de voir traiter les pauvres avec moins de
considération que les riches, quand ils venaient demander au
ministre du Christ de bénir leur mariage ou de prier pour
leurs défunts. Comment avait-on pu oublier l'enseignement
de Jésus sur l'égalité de tous les hommes devant Dieu? Com-
ment la communauté chrétienne pouvait-elle demeurer in-
sensible à l'admonition de saint Jacques: « Mes frères, ne
mêlez pas à des considérations de personnes lafoi en notre



Seigneur Jésus-Christ glorifié» (Jac. 2, 1)99 C'esttrèsjus-
tement que le cardinal-archevêque de Paris a dénoncé dans
la pratique des classes de - mariage et de funérailles un
« obstacle à l'évangélisation» (1962).

Les Pères ont tenu à marquer l'importance de la mesure
qu'ils ont prise en écartant toute échappatoire possible. Ils
ont refusé, en particulier, d'insérer à la fin du numéro la
proposition: salvis consuetudinibusab Ordinario loci appro-
bandis.

9. Il convient de lire tout le passage de l'épître de saint Jacques: Jac. 2,
1-16. Voir dans les Notes de Pastorale Liturgique, 43 (1963) : P. JOUNEL,
L'Eglise des pauvres, pp. 59-62.


