
Source gallica.bnf.fr / Les éditions du Cerf

La Maison-Dieu : cahiers de
pastorale liturgique

https://www.bnf.fr
https://gallica.bnf.fr


Service national de la pastorale liturgique et sacramentelle
(France). Auteur du texte. La Maison-Dieu : cahiers de pastorale
liturgique. 1964-01-01.

1/ Les contenus accessibles sur le site Gallica sont pour la plupart des reproductions numériques d'oeuvres tombées
dans le domaine public provenant des collections de la BnF. Leur réutilisation s'inscrit dans le cadre de la loi n°78-
753 du 17 juillet 1978 :
 - La réutilisation non commerciale de ces contenus ou dans le cadre d’une publication académique ou scientifique
est libre et gratuite dans le respect de la législation en vigueur et notamment du maintien de la mention de source
des contenus telle que précisée ci-après : « Source gallica.bnf.fr / Bibliothèque nationale de France » ou « Source
gallica.bnf.fr / BnF ».
 - La réutilisation commerciale de ces contenus est payante et fait l'objet d'une licence. Est entendue par réutilisation
commerciale la revente de contenus sous forme de produits élaborés ou de fourniture de service ou toute autre
réutilisation des contenus générant directement des revenus : publication vendue (à l’exception des ouvrages
académiques ou scientifiques), une exposition, une production audiovisuelle, un service ou un produit payant, un
support à vocation promotionnelle etc.

CLIQUER ICI POUR ACCÉDER AUX TARIFS ET À LA LICENCE

2/ Les contenus de Gallica sont la propriété de la BnF au sens de l'article L.2112-1 du code général de la propriété
des personnes publiques.

3/ Quelques contenus sont soumis à un régime de réutilisation particulier. Il s'agit :

 - des reproductions de documents protégés par un droit d'auteur appartenant à un tiers. Ces documents ne peuvent
être réutilisés, sauf dans le cadre de la copie privée, sans l'autorisation préalable du titulaire des droits.
 - des reproductions de documents conservés dans les bibliothèques ou autres institutions partenaires. Ceux-ci sont
signalés par la mention Source gallica.BnF.fr / Bibliothèque municipale de ... (ou autre partenaire). L'utilisateur est
invité à s'informer auprès de ces bibliothèques de leurs conditions de réutilisation.

4/ Gallica constitue une base de données, dont la BnF est le producteur, protégée au sens des articles L341-1 et
suivants du code de la propriété intellectuelle.

5/ Les présentes conditions d'utilisation des contenus de Gallica sont régies par la loi française. En cas de
réutilisation prévue dans un autre pays, il appartient à chaque utilisateur de vérifier la conformité de son projet avec
le droit de ce pays.

6/ L'utilisateur s'engage à respecter les présentes conditions d'utilisation ainsi que la législation en vigueur,
notamment en matière de propriété intellectuelle. En cas de non respect de ces dispositions, il est notamment
passible d'une amende prévue par la loi du 17 juillet 1978.

7/ Pour obtenir un document de Gallica en haute définition, contacter
utilisation.commerciale@bnf.fr.

https://www.bnf.fr
https://gallica.bnf.fr
https://www.bnf.fr/fr/faire-une-utilisation-commerciale-dune-reproduction
mailto:utilisation.commerciale@bnf.fr


C. NORMES TIRÉES DE LA NATURE DIDACTIQUE

ET PASTORALE DE LA LITURGIE

33. Communautaire et hiérarchique dans sa structuré, la
liturgie doit être aussi didactique et pastorale dans sa célé-
bration. Avant d'en tirer un certain nombre de normes, en
vue de la restauration, le Concile affirme en termes expli-
cites la nature pastorale de la liturgie.

Dans sa 22e session, consacrée au saint sacrifice de la

messe (17 septembre 1562), le Concile de Trente avait dé-
claré : a Bien que la messe contienne un grand enseignement
pour le peuple fidèle, les Pères, n'ont pourtant pas jugé expé-
dient l'usage général de la langue vulgaire dans sa célé-
bration » (chapitre 8; Denz. 946). Les Pères de Vatican II ont
retenu l'affirmation des Pères de Trente sur le caractère
didactique de la messe pour l'étendre à toute la liturgie, et
ils en ont tiré des conséquences auxquelles on s'était refusé,
quatre siècles plus tôt, en raison de la controverse protes-
tante.

La liturgie est à la fois culte de Dieu et enseignement pour
le peuple. Cela tient à l'essence même du culte chrétien, qui
est un culte « en esprit et en vérité» (Jn 4, 23) : « Dieu est
esprit, et ceux qui adorent, c'est en esprit et en vérité qu'ils
doivent adorer» (ibid., 24). Le culte chrétien jaillit de la
foi et il convient que la foi du peuple soit constamment
nourrie dans l'acte même de la célébration. Il est remar-
quable que tout dans la liturgie concourt à nourrir la foi
de l'assemblée des croyants: lectures, chants, prière, signes,
actions rituelles contiennent« un grand enseignement».

Dans la liturgie, Dieu parle à son peuple; le Christ an-
nonce encore l'évangile. Et le peuple répond à Dieu par
les chants et la prière. Que, dans la célébration liturgique,
un véritable dialogue se noue entre Dieu et son peuple,
c'est là un fait dont les liturgistes contemporains ont vive-



ment conscience10. Le dialogue s'amorce dans la « lectio
divina » : « Prie ou lis constamment », écrit saint Cyprien:
« Tantôt c'est toi qui parles à Dieu, tantôt c'est Dieu qui te
parle » (cité dans LMD 76, p. 66, note p). Mais
dans l'action liturgique le Seigneur est présent d'une ma-
nière privilégiée: il parle par le ministère de l'Eglise et
c'est l'Eglise qui lui répond dans le chant de l'assemblée
et dans la prière. Il s'agit alors du dialogue de l'Epoux et
de l'Epouse, annoncé par le prophète Osée (2, 16-18). Ce
dialogue « correspond à la nature profonde de l'économie
chrétienne du salut. Le salut vient de Dieu, de qui nous
recevons la révélation en lisant sa parole. Cette parole des-
cend dans les cœurs et y suscite l'écho du chant. Les prières
de l'assemblée des fidèles sont ensuite collectées et adressées
par le prêtre à Dieu. Cette structure du culte ecclésial
exprime vraiment la vie de l'Eglise » (J. A. JUNGMANN, op.
cil., p. 103).

Un point doit retenir l'attention: le Concile parle au pré-
sent de l'intervention divine dans les lectures de la célébra-
tion. La liturgie se situe dans l'aujourd'hui de l'action sal-
vatrice. La parole de Dieu recueillie dans la Bible ne nous
est pas présentée dans la célébration liturgique « comme un
document d'archives, mais comme une Parole qui nous est
adressée aujourd'hui par le Dieu vivant. Pour celui qui lit
la Bible sans avoir la foi, le Livre est un témoignage du
passé; pour le chrétien qui entend proclamer le texte dans
l'assemblée liturgique, la Parole est actuelle, elle l'atteint
au plus profond de son être, et le fait communier à l'action
actuelle de Dieu dans le monde11 ».

Si tous les formulaires liturgiques, aussi bien les prières
et les chants que les lectures, apportent un enseignement
pour le peuple rassemblé, on doit en dire autant des signes
et des actions rituelles ou même des attitudes corporelles.
Actions humaines ou choses sacrées, les signes sont tou-

10. EEP donne la bibliographie essentielle sur le dialogue entre Dieu et
son peuple, pp. 112-149. On se reportera spécialement aux trois volumes sui-
vants : J. A. JUNGMANN, Des lois de la célébration liturgique, trad. fr., Paris,
1956, pp. 85-i8o; Parole de Dieu et Liturgie, LO 25, Paris, 1958, pp. 114-126
(L. BOUYER, La Parole de Dieu vit dans la liturgie), pp. 155-179 (J. GELINEAU,
L'Eglise répond à Dieu par la parole de Dieu); La célébration du culte parois-
sial, LMD 20 (JQ{W).

11. Parole deDieu et liturgie, Conclusions du Congrès national du CPL à
Strasbourg (1947), p. 383.



jours un enseignement en raison même de leur nature:
« Signa vero ad instructionem pertinent», affirme saint Tho-
mas (De Veritate, q. 27, a. 4, c.). Le Christ et l'Eglise ont
choisi les signes visibles employés par la liturgie pour signi-
fier les réalités divines invisibles. Ils entrent dans le plan de
la pédagogie divine, soucieuse de nous préparer par l'exer-
cice d'une foi de plus en plus vive aux splendeurs de la
vision.

Il convient dès lors de tirer la conclusion: il n'y a pas
une partie de la liturgie qui serait didactique et une autre
qui ne le serait pas. On ne fait pas sa part à la pastorale
dans la célébration. La liturgie est tout entière « didascalie
de l'Eglise», selon le mot célèbre de Pie XI. La Constitution
formule la même affirmation en des termes qui seront désor-
mais le fondement doctrinal de la pastorale liturgique:
Aussi non seulement lorsqu'on lit « ce qui a été écrit pour
notre instruction » (Rom. 15, 4), mais encore lorsque l'E;.
glise prie, chante ou agit, la foi des participants est nourrie,
les âmes sont élevées vers Dieu pour lui rendre un hommage
spirituel et recevoir sa grâce avec plus d'abondance.

Structure des rites

34. Puisque toute la liturgie est pastorale, le Concile se
doit de formuler les requêtes de la pastorale par rapport à
la restauration liturgique. La requête fondamentale est évi-
demment celle de l'intelligibilité des rites, qui a déjà été
posée comme la règle première (art. 21). La Constitution
ne fait que l'expliciter en entrant dans certaines précisions.

Pour que les rites soient accessibles au peuple, ils mani-
festeront une noble simplicité, ils seront d'une brièveté re-
marquable et éviteront les répétitions inutiles. Bien que ces
remarques aillent de soi,il est indéniable que l'enseigne-
ment du Concile est ici tributaire de saint Augustin. A plu-
sieurs reprises l'évêque d'Hippone a montré que l'une des
supériorités du culte chrétien sur les cultes païens et même
sur le culte juif consistait dans la sublimité unie à la sim-
plicité

: « Quaedam pauca pro multis, eademque factu facil-
lima, et intellectu augustissima, et observatione castissima
ipse Dominus et apostolica tradidit disciplina: sicuti est



baptismi sacramentum, et celebratio corporis et sanguinis
Domini12.» Si la liturgie chrétienne est demeurée au cours
des siècles d'une sublimité exceptionnelle pour ceux qui la

- comprennent (« intellectu augustissima »), on ne saurait
prétendre que tous ses rites soient faciles à célébrer (« factu
facillima »), ni même qu'ils s'imposent tous par leur so-
briété (« observationecastissima »), tant certains ont reçu
des excroissances démesurées.

Il ne s'agit pas évidemment de ramener aujourd'hui le
culte chrétien aux formes extrêmement dépouillées qu'il a
pu connaître du temps de saint Augustin, mais un effort
d'allégement s'impose, dans la ligne de celui qui a été en-
trepris sous Pie X et poursuivi sous Pie XII et Jean XXIII.
On n'a pas perdu le souvenir des enchevêtrements d'octaves
que l'on pouvait rencontrer jusqu'en 1955, en certaines
périodes de l'année, ou des séries de commémoraisons qui
se succédaient à laudes et à vêpres. Quant aux répétitions
inutiles, dont parle la Constitution, on en trouverait de
nombreux exemples dans le rituel du baptême des adultes et
dans celui des ordinations, sans, parlerdel'Ordo Missae où,
dès l'offertoire, on anticipe l'anamnèse dans la prière « Sus-
cipe sancta Trinitas ».

Les rites seront adaptés à la capacité des fidèles et, en
général, il n'y aura pas besoin de nombreuses explications
pour les comprendre. Cette prescription ne livre son sens
exact qu'en référence aux articles 21 et 35. En effet, l'adap-
tation des rites à la capacité des fidèles ne pourra pas se
faire au détriment du respect de la tradition et du caractère
biblique du mystère liturgique. Jamais la célébration ne
sera adaptée à la capacité des fidèles, si ceux-ci n'ont pas été
introduits par une catéchèse persévérante dans le monde
de la Bible et dans celui des signes sacrés. Cet effort est par-
ticulièrement indispensable quand il s'agit de rendre des
mentalités techniques perméables au langage de la liturgie.
De plus, le respect de la parole deDieu doit primer en tout,
et ce n'est pas en édulcorant les traductions qu'on en fera
une nourriture plus solide pour le peuple chrétien.

La Constitution distingue très justement entre les expli-

12. Saint AUGUSTIN, De Doctrina christiana, livre 3, ch. 9, 13; PL 34, col. 71.
Voir LMD 53 (1958), p. 1!13. On trouvera les textes parallèles des Lettres à
Januarius (Lettre 54 et 55), clans LMD 76, p. 6G, note r.



cations, dont elle souhaite qu'elles deviennent inutiles, et la
catéchèse qu'elle rend obligatoire à l'article suivant. Les
explications que la réforme liturgique doit faire disparaître
sont d'ordre archéologique, anecdotique ou symbolique.
Souhaitons donc que demain il n'y ait plus besoin de se
référer à la manière dont on célébrait le catéchuménat au
tIc siècle pour comprendre ses rites actuels. On peut espérer
également qu'il ne sera plus besoin d'expliquer pourquoi
le sous-diacre tient la patène, de l'offertoire au Pater, avec
un ample voile qu'il porte sur les épaules. De même enfin
le commentateur d'une messe célébrée par l'évêque n'aura-
t-il pas à justifier tous les détails de l'habillement du pon-
tife et le chassé-croisé des mitres dont on le coiffe. Une
liturgie d'une noble simplicité saura s'en tenir à l'essentiel.
Débarrassé de tous ces détails, le commentateur pourra,
lui aussi, s'en tenir à l'essentiel et devenir, à l'instar des
rites, d'une brièveté remarquable, évitant les répétitions
inutiles.

Lecture de la Sainte Ecriture,
prédication et catéchèse liturgique

35. La liturgie rénovée devra manifester clairement l'u-
nion intime du rite et de la parole. Les Pères ont posé en
ces termes l'un des principes les plus féconds de la restaura-
tion liturgique. Le lien qui rattache la célébration du sacre-
ment à la proclamation de la parole de Dieu est mis dans
une vive lumière par la liturgie de la messe: celle-ci ras-
semble d'abord les croyants autour du Livre avant de les
réunir autour du calice; « il libro e il calice», selon l'image
que le pape Jean a rendue classique (cf. Bugnini II, n° 86).
Mais on peut dire de toute célébration sacramentelle ce que
le Directoire français affirme de la messe: elle « n'est pas
une action magique qui opère totalement en dehors de nous
et de notre consentement. Elle n'est pas non plus un exercice
de piété dont la valeur dépendrait avant tout de la ferveur
des assistants. Elle est un acte du Christ qui fait appel à
notre collaboration consciente, à l'adhésion de notre foi.
C'est pourquoi la proclamation de la parole de Dieu y joue
un rôle important. Comme l'Eucharistie, la parole est un



festin de communauté» (Dir. messe, art. 68 et 69). Or, c'est
un véritable festin de la parole de Dieu que le Concile a
décidé de nous préparer.

1) Dans les célébrations sacrées, on restaurera une lec-
ture de la Sainte Ecriture plus abondante, plus variée et
mieux adaptée. La lecture de la parole de Dieu est instaurée
dans les célébrations sacrées en général. Jusqu'à ce jour on
ne trouvait des lectures, au rite romain, que dans le Missel
et le Bréviaire. Au contraire, les rites orientaux proclament
la Parole dans la célébration de tous les sacrements13. On
peut souhaiter que toute action liturgique comporte une
proclamation de la parole de Dieu. Chaque fois en effet que
le Seigneur a voulu rassembler le peuple qu'il s'était choisi
pour le combler de sa munificence, il a commencé par lui
parler. Or, dans les rites sacrés la même économie du salut
se continue in mysterio. Il convient donc que la première
participation du peuple à la liturgie consiste à recevoir dans
la foi le premier don de Dieu, qui est celui de sa parole. De
plus c'est également dans une foi vive et actuelle que les
sacrements du Christ et les sacramentaux doivent être reçus
pour qu'ils portent un fruit abondant en ceux qui les reçoi-
vent. Or la foi se nourrit avant tout de l'audition de la
parole de Dieu annoncée par l'Eglise dans la liturgie.

La lecture de la Sainte Ecriture sera plus abondante, plus
variée et mieuxadaptée. La Bible sera lue plus abondam-
ment et elle sera plus variée, si elle est faite dans la célé-
bration des sacrements et des sacramentaux, et si le cycle des
lectures de la messe et de l'office est réparti sur plusieurs
années. Elle sera mieux adaptée, si l'on veille à éliminer
quelques péricopes difficiles, comme l'épître du 4e dimanche
de Carême, et si l'on déplace de quelques versets le com-
mencement ou la fin de plusieurs d'entre elles, de manière à
mieux respecter la lettre du texte (par exemple, l'évangile
du 12e dimanche après la Pentecôte commence par deux
versets, Luc 10, 23-24, où l'on trouve non l'introduction
de ce qui suit, mais la conclusion de ce qui précède).

2) Le sermon fait partie de l'action liturgique, affirme la
Constitution, consacrant l'une des premières découvertes

13. P. JOUNEL, La Bible dans la liturgie, dans Parole de Dieu, et Liturgie,
pp.34-37.



du renouveau liturgique contemporain14. Il « a essentielle-
ment pour but de commenter les textes de la célébration, ou
certains de ses aspects, non seulement pour les expliquer
mais pour les adapter à la vie concrète de l'assemblée pré-
sente et pour amener celle-ci à s'engager dans le mystère
qui va être célébré15 ». C'est la raison pour laquelle la pré-
dication doit puiser en premier lieu à la source de la
Sainte Ecriture et de la liturgie, puisqu'elle est l'annonce
des merveilles de Dieu dans l'histoire du salut qui est le
mystère du Christ, lequel est toujours là présent et actif
parmi nous, surtout dans les célébrations liturgiques. La
phrase est d'une telle plénitude qu'elle appelle davantage
la méditation que le commentaire. On relèvera, une fois de

plus, la volonté des Pères de mettreen lumière la continuité
du mystère du salut, qui se développe de la création de
l'homme à la Parousie, et la présence sui generis du Christ
glorieux au sein de l'assemblée liturgique. Du point de vue
juridique16, ilfaut noter que le sermon n'est pas prévu seu-
lement à la messe, mais dans toute action liturgique, pour
autant que le rite le permet. La célébration communautaire
des sacrements (art. 27) et les célébrations de la Parole, dont
il sera question ci-après, appellent normalement l'homélie,
pour qu'elle fasse le lien entre les lectures bibliques et le
sacrement ou la prière commune. De peur que sa prescription
ne reste lettre morte, la Constitution veut que la place du
sermon soit marquée dans les rubriques, comme elle l'est
dans l'Ordo de la semaine sainte pour la messe vespérale du
jeudi in cena Domini.

3) La catéchèse liturgique, dont le Concile prescrit qu'elle
soit inculquée de toutes les manières, désigne, selon le
Directoire français de la messe, « non pas une instruction
scolaire, mais une initiation vivante, priante et partant des
rites eux-mêmes » (art. 24). Une telle catéchèse, déclare
le Directoire, « doit s'inscrire dans un effort général d'ini-
tiation au sacré, à l'économie du salut, en particulier à

14. J. LECLERCQ, Le sermon, acte liturgique, dans LMD 8 (1946), pp. 27-46.
Article reproduit dans La liturgie et les paradoxes chrétiens, LO 36, Paris,
1963.DD.205-227.15. A.-M. ROGUET, Pastorale liturgique,dans EEP l.c., p. 238.

16. Sur les prédications dans la célébration liturgique, voir Code des
rubriques, n° 474; Ritus servandus in celebratione Missae, VI, 6 et VII, 1;
Cérémonial des évêques, I, 22, 3 et 5; II, 8, 48; Memoriale rituum, I, 2,
15; II, 2, 15; V, 2, 12.



l'économie sacramentelle » et elle exige, comme on l'a déjà
dit, un effort continu de catéchèse biblique (art. 28).

Les monitions constituent un des éléments les plus nota-
bles de la catéchèse liturgique. Elles appartiennent à la
structure même de la célébration, où elles sont faites tantôt
par le diacre, tantôt par le célébrant. Dans la messe, par
exemple, l'invitatoire du Pater est dit par le célébrant et la
monition de renvoi, Ite inissci est, par le diacre. Les moni-
tions en langue vivante, dont l'Instruction De musica sacra
reconnaissait la légitimité (n° 96), étaient confiées jusqu'ici
au commentateur. Désormais, elles vont recevoir une place
officielle dans la liturgie et elles pourront être prononcées
par le célébrant ou le ministre compétent. Les nouveaux
livres liturgiques les mentionneront dans les rubriques et
en donneront le texte. Mais, comme il convient que chaque
monition soit adaptée à une assemblée concrète, le prêtre
ou le ministre ne seront pas tenus à les proférer telles
quelles. Ils pourront en communiquer la substance avec des
paroles équivalentes.

4) Le Concile conseille de faire à certains jours la célébra-
tion sacrée de la Parole deDieu. La liturgie romaine n'ignore
pas ce type d'assemblée de prière, que le christianisme a
hérité de la réuniôn synagogale du samedi matin. La pre-
mière partie de l'office du vendredi saint, avec ses lectures,
ses chants responsoriaux et son Oratio fidelium, en consti-
tue une parfaite réalisation. Mais c'est surtout depuis vingt
ans que, dans la conjonction des renouveaux biblique et li-
turgique, la célébration de la Parole en langue vivante a
connu un grand essor. En posant avec netteté la distinction
entre les actions liturgiques et les pia exercitia, l'Instruc-
tion De musica sacra a donné une consistance juridique à ce
pium excrcitium, que le Synode romain recommande sous
le nom de veillée biblico-liturgique (n° 559). Denombreux
directoires épiscopaux l'ont prôné pour les mariages et les
funérailles de l'après-midi. En pays de missions, on a été
heureux de l'adopter pour les assemblées dominicales qui
doivent se réunir en l'absence d'un prêtre. Il n'est pas
douteux que l'influence des pasteurs de régions manquant
de prêtres n'ait été déterminante dans la rédaction de cet
article.

Sans doute le dimanche postule-t-il de soi la célébration



de l'eucharistie et, en France, la pastorale du dimanche
tend, à juste titre, au regroupement en un centre des fidèles
disséminés dans des paroisses trop petites pour avoir un
curé résident. Mais il est des contrées où les chrétiens ne
reçoivent que rarement la visite du missionnaire. Il est
normal qu'ils souhaitent se réunir le dimanche « en Eglise»
sous la présidence d'un diacre ou d'un délégué de l'évêque,
pour prier ensemble selon un formulaire liturgique et par-
ticiper à la table de la Parole dans l'espérance de la table
eucharistique. En ce qui concerne la présence éventuelle
d'un diacre à la tête de l'assemblée liturgique, rappelons
que le Rituel romain reconnaît déjà au diacre le droit de
présider certains offices comme les funérailles (Tit. VII,
ch. 3, 19). Présidant une célébration de la Parole, le diacre
pourra non seulement prier au nom de l'assemblée mais
encore faire l'homélie.

La langue liturgique

36. Si tous les problèmes de pastorale liturgique ne sont
pas résolus par l'extension de l'usage des langues vivantes en
liturgie, il est indéniable que, sans cette décision du Concile,
les réformes ordonnées jusqu'ici n'auraient guère favorisé
la participation active et consciente du peuple aux mystères.
Il eût été vain de restaurer une lecture de la Sainte Ecriture
plus abondante et plus variée, si les fidèles n'avaient pu
l'entendre proclamer directement dans leur langue.

Précisons d'abord un point de vocabulaire. Les encycli-
ques Mediator Dei et Musicae sacrae disciplina, ainsi que
l'Instruction de 1958, parlent de lingua vulgaris pour dési-

gner la langue parlée par le peuple; la Constitution use
du mot lingua vernacula, qui est d'une bonne latinité puis-
qu'on le trouve dans Varron (De lingua latina,5, 77). En
français, les deux mots font difficulté: parler de langue
vulgaire semble péjoratif à l'égard des langues de Bossuet,
de Dante, de Gœthe ou de Shakespeare, et l'adjectif « ver-
naculaire » est un mot incompris de la plupart. Faut-il
parler de langue vivante? C'est le parti que nous avons
adopté dans le commentaire, bien que l'expression range
implicitement le latin parmi les langues mortes. Dans la



traduction de la Constitution on a opté pour la formule :

langue du pays, qui est excellente, quoiqu'elle ne soit pas
toujours exacte en fait. Car il arrive que la langue du pays
n'ait pas une aire d'extension assez considérable pour deve-
nir langue liturgique, et qu'une langue véhiculaire soit
adoptée pour le culte. Quelle que soit la traduction retenue, il
faut entendre par lingua vernacula la langue dans laquelle
se donne habituellement l'homélie et se fait le catéchisme.

La législation du Concile concernant la langue liturgique
se développe en quatre paragraphes:

1) L'usage de la langue latine, sauf droit particulier, sera
conservé dans les rites latins. Pie XII était intervenu à plu-
sieurs reprises pour justifier le maintien du latin dans le
culte, montrant en lui « un signe d'unité manifeste et écla-
tant, et une protection efficace contre toute corruption de
la doctrine originale » (Mediator Dei, AAS, p. 545; EP 547),
soulignant que « le chant grégorien est intimement lié aux
paroles latines de la sainte liturgie » (Musicae sacrae, AAS,

p. 16; EP 764). Il est vrai qu'à ses yeux les « graves motifs»
pour lesquels l'Eglise jugeait devoir « maintenir fermement
dans le rite latin l'obligation inconditionnée d'employer
la langue latine » concernaient avant tout le prêtre célé-
brant et les chants grégoriens dans la célébration de la messe
(Discours d'Assise, LMD 47-48, p. 344; EP 821). Les rites
latins dont parle la Constitution sont, en dehors du ro-
main, les rites ambrosien et mozarabe. Quant au droit par-
ticulier, il a toujours comporté des dérogations à l'usage du
latin. C'est ainsi qu'au Concile les Pères purent participer
à des messes de rite romain célébrées en staroslave17.

2) Tout en maintenant l'usage du latin dans la liturgie
romaine, le Concile juge devoir accorder une plus large
place aux langues vivantes dans la célébration. Il ne s'agit
pas, en effet, d'une innovation absolue, mais d'une exten-
sion de l'usage déjà admis des langues modernes. Si l'appro-
bation des rituels bilingues et l'autorisation de la double
proclamation de l'épître et de l'évangile ne relevaient que
du droit particulier, l'usage de la langue vivante a été
concédé à tous les pays de rite romain pour la rénovation

17. Sur la liturgie romaine en staroslave voir C. KOROLEVSKIJ, Liturgie en
langue vivante, LO18, Paris 1955,pp.132-135.



des engagements du baptême durant la Nuit pascale (1951) et
pour la célébration par étapes du baptême des adultes (1962).
Tout en mettant en valeur l'emploi du latin dans l'encycli-
que Mediator Dei, Pie XII avait ajouté immédiatement:
« In non paucis tamen ritibus vulgati sermonis usurpatio
valde utilis apud populum exsistere potest » (AAS, p. 545;
EP 547). Ce sont donc les propres termes du pape que le
Concile a voulu reprendre. Il a tenu cependant à préciser
que l'usage de la langue vivante serait très utile dans tous
les rites liturgiques, soit dans la messe, soit dans l'adminis-
tration des sacrements, soit dans les autres parties de la
liturgie. Aucun formulaire n'est soustrait par le droit à

une éventuelle traduction.
Au moment où la langue vivante va recevoir une place

très large dans les assemblées liturgiques, on apprécie le
caractère bénéfique de son introduction progressive dans
le culte depuis quinze ans. Dans les paroisses où l'on aura
suivi le renouveau liturgique durant ces quinze années, où
l'on aura usé de toutes les facultés accordées par le Rituel
bilingue, la nouvelle liturgie de la semaine sainte, l'Ins-
truction De Musica sacra, le Lectionnaire latin-français,
l'extension de l'usage de la langue vivante sera bien, selon
les propres termes du Concile, un usage nouveau sortant
d'un usage déjà préexistant par un développement en quel-
que sorte organique (art. 23).

Le champ d'extension de la langue vivante n'est défini
ici que d'une manière générale: on pourra lui accorder
une plus large place, surtout dans les lectures et les moni-
tions, dans un certain nombre de prières et de chants, con-
formément aux normes qui seront établies en cette matière
dans les chapitres suivants, pour chaque cas. En déclarant
que l'aspect pastoral de la liturgie ne se limitait pas aux
lectures (art. 33), le Concile ne pouvait pas enfermer l'usage
de la langue vivante dans une partie de la célébration à
l'exclusion d'une autre. C'est dans chaque chapitre parti-
culier qu'il précisera la part possible des langues vivantes.
Mais il est évident qu'on fera avant tout (imprimis) dans la
langue du peuple les lectures, qui sont destinées en premier
lieu à notre instruction (Rom. 15, 4) et les monitions, qui
sont directement adressées à l'assemblée. D'ailleurs pour la
détermination des prières et des chants autorisés en langue



vivante, on pourra faire entrer en ligne de compte la procé-
dure de l'article 40, dans les cas où les besoins d'un pays
déterminé exigeront une adaptation plus profonde de la
liturgie.

3) Toutes les facultés d'utilisation de la langue vivante
dans la célébration liturgique envisagées par le Concile sont
liées à une décision de l'assemblée d'évêques légitimement
constituée compétente sur un territoire donné (art. 22). Au-
cun usage de la langue vivante n'est donc concédé directe-
ment par le Concile, pas même la proclamation directe de
la Parole de Dieu, et cet usage ne dépend pas de l'Ordinaire
du lieu. L'ordonnance à prendre en ce domaine est obli-
gatoirement collective. L'assemblée des évêques doit décider
si elle accepte l'usage de la langue vivante et préciser les
points sur lesquels elle compte en faire usage (par exemple,
dans- certaines régions il peut être préférable de pratiquer
les exorcismes du baptême en langue vivante, tandis qu'en
d'autres mieux vaut garder le latin). Une fois que l'assem-
blée épiscopale a fixé les formulaires pour lesquels elle
proposera au clergé l'utilisation de la langue vivante, elle
doit encore faire agréer, c'est-à-dire ratifier ses actes par
le Siège apostolique. On sait que la discussion fut vive, à la
première session du Concile, autour de la formule qui expri-
merait l'intervention du Saint-Siège au stade ultime de la
décision. On avait d'abord retenu les termes employés par
le Code de Droitcanon pour soumettre les actes d'un concile
plénier à la ratification de Rome: « Acta a Sacra Congrega-
tione Concilii expensa et recognita » (can. 291), mais le
schéma que les Pères avaient sous les yeux se contentait
de dire que les Conférences épiscopales pouvaient « proposer
au Saint-Siège les limites et le mode d'admission de la lan-
gue vivante ». Les Pères ont estimé que cette simple faculté
de soumettre un projet au Saint-Siège risquait de rendre
inopérante la réforme conciliaire, en laissant les Congré-
gations romaines juges de l'opportunité de son application.
D'après le texte adopté: actis ab Apostolica Sede probatis
seu confirmatis, le Saint-Siège n'a pas à juger sur le fond,
mais à dire si l'ordonnance de l'assemblée épiscopale est
conforme à l'esprit et à la lettre de la législation conciliaire.
L'autorité désignée par lui joue un peu le rôle qui est, en
France, celui du Conseil d'Etat, quand on demande à ce



dernier de statuer sur la constitutionnalité d'une loi ou la
légalité d'un décret.

4) L'usage liturgique de la langue vivante suppose l'ap-
probation d'une traduction officielle des formulaires latins
par l'assemblée épiscopale du territoire. Il est souhaitable
que les évêques ne l'adoptent qu'après avoir délibéré avec
les évêques des régions limitrophes de même langue, afin
d'assurer, autant que possible, l'établissement d'un texte
unique.

-En ce qui concerne la manière d'établir les traductions,
les prescriptions de l'Ordo du baptême des adultes de 1962
méritent d'être retenues

: « Les assemblées épiscopales se,
chargeront de faire préparer les versions en langue du pays,
pour toute la région, par une commission spécialement
nommée pour cela, dans laquelle des hommes, clercs ou
laïcs, qui soient avant tout des connaisseurs de chacune des
langues respectives, établissent un texte qui ne soit pas
seulement fidèle, mais en outre harmonisé avec l'esprit de
la langue. Finalement, les versions seront dûment approu-
vées par les assembléesépiscopales, mais pour une durée qui
ne dépassera pas dix ans, de telle sorte que ces versions
puissent être continuellement adaptées au développement
des langues» (Ordo du Baptême des adultes, n° 6) 18.

P. JOUNEL.

18. Voir le commentaire de ce texte par P.-M. Gy dans LMD 71 (igGs),
pp. 26-27.


