
Source gallica.bnf.fr / Les éditions du Cerf

La Maison-Dieu : cahiers de
pastorale liturgique

https://www.bnf.fr
https://gallica.bnf.fr


Service national de la pastorale liturgique et sacramentelle
(France). Auteur du texte. La Maison-Dieu : cahiers de pastorale
liturgique. 1964-01.

1/ Les contenus accessibles sur le site Gallica sont pour la plupart
des reproductions numériques d'oeuvres tombées dans le
domaine public provenant des collections de la BnF. Leur
réutilisation s'inscrit dans le cadre de la loi n°78-753 du 17 juillet
1978 :
 - La réutilisation non commerciale de ces contenus ou dans le
cadre d’une publication académique ou scientifique est libre et
gratuite dans le respect de la législation en vigueur et notamment
du maintien de la mention de source des contenus telle que
précisée ci-après : « Source gallica.bnf.fr / Bibliothèque nationale
de France » ou « Source gallica.bnf.fr / BnF ».
 - La réutilisation commerciale de ces contenus est payante et fait
l'objet d'une licence. Est entendue par réutilisation commerciale la
revente de contenus sous forme de produits élaborés ou de
fourniture de service ou toute autre réutilisation des contenus
générant directement des revenus : publication vendue (à
l’exception des ouvrages académiques ou scientifiques), une
exposition, une production audiovisuelle, un service ou un produit
payant, un support à vocation promotionnelle etc.

CLIQUER ICI POUR ACCÉDER AUX TARIFS ET À LA LICENCE

2/ Les contenus de Gallica sont la propriété de la BnF au sens de
l'article L.2112-1 du code général de la propriété des personnes
publiques.

3/ Quelques contenus sont soumis à un régime de réutilisation
particulier. Il s'agit :

 - des reproductions de documents protégés par un droit d'auteur
appartenant à un tiers. Ces documents ne peuvent être réutilisés,
sauf dans le cadre de la copie privée, sans l'autorisation préalable
du titulaire des droits.
 -  des reproductions de documents conservés dans les
bibliothèques ou autres institutions partenaires. Ceux-ci sont
signalés par la mention Source gallica.BnF.fr / Bibliothèque
municipale de ... (ou autre partenaire). L'utilisateur est invité à
s'informer auprès de ces bibliothèques de leurs conditions de
réutilisation.

4/ Gallica constitue une base de données, dont la BnF est le
producteur, protégée au sens des articles L341-1 et suivants du
code de la propriété intellectuelle.

5/ Les présentes conditions d'utilisation des contenus de Gallica
sont régies par la loi française. En cas de réutilisation prévue dans
un autre pays, il appartient à chaque utilisateur de vérifier la
conformité de son projet avec le droit de ce pays.

6/ L'utilisateur s'engage à respecter les présentes conditions
d'utilisation ainsi que la législation en vigueur, notamment en
matière de propriété intellectuelle. En cas de non respect de ces
dispositions, il est notamment passible d'une amende prévue par
la loi du 17 juillet 1978.

7/ Pour obtenir un document de Gallica en haute définition,
contacter
utilisation.commerciale@bnf.fr.

https://www.bnf.fr
https://gallica.bnf.fr
https://www.bnf.fr/fr/faire-une-utilisation-commerciale-dune-reproduction
mailto:utilisation.commerciale@bnf.fr


D. NORMES POUR ADAPTER LA LITURGIE
AU TEMPÉRAMENT ET AUX TRADITIONS

DES DIFFÉRENTS PEUPLES
articles 37-40

« L'image de l'Eglise, dans l'unité
de la foi catholique et dans la variété
liturgique, apparaît dans la plénitude
de sa mystique splendeur: Astitit Re-
gina a dextris tuis in vestitu deaurato,
circumdata varietate. »

Jean XXIII prononçait ces paroles le 4 novembre 1962 de-
vant les Pères du Concile. La messe venait d'être célébrée
selon le rite ambrosien par le cardinal Montini. Le Souverain
Pontife notifiait le motif profond pour lequel chaque Congré-
gation générale débutait par l'eucharistie, célébrée dans la
diversité des rites orientaux et occidentaux. Etant catholique,
l'Eglise allie harmonieusement l'unité dans la foi et la
variété liturgique.
La diversité des rites témoigne, non seulement du carac-

tère complémentaire des grandes traditions ecclésiastiques,
mais aussi de l'aptitude de la liturgie à s'adapter au génie
des différents peuples. Ce dernier aspect connaît une actua-
lité nouvelle par suite de l'implantation de l'Eglise dans tous
les continents. Le Concile en a eu vive conscience et, par les
articles 37 à 40 de la Constitution sur la liturgie, il fixa les
normes qui permettront, avec le temps, d'admettre dansl'unité fondamentale de la liturgie une diversité nouvelle ré-
pondant aux requêtes légitimes des grandes cultures humai-
nes.
Conçus en fonction de la catholicité, en tant qu'elle est la

capacité universelle de l'unité dans le respect des diversités,



ces articles trouveront leur application surtout dans les mis-
sions; ce point de vue retiendra l'attention de notre com-
mentaire1. Cependant leur valeur est universelle, applica-
ble partout où se vérifient les conditions mentionnées. Ainsi
chaque peuple a désormais la possibilité de s'exprimer dans
l'action liturgique selon les ressources de son génie propre et
d'y apporter certaines richesses de sa tradition.
Cette section de la Constitution est organisée comme

suit: l'article 37 énonce le principe général selon lequel une
saine diversité peut trouver sa place légitime dans la liturgie
romaine. Les articles suivants décrivent les deux procédures
d'application de ce principe général: une procédure ordi-
naire, selon laquelle le législateur suprême prévoit, dans la
composition des livres liturgiques et dans l'énoncé des ru-
briques, les possibilités d'adaptation (art. 38), les Confé-
rences épiscopales étant habilitées pour leur mise au point
concrète (art. 39); une procédure extraordinaire selon la-
quelle les Conférences épiscopales proposent au Saint-Siège
des adaptations plus profondes, débordant les limites pré-
vues par les livres liturgiques (art. 40).
Notre commentaire envisagera successivement les princi-

pes généraux de l'adaptation liturgique, les deux procédures
prévues, et enfin les perspectives concrètes d'adaptation ou-
vertes par la Constitution.

1. Principes généraux de l'adaptation liturgique

37. Dans l'article 37, en même temps qu'il affirme le
rejet par l'Eglise de toute volonté d'uniformisation dans la
liturgie et qu'il souligne l'intérêt actif qu'elle porte aux va-
leurs culturelles de chaque peuple, le Concile énonce les
critères négatifs et positifs à la lumière desquels certaines de
ces valeurs pourront trouver droit de cité dans l'action litur-
gique.

1. Notre point de vue sera forcément limité nous ne pouvons parler enconnaissance de cause que des missions en milieu animiste.



I. — REJET DE TOUTE VOLONTÉ D'UNIFORMISATION

DANS LA LITURGIE; LE DOMAINE PROPRE A L'ADAPTATION

L'Eglise, dans les domaines qui ne touchent pas la foi ou le
bien de toute la communauté, ne désire pas, même dans la
liturgie, imposer la forme rigide d'un libellé unique.
Déjà le Concile avait discerné dans la liturgie des parties

immuables et d'autres sujettes au changement (art. 21). Cette-
constatation, faite à propos du développement de la liturgie
dans le temps, est maintenant appliquée à son extension
dans l'espace: la liturgie romaine ne doit pas être uniforme
partout, elle admet des diversifications selon les régions et
les milieux humains. Nous avons donc ici la reconnaissance
de la catholicité de la liturgie, la légitimation de la diversité
dans l'unité.
La formulation adoptée permet de préciser que la liturgie

doit rester une dans sa substance, la rigidité n'étant réprou-
vée que pour ce qui concerne la forme extérieure, le libellé
(tenor). Ainsi est déterminé le domaine propre à l'adaptation.
Au cours de son développement historique, la croissance
de la liturgie s'est faite d'une manière organique à partir
d'un noyau central et d'une substance vive toujours identi-
que à elle-même, les variations n'affectant que ses éléments
périphériques. Ainsi, dans son extension parmi les cultures
humaines actuelles, la liturgie doit conserver intact son
trésor traditionnel; aussi les adaptations se feront-elles d'une
manière organique et vitale (art. 23), comme développement
de cette substance vive, et non pas par mode d'excroissance
ou par injection d'une nouvelle substance. Tout ceci va de
soi dès qu'on songe que la liturgie est la célébration du mys-
tère chrétien lui-même(art.-2, 6, 7). De plus, la liturgie est
partie intégrante et privilégiée de la Tradition, où le Saint-
Esprit est particulièrement à l'œuvre; aussi les lois de son
adaptation doivent-elles se déduire des lois qui ont présidé
à sa formation et à son développement2 :

dans la Tradition,
il y a toujours continuité et croissance vitale, jamais rupture
et extrapolation. Précisément, la préservation des richesses

2. Cf. B. BOTTE, Le problème de l'adaptation dans la Liturgie, Revue du
Clergé Africain, XVIII, n° 4, juillet 1963, pp. 3o7-33o.



traditionnelles de la liturgie et leur mise en valeur sont un
des buts de la restauration liturgique demandée par le
Concile (art. 4, 23, 5o); c'est à cette condition que la liturgie
pourra être effectivement la source où les fidèles puiseront le
véritable esprit chrétien (art. 14). Aucune adaptation n'est
légitime qui viendrait porter atteinte à ce patrimoine com-
mun.

II. — L'ATTITUDE DE L'EGLISE VIS-A-VIS DES CULTURES;
PLACE ET RÔLE DE L'ADAPTATION LITURGIQUE

1° L'acculturation du christianisme.

L'Eglise cultive les qualités et les dons des divers peuples
et elle les développe; tout ce qui, dans leurs mœurs, n'est pas
indissolublement solidaire de superstitions et d'erreurs, elle
l'apprécie avec bienveillance et, si elle le peut, elle en assure
la parfaite conservation (art. 37).
Ces affirmations, que le concile reprend de l'encyclique

SummiPontificatus de Pie XII, définissent l'attitude de
l'Eglise vis-à-vis des cultures humaines. Chaque culture
est marquée par un génie propre, par des valeurs, des cou-
tumes sociales et des rites, par ses modes d'expression. Par
génie, on entend la manière de penser et de réagir intérieure-
ment, la façon dont l'esprit parvient à l'assentiment, dont
l'émotivité et l'affectivité sont sensibilisées. Toute culture
s'organise autour de certaines valeurs, donnant un sens à la
vie, polarisant l'idéal d'un groupe humain; elles constituent
souvent les motivations inconscientes des comportements.
Génie propre et valeurs se traduisent dans des habitudes de
vie, des coutumes sociales, des rites religieux. Toute culture
dénote un sens esthétique particulier, tributaire d'une sym-
bolique en rapport avec le génie et les valeurs, plongeant ses
racines dans les profondeurs de la personnalité. Les modes
d'expression, langage, gestes, littérature, musique et toutes
les formes de l'art, sont le reflet du génie propre d'un peu-
ple et de ses valeurs de vie.
Toutes ces composantes d'une culture, l'Eglise les respecte

et contribue à les développer, à condition qu'elles soient
exemptes d'erreur et de superstition. Elle les considère



comme des dons de Dieu, dont l'action créatrice est active-
ment présente au développement de l'immense variété des
ressources de l'esprit humain. Elle appelle cette diversité à
s'intégrer, tout en restant fondamentalement elle-même,
dans l'unité supérieure de foi et d'amour que constitue le
christianisme. Tel est, en effet, le mouvement propre à
l'économie de l'incarnation, le Christ assumant par l'Eglise
et orientant à la louange du Père l'infinie variété des dons
naturels et spirituels déposés dans la création.
C'est en fonction de cette exigence interne de l'Eglise

que l'on parle d'adaptation. L'acculturation du christia-
nisme regarde toutes les manifestations de la vie de l'Eglise,
et pas seulement la liturgie. L'adaptation doit se faire dans
la science théologique, dans la réflexion philosophique, dans
la catéchèse, les formes de piété populaire, la vie religieuse,
la formation humaniste, la législation ecclésiastique, la doc-
trine sociale. C'est seulement grâce à une préoccupation
d'ensemble, englobant toutes les manifestations de la vie
humaine, que l'acculturation du christianisme se réalise,
l'Evangile agissant par l'intérieur de la culture, à la manière
d'un ferment qui fait lever toute la pâte.

2° Place de l'adaptation liturgique dans l'acculturation du
christianisme.

Nous voyons dès lors la place de l'adaptation de la liturgie
dans l'effort d'acculturation du christianisme. Elle ne cons-
titue pas « la méthode » pour naturaliser le christianismedans tel espace culturel: en effet, il ne se réduit pas au culte.
Elle est plutôt en dépendance des efforts accomplis dans les
autres domaines, notamment de la réflexion théologique à
base biblique sur les valeurs culturelles, de la catéchèse, des
orientations de la piété. Mais elle en constitue aussi la lignedirectrice, l'aliment et le sommet: la ligne directrice, parce
que témoin privilégié de la Tradition, la liturgie véhicule
la réaction chrétienne face aux valeurs de vie; elle en estl'aliment, car c'est en vivant de la liturgie, source où lesfidèles puisent l'esprit authentiquement chrétien (art. Il.),
qu'ils perçoivent mieux les interférences entre le christia-
nisme et les éléments culturels que la théologie pourra



critiquer et la catéchèse employer; elle en est le sommet,
parce que l'eucharistie, sous le symbolisme du pain et du
vin, assume dans le mouvement pascal de retour à Dieu
toute la création, tout le fruit du travail et de l'invention des
hommes, et donc toute culture authentique. Le rôle de
l'adaptation de la liturgie, dans la christianisation des cul-
tures, est donc tout à la fois limité et sublime. Ceci nous aide
à comprendre la réserve de la Constitution: ces éléments
culturels, l'Eglise les admet parfois jusque dans la liturgie.
(art. 37).

3° Le but propre de l'adaptation liturgique.

Cette réserve se comprend mieux encore lorsqu'on songe
au but précis que poursuit l'adaptation liturgique. Les
innovations, donc aussi les adaptations, sont au service du
donné traditionnel de la liturgie (art. 23). Elles ne consti-
tuent donc pas le moyen de naturaliser dans le culte chrétien
des valeurs culturelles, fussent-elles religieuses: la liturgie,
en effet, est l'exercice de la médiation sacerdotale du Christ
(art. 7), et non pas directement l'expression du sentiment
religieux traditionnel dans la culture ambiante. Elle n'a pas
davantage pour but de créer du folklore, encore moins de
satisfaire à des tendances particularistes qui chercheraient à
s'affirmer en faisant autrement que les autres. Etant au ser-
vice de la liturgie, et non pas directement au service des
cultures, l'adaptation liturgique a pour but de mettre en va-
leur les signes et les rites chrétiens (art. 21) et, par là même,
d'aider les fidèles à entrer plus profondément dans le mys-
tère que célèbre l'Eglise (art. 33).

4° Les matériaux culturels susceptibles d'être admis dans la
liturgie par l'adaptation.

Dès que ce but est respecté, aucune restriction ne vient
limiter le champ d'application de l'adaptation: n'importe
quel élément culturel sain peut trouver droit de cité dans la
liturgie (quidquid vero. tout ce qui.). La Constitution en-
visage, en effet, la possibilité de l'adaptation par rapport



aux modes d'expression: langage verbal (art. 36, 54, 63, 76,
78), langage musical (art. 11 9-120), expression artistique
(art. 123) jusque dans la forme des ornements (art. 128); par
rapport aux coutumes de chaque peuple (art. 4o), notamment
pour le mariage (art. 77), les funérailles (art. 81), l'initiation
chrétienne (art. 65), les actes de la vie à sanctifier (art. 79);
enfin par rapport au génie propre à chaque culture (art. 4o).
Nous examinerons, dans la troisième partie de cet exposé, les
pespectives ouvertes par ces principes.

III. - CONDITIONS REQUISES POUR L'ASSOMPTION

DE CERTAINS ÉLÉMENTS CULTURELS DANS LA LITURGIE

A. Conditions négatives

1° La diversité dans la liturgie, et donc l'adaptation, n'est
légitime que « dans les domaines qui ne touchent pas la
foi »

La liturgie est l'expression de la foi de l'Eglise. On ne
peut donc pas l'adapter en introduisant soit des valeurs
que le christianismedépasse, soit des rites qui relèvent d'un
culte de niveau inférieur, soit des modifications qui ren-
draient la liturgie infidèle à sa propre tradition.
a) Valeurs que le christianisme dépasse:
Par l'effort d'adaptation missionnaire, on s'efforce de

découvrir, dans la culture des peuples évangélisés, des va-
leurs qui sont comme des pierres d'attente pour des aspects
précis du message chrétien; à partir de cette base, on trans-
met la foi dans sa totalité. Cette démarche, nécessaire pour
l'évangélisation, n'est pas celle de l'adaptation liturgique:
la liturgie, en effet, n'a pas pour but l'évangélisation (art. 9).
Dans la conscience primitive, on rencontre les valeurs de

force vitale, de fécondité, de paternité et maternité, si pro-
fondes qu'elles constituent les grands axes de certaines cul-
tures. Dieu rejoignit les patriarches sur ce terrain, mais, au
cours de l'histoire du salut, il éduqua la foi de son peuple
avec pour effet que l'importance absolue de ces réalités s'es-



tompa en faveur de la valeur significative et symbolique
qu'elles acquirent à la lumière de la révélation. La vie, objet
de l'aspiration la plus profonde de l'homme, devint la Vie
qui est en Dieu éternellement, que le Christ ressuscité pos-
sède en plénitude, à laquelle nous participons par les sacre-
ments de la foi.
L'adaptation liturgique, en tant qu'elle s'efforce de rejoin-

dre certaines valeurs traditionnelles chez un peuple, ne doit
pas les assumer telles qu'elles apparaissent au niveau de la
culture humaine, mais à ce point d'aboutissement où Dieu
les a conduites par la révélation: la liturgie est, en effet,
l'expression de la foi de l'Eglise. Dans ce domaine précis,
l'effort d'adaptation relève de la catéchèse, à laquelle il
revient de créer des mentalités chrétiennes. La liturgie peut
lui venir en aide (art. 33) : par des insinuations ou des con-
trastes, certains textes pourraient faire ressortir la différence
entre le sens chrétien et la mentalité courante.
Si nous insistons sur ce point, c'est que les dangers de dé-

viation sont réels. Il y a parfois comme une tendance natu-
rellè à vouloir trouver dans le culte chrétien l'expression de
l'âme de son peuple et de ses aspirations profondes, sans
trop discerner à quel niveau religieux elles se situent. Sous
certaines influences d'allure « mystique », on opérerait direc-
tement le passage entre vie naturelle et vie surnaturelle, entre
fécondité ou paternité selon la chair et paternité spirituelle:
on ne met pas suffisamment en relief qu'il faut toujours pas-
ser par la Voie, qui est le Christ, que cette Vie est celle du
Ressuscité et que, dans ce domaine, il n'y a pas d'autre fécon-
dité que la médiation du Christ. Dans les adaptations pour
le mariage, il yale danger d'oublier trop laréalité signifiée
et opérée par le signe sacramentel.
La liturgie admet des valeurs culturelles, à condition

qu'elles soient christianisées.

b) Rites qui relèvent d'un culte de niveau inférieur.
Ce serait porter atteinte à la foi que d'admettre dans le

culte « en esprit et en vérité » des pratiques rituelles que
l'économie de la Nouvelle Alliance a abolies, comme des
sacrifices sanglants ou autres, la circoncision, etc.
De fait, l'adaptation s'interroge au sujet de coutumes de

ce genre qui, dans certaines cultures, sont intimement liées



à la vie sociale. En soi, elles sont compatibles avec la vie
chrétienne dans la mesure où elles sont exemples d'erreurs
et de superstitions; c'est le cas lorsque leur portée significa-
tive peut être cantonnée dans le domaine profane. L'Eglise
les autorise alors, en tant que coutumes sociales; ceci suffit
pour l'acculturation du christianisme. Il serait en revanche
déplacé de vouloir faire intervenir ici l'adaptation liturgi-
que: le domaine religieux est distinct du profane et du
social. La liturgie a reçu de Dieu l'institution sacramen-
telle, qui se substitue aux économies périmées, et qui n'a
que faire d'anciennes formes rituelles, valables, nous dit
saint Paul, pour letemps de l'enfance (Gal. fJ, 1-11).
c) Modifications qui rendraient la liturgie infidèle à sa

propre tradition.
Ce serait de même porter atteinte à la foi que de dénaturer

la liturgie. Les éléments appartenant à la grande tradition
liturgique, nourrie du sens biblique le plus profond et
découlant de la tradition apostolique, doivent être préservés
de toute contamination. Nous faisons allusion aux signes
sacramentels eux-mêmes (pain et vin, repas fraternel com-
munautaire, imposition des mains, etc.) qui ne peuvent être
soumis à des changements, mêmes s'ils sont ignorés dans
la culture ou les coutumes de certains peuples. Nous son-
geons également au caractère de louange, ou pour mieux
dire, d' a eucharistie », qui est propre au sacrifice de la
messe, de même à son orientation eschatologique(cf. art. 48) :

quand bien même ces dimensions religieuses seraient absen-
tes de la « préparation évangélique » de certaines cultures,
elles doivent être maintenues dans tout leur relief. Il en va
de même de l'exercice constant de la médiation sacerdotale,
quand bien même elle serait ignorée dans certaines religions
naturelles; ceci va loin, car l'exercice de cette médiation
prend forme dans les dialogues, les prières au nom de l'as-
semblée, la ratification de celle-ci, etc. La même chose
peut être dite au sujet de l'emploi de l'Ancien Testament,
notamment des psaumes. Sous prétexte d'adaptation, on ne
peut pas mettre en veilleuse ces éléments essentiellement tra-
ditionnels du culte chrétien. De même, des adaptations in-
tempestives pourraient modifier la valeur significative pri-
mordiale de certains rites: par exemple le baptême qui de-



viendrait le « sacrement qui lave »; ou bien noieraient l'es-
sentiel sous les excroissances d'éléments culturels: par
exemple des manifestations inspirées des « joyeuses entrées»,
introduites autour de la consécration, avec pour conséquence
que le sens du sacrifice passerait inaperçu.

2° La diversité dans la liturgie, et donc l'adaptation, n'est
pas légitime lorsqu'elle porte atteinte « au bien de toute
la communauté ».

Il faut considérer ce bien de toute la communauté, tant au
plan de l'Eglise universelle qu'à celui de l'Eglise locale.
L'eucharistie, sommet et centre de la vie liturgique de
l'Eglise locale, est toujours une eucharistie universelle, le
Christ et, avec lui toute l'Eglise, offrant le sacrifice pascal
« pour vous et pour la multitude »; elle est le bien de toute
la communauté (art. 26). Il y serait porté atteinte si des adap-
tations, dans le texte des collectes et de la « prière des fidè-
les » (cf. art. 53), perdaient cette perspective oecuménique
pour se limiter exclusivement à des intentions nationales,
locales ou individuelles.
Le bien de toute la communauté, sur le plan local, serait

offensé si, en vue de satisfaire une piété individualiste, les
adaptations privaient la célébration de son style commu-
nautaire (art. 27); si elles introduisaient des modes d'expres-
sion propres aux femmes, aux enfants, à telle classe sociale
ou à tellecaste; si, enfin, elles faisaient appel à des habitudes,
traditionnelles dans le milieu, mais que l'évolution rend
caduques.

3° Tout ce qui est « indissolublement lié à la superstition et
à l'erreur » ne peut être pris en considération.

Ceci vise particulièrement l'introduction, dans la liturgie,
de coutumes ou de rites propres à une culture. L'imputation
d'erreur ou de superstition affecte toute adaptation qui aurait
pour effet de projeter sur le Christ l'ambiance des mythes du
paganisme, ou d'abaisser le Christ, la Vierge et les saints au
niveau des esprits honorés dans l'animisme: syncrétisme



bien caractéristique, répandu dans des sectes religieuses se-
crètes. La même réprobation atteint tout culte des morts qui
rejoindrait les croyances traditionnelles en leur prétendu
pouvoir sur les forces occultes. Un même danger existe pour
des adaptations trop rituellement apparentées aux anciens
cultes de fertilité et de fécondité; ou bien pour des cérémo-
nies, par exemple à l'occasion des mariages, indifférentes en
soi, mais qui en appellent d'autres sous peine de sanction
magique et aboutissent finalement à des pratiques supersti-
tieuses.
Il est souvent malaisé de juger du caractère indissoluble

du lien de telle cérémonie coutumière avec l'erreur et la
superstition. Dans ce domaine, le facteur temps joue un rôle
important. Tel acte, entaché de superstition dans une am-
biance animiste, peut, les circonstances changeant, se
« laïciser » et, dès lors, inspirer telle adaptation heureuse
dans le culte chrétien; ou bien c'est l'aptitude symbolique
elle-même du rite qui peut être facilement revêtue d'une si-
gnification chrétienne, comme c'est le cas pour les asper-
sions, rite commun au paganisme et au christianisme. Les
mêmes remarques valent pour le chant: des mélopées reli-
gieuses employées dans des rites d'initiation véhiculent sou-
vent des réminiscences qui offusquent les chrétiens convertis
à L'âge adulte; le paganisme étant en régression et le temps
aidant, ces airs perdent de leur force émotive vis-à-vis de la
superstition pourne plus conserver que leur valeur esthéti-
que: ils peuvent alors sans danger être admis dans le culte
chrétien.

B. Conditions positives

Pour pouvoir être admis dans la liturgie, les éléments
culturels doivent s'harmoniser avec lesprincipes d'un véri-
table et authentique esprit liturgique.
Nous savons déjà, par la première section du présent cha-

pitre de la Constitution, ce qui caractérise un authentique
esprit liturgique. Pour toute adaptation, il faudra donc préa-
lablement pénétrer dans l'âme même de la tradition litur-
gique, afin de rester fidèle à son esprit (art. 23). Quelques
points sont à signalertout spécialement.



1° L'enracinement biblique.

Les textes dont se sert la liturgie sont, pour la plupart,
extraits de la Bible; les signes liturgiques reçoivent d'elle
leur signification (art. 24). Ce caractère fondamental de la
liturgie doit être maintenu dans les adaptations: il faut
veiller à leur enracinement biblique. Les éléments culturels,
à introduire dans la liturgie, doivent être éclairés par le sym-
bolisme biblique.

20 La croissance organique.

Dans les adaptations, il faut veiller à ce que les formes
nouvelles sortent des formes déjà existantes par un dévelop-
pement en quelque sorte organique (art. 23). Nous avons déjà
rappelé ce principe. Les adaptations ne doivent pas être su-
perfétatoires. Elles ne sont légitimes que si elles concourent
à une meilleure compréhension et une plus vive perception
des signes liturgiques traditionnels (art. 21) — ainsi devrait-
il en être pour les éléments d'initiations coutumières qu'on
insérerait dans les rites du catéchuménat (art. 65) — ou,
pour le moins, si elles peuvent utilement servir à développer
le sens chrétien propre à tel acte de la vie que sanctifie la
liturgie, par exemple pour les coutumes que l'on pourrait
admettre dans le rituel du mariage ou des funérailles (art. 77et81).

3° Les orientations du Concile.

Les adaptations ordinaires, à mettre au point par les Con-
férences épiscopales, doivent se faire conformément aux
normes fondamentales contenues dans la Constitution
(art. 39). Il y est dit que les rites sacramentels doivent nour-
rir et exprimer la foi (art. 59), que les sacramentaux doivent
signifier surtout les effets spirituels (art. 60), que les sacre-
ments et les sacramentaux ont une référence au mystère pas-
cal (art. 61); plus spécialement il est fait mention de l'esprit
de la liturgie du mariage (art. 77), du sens profond des fu-
nérailles (art. 81).



A la lumière de ces principes, on jugera de la légitimité
de chaque adaptation. S'il s'agit par exemple des lamenta-
tions funèbres quioccupent une grande place dans les céré-
monies traditionnelles chez certains peuples, on devra se
demander si elles sont vraiment conformes au sens pascal
de la mort chrétienne (art. 81), au sens chrétien qui voit
dans la mort une nouvelle naissance. En étudiant les diffé-
rentes liturgies, peut-être trouvera-t-on le moyen de leur
conférer ce sens, par exemple en s'inspirant de la manière
dont la liturgie byzantine a construit son office du samedi
saint?

4° L'utilité ou la nécessité pastorale.
On ne fera des innovations que si l'utilité de l'Eglise les

exige vraiment et certainement (art. 23). Du fait que le légis-
lateur suprême propose, dans les livres liturgiques, certaines
adaptations (art. 38), c'est qu'il les juge utiles à la vie de
l'Eglise. Pour les adaptations extraordinaires, c'est aux Con-
férences épiscopales qu'il revient de juger si elles sont uti-
les ou nécessaires (art. 4o, §1). L'utilité et la nécessité sont
à estimer d'après le but à atteindre par la pastorale liturgi-
que: l'exercice plénier du sacerdoce des fidèles, par leur par-
ticipation active, consciente et intelligente à la célébration
(art. 14, 11), sous son double aspect de louange de Dieu et
de sanctification de l'homme (art. 7).

2. Les deux procédures prévues
pour l'adaptation de la liturgie

39-40.
1° La double autorité habilitée pour introduire les adapta-
tions.
L'article 22 a déterminé de quelles autorités relevait le

gouvernement de la liturgie. Introduire des adaptations est
un acte de gouvernement impliquant le pouvoir législatif.
Toute initiative privée, dans ce domaine, est donc non ave-
nue (art. 22, S 3).
En vue d'assurer à la liturgie son caractère catholique,



c'est-à-dire l'harmonie entre les requêtes de la diversité
et les exigences de l'unité, l'intervention du législateur est
prévue à un double échelon de compétence (art. 38-4o) :

d'une part le Souverain Pontife qui, par sa charge prima-
tiale possède toute autorité sur la liturgie, d'autre part les
Conférences épiscopales, plus directement engagées dans les
nécessités locales de la pastorale. Ces deux degrés d'autorité
n'incarnent pas, l'une, le pôle unité, et l'autre, le pôle diver-
sité. Chacune d'elles a le souci de catholicité, porte la mis-
sion de réaliser l'unité dans la diversité. Loin de dénoter
une tension, cette procédure à deux échelons est de l'ordre
de la complémentarité, l'autorité locale étant mieux placée
pour juger de l'utilité des adaptations et pour en déterminer
les détails de réalisation. C'est donc le souci du bien de
l'Eglise et de la vie chrétienne qui doit prédominer dans les
adaptations, et non pas l'esprit particulariste. Aussi, comme
le suggère la Constitution pour certains points, les Confé-
rences épiscopales de régions voisines doivent se consulter
(art. 36, S 3), afin d'éviter de notables différences d'un pays
à l'autre (art. 23)3.
La compétence des Conférences épiscopales diffère selon

qu'il s'agit des cas ordinaires d'adaptation ou des cas extraor-
dinaires. D'où il résulte deux sortes de procédures juridi-
ques, la première, prévue aux articles 38 et 39, s'appliquant
aux adaptations courantes, l'autre, précisée à l'article 4o, re-
gardant les adaptations plus profondes.

2° La procédure ordinaire.

Les adaptations sont ordinaires lorsqu'elles se font en con-
formité avec les indications que fourniront les éditions typi-
ques des livres liturgiques. Le Saint-Siège veillera, en effet,
à ce que désormais, dans la structure des rites et dans les
rubriques, soient prévues des possibilités d'adaptation selon
les peuples et les régions. Ces adaptations ordinaires sauve-
garderont par le fait même l'unité substantielle, non seule-
ment de la liturgie, mais du rite romain (art. 38).

3. B. Botte, article cité, p. 322, remarque que si l'uniformité rigide n'est
pas l'idéal, l'émiettement ne l'est pas non plus, et encore moins le chaos.



Selon cette procédure, le législateur suprême suggère les
adaptations par la formulation même des rubriques. Dans
les limites de ces suggestions, les Conférences épiscopales
légifèrent de plein droit (art. 39) : à elles de préciser dans
le détail comment devra se dérouler la célébration compte
tenu de ces adaptations, de déterminer au besoin les textes
et les formules, les gestes et les rites. Ces actes des Conféren-
ces épiscopales ont valeur de loi par eux-mêmes; ils doivent
être communiqués au Saint-Siège, non pas pour recevoir de
lui leur force juridique, mais uniquement pour approbation
et confirmation (art. 36, S 3; 63 b).
Cette procédure est réalisable grâce à deux dispositions

prévues par ailleurs dans la Constitution. Tout d'abord, le
fait que la commission postconciliaire, chargée de la révi-
sion des livres liturgiques, devra comprendre des évêques
et des experts provenant des idfférentes parties du monde
(art. 25); étant ainsi représentative de la chrétienté, cette
commission pourra prévoir les possibilités ordinaires d'adap-
tation. Ensuite, la présence d'une commission liturgique
auprès de chaque Conférence épiscopale en vue, non seule-
ment de promouvoir l'apostolat liturgique, mais aussi de
mettre au point les adaptations souhaitées (art. 44).

3° La procédure extraordinaire.

Lorsque, par suite de circonstances personnelles ou so-
ciales, les adaptations prévues par les livres liturgiques ne
sont pas suffisantes pour rejoindre effectivement le génie
du peuple et les coutumes locales, l'article 40 prévoit les
moyens de remédier à cet état de chose, en accordant aux
Conférences épiscopales le droit de proposer au Saint-Siège
les adaptations, jugées utiles ou nécessaires, qu'elles auront
attentivement étudiées.
Il ne s'agit plus ici d'adaptations se tenant strictement

au-dedans des cadres fixés par les rubriques et conservant
intacte l'unité substantielle du rite romain, mais d'adapta-
tions plus profondes, et donc plus difficiles. Elles n'ont pas
leur origine dans une suggestion du législateur suprême,
qu'appliqueraient les lois particulières des Conférences épis-
copales, mais bien dans l'initiative de ces Conférences, à qui



il revient de les proposer au Saint-Siège, seul habilité à
légiférer en cette matière (art. 4o, §1).
Ces adaptations plus profondes demanderont un travail

créateur, consistant avant tout dans l'élaboration de certai-
nes richesses déjà contenues dans les traditions liturgiques
orientales et occidentales (art. 23) et jugées plus conformes
à la mentalité et aux constantes d'une culture déterminée.
C'est dire que, pour procéder à ces adaptations profondes,
deux conditions sont requises: la maturation et la compé-
tence.
Pour ce qui regarde la maturation, la Constitution prévoit

que les Conférences épiscopales pourront procéder, avec
l'assentiment du Saint-Siège, à des essais limités: durant
un temps déterminé et dans des assemblées liturgiques parti-
culièrement indiquées pour ces expériences (art. 4o, 5 2).
Susciter les études préalables, promouvoir les essais et les
diriger, entre dans les attributions des commissions liturgi-
ques des Conférences épiscopales (art. 44).
Quant à la compétence requise, l'insistance de la Consti-

tution (art. 4o, S 3) indique que les commissions liturgiques
des Conférences épiscopales doivent se faire aider, pour la
mise au point des adaptations profondes, par des hommes
bien au courant des différentes traditions liturgiques et de
leur développement historique: l'essentiel est, en effet, de
rester fidèle à l'esprit de la Tradition (art. 37). Comme nous
l'avons signalé précédemment, la croissance de la liturgie
se fait d'une manière organique, à partir d'éléments chré-
tiens principalement (art. 23), et par voie d'échanges entre
les différentes traditions liturgiques, les éléments culturels
n'intervenant qu'à la périphérie et à condition de revêtir
une signification chrétienne grâce à l'appel explicite au
symbolisme biblique (art. 24)4.

Ii. Cf. B. BOTTE, article cité, pp. 316, 321, 327, 329. — Pour les adaptations
vraiment profondes, répondant aux nécessités d'une grande aire culturelle, ilserait sage que les Conférences épiscopales situées dans cette aire unissentleurs efforts d'une manière vraiment organique. Selon l'expression d'un
évêque, nous ne devons tout de même pas aller à la balkanisationde la liturgie
en Afrique noire. Cette réflexion est valable pour tous les espaces culturels.



3. Les perspectives concrètes d'adaptation
ouvertes par la Constitution

A. Les adaptations ordinaires

Les adaptations ordinaires, prévues dans les éditions typi-
ques des livres liturgiques, concernent surtout l'administra-
tion des sacrements, les sacramentaux, les processions, la
langue liturgique, la musique sacrée et les arts (art. 39).
Cette énumération laisse entendre qu'il s'agit principale-

ment d'adaptations dans le rituel et dans les modes d'expres-
sion. De fait, le rituel constitue le champ privilégié des
adaptations, car il rencontre, en vue de les sanctifier, pres-
que tous les événements de la vie ainsi que l'usage honnête
des choses matérielles (art. 61); il doit donc rejoindre ces
événements et ces réalités dans leur consistance concrète, à
savoir dans les coutumes propres aux différents peuples.
Aussi, sur la toile de fond d'un rituel commun à toute l'E-
glise latine, les Conférences épiscopales devront-elles prépa-
rer des rituels particuliers (art. 63 b), intégrant les coutu-
mes chrétiennes locales (par exemple art.77), et même sus-
ceptibles de conférer un sens chrétien à certaines traditions
propres à un peuple ou à une culture (par exemple art. 77
et 81). Quant aux modes d'expression, la nécessité de leur
adaptation est évidente, puisqu'il est de la plus grande im-
portance que les fidèles comprennent facilement les signes
des sacrements (art. 59, 21).

I. — L'ADAPTATION DU RITUEL

1° Dans l'administration des sacrements.

Le rituel du catéchuménat devra prévoir les différentes
étapes liturgiques marquant l'itinéaire spirituel de l'ini-
tiationchrétienne (art. 64). Lors de la fixation des rituels
particuliers par les Conférences épiscopales, les rites prévus
par les éditions typiques pourront être enrichis par l'apport
de coutumes religieuses locales, dont le profit pastoral est



indéniable: par exemple des célébrations de la Parole
(art. 35, § 4) en vue de mettre en relief certains éléments des
rites, l'adjonction de cérémonies traditionnelles (remise de
la médaille, de la croix, de l'évangile), à condition qu'elles
soient conformes à l'esprit de l'initiation liturgique; la con-
version pourrait être davantage marquée pour ce qui regarde
la renonciation aux pratiques païennes, etc. Au-delà de
l'apport de ces coutumes chrétiennes, il est loisible, dans les
pays de mission, d'admettre des éléments propres aux initia-
tions coutumières (art. 65). Si ce problème était mûr au
moment de la fixation des rituels particuliers, il trouverait
par cette voie sa solution (art. 39 et 63 b). De soi, cependant,
de telles innovations regardent une adaptation plus profonde
de la liturgie. Nous y reviendrons lorsque nous parlerons des
adaptations profondes.
Le parrainage répond, dans la culture négro-africaine, à

une valeur que mettent en relief les initiations tant reli-
gieuses que profanes. En vue d'exploiter, comme il se doit,
les ressources de cette valeur traditionnelle, des adaptations
seront utiles et il sera aisé de les intégrer aux rituels particu-
liers du catéchuménat (art. 65), du baptême des enfants
(art. 67) et de la confirmation (art. 71).
Ces mêmes rituels particuliers, s'inspirant des circonstan-

ces concrètes de la pastorale, pourront prévoir, dans la
célébration de la confirmation, les moyens de mettre en lu-
mière la place de ce sacrement dans l'initiation chrétienne
(art. 71). Dans les pays où les baptêmes d'adultes sont fré-
quents, la chose sera sans doute facilement réalisable: une
communauté paroissiale, en pays de mission, avait intensé-
ment découvert cet aspect le jour où, au cours d'une même
cérémonie, le baptême venant d'être conféré à un groupe
d'écoliers, les enfants du même âge, mais baptisés à la nais-
sance, se joignirent aux néophytes, refirent pour leur compte
la profession baptismale, ensemble accédèrent à la confirma-
tion et participèrent à la célébration eucharistique. Ainsi et
grâce à la catéchèse concomitante, ces trois sacrements
revêtaient tout leur sens dans l'initiation chrétienne.
Une révision du rituel du sacrement de pénitence est an-

noncée (art. 72). L'élaboration des rituels particuliers pourra
avantageusement tenir compte des préparations communau-
taires à ce sacrement, passées dans les habitudes pastorales à



certains endroits, et qu'il serait sans doute opportun de
mettre à jour, conformément aux progrès opérés dans les
célébrations.
De même pour l'onction des malades (art. 75), les rituels

particuliers pourront prévoir, selon que le demandent les
circonstances, une expression de foi rectifiant les croyances
aux forces occultes et exprimant davantage le sens chrétien
de la souffrance et de la maladie.
Enfin, pour ce qui regarde le rituel du mariage (art. 77),

les coutumes déjà christianisées pourraient être intégrées
sans délai aux rituels particuliers. Dans bien des endroits, un
effort de création sera exigé, dont nous parlerons lorsqu'il
s'agira des adaptations profondes.

2° Dans les sacramentaux.

Les sacramentaux ont, entre autres buts, celui de sanctifier
les diverses circonstances de la vie (art. 60). Aussi, pour
répondre aux nécessités locales, les rituels particuliers pour-
ront-ils en prévoir de nouveaux (art. 79). Du point de vue
missionnaire, cette innovation est de la plus haute impor-
tance. Pour christianiser la vie, il importe, en effet, de
substituer des pratiques chétiennes aux actes superstitieuxet
magiques qui enrobent les événements où l'homme, mis en
face du mystère de la vie, ressent en lui comme la nécessité
d'une attitude religieuse. Ces circonstances sont principale-
ment celles qui entourent la naissance, le mariage et les
décès, et, parmi les populations agricoles, le moment des
semailles et celui des moissons. Il n'est pas possible que le
prêtre administre toujours lui-même ces sacramentaux. La
Constitution a pourvu à cette difficulté en admettant en prin-
cipe l'administration de certains d'entre eux par des laïcs
(art. 79). Pour la confection des rituels particuliers, il sera
donc nécessaire de mener une enquête en vue de repérer les
circonstances de vie au sujet desquelles le sentiment religieux
s'est traditionnellement exprimé par des pratiques supersti-
tieuses ou magiques. Le sens chrétien réagit, lui aussi, de-
vant ces circonstances; cette attitude chrétienne devra s'ex-
primer dans des rites qui se substitueraient aux pratiques
anciennes. Comme on le voit, à côté des adaptations ordi-



naires, une large place est prévue pour des adaptations plus
profondes.

3° Pour les processions.
Depuis plusieurs années, l'adaptation a été tout spéciale-

ment étudiée en certains endroits pour les processions, et
souvent d'une manière heureuse, qu'il s'agisse des proces-
sions du Saint-Sacrement ou des Rogations. La Constitution
engage les Conférences épiscopales à fixer le rituel de ces
processions (art. 3g) et même à introduire des modifications
dans l'année liturgique en vue de faire coïncider, par exem-
ple, les Rogations avec les saisons qu'elles sont appelées à
sanctifier (art. 107).

II. — ADAPTATION DANS LES MODES D'EXPRESSION

10Le langage verbal.
Pour l'usage de la langue vernaculaire, l'article 39 n'a-

joute rien aux stipulations de l'article 36. Les Conférences
épiscopales jouissent donc du pouvoir législatif à propos de
la langue à employer dans les lectures, la « prière des fidè-
les » et les chants du peuple (art. 54), pour les sacrements et
les sacramentaux (art. 63), pour les ordinations (art. 76) et
la bénédiction nuptiale (art. 78).

20 Le langage musical.

Les rubriques préciseront désormais la part active des
fidèles dans la célébration (art. 31), notammentles acclama-
tions, les répons, les psalmodies, les antiennes et les canti-
ques qui leur reviennent (art. 3o); les évêques devront veiller
assidûment à ce que la communauté des fidèles fournisse
cette participation active notamment par le chant (art. 114).
En effet, concomitamment à l'emploi de la langue vivante
pour ces parties, les Conférences épiscopales auront à décider
de leur exécution musicale (art. 39).
Dès que l'usage de la langue vernaculaire est concédé

pour des parties chantées, le problème de l'adaptation mu-



sicale se pose. Puisque ces prières seront la traduction fidèle,
quoique littéraire, du texte latin (art. 36, § 4), des chants
religieux populaires (art. 118) ne suffiront pas; des produc-
tions musicales originales seront indispensables. L'adap-
tation demande l'emploi d'un langage musical religieux
qui réponde au génie particulier de chaque peuple. Un
chant liturgique devra donc être créé un peu partout, mais
tout spécialement dans les missions (art. 119), où les cultu-
res locales possèdent des richesses d'expressionmusicale vrai-
ment originales quant aux modes employés et au rythme.

3° Le langage gestuel.
Bien que la Constitution ne dise rien d'explicite à ce sujet,

sans doute une certaine liberté sera-t-elle laissée aux Confé-
rences épiscopales pour le choix des gestes d'importance
mineure. Il suffit que les rubriques nous disent, pour la
présentation des burettes par exemple, d'adopter le geste de
respect conforme aux règles de politesse locale, sans parler
de main droite ou de main gauche, ni surtout de baiser.
Pour les gestes plus importants, comme certaines attitudes
du célébrant, la question peut aussi se poser; nous y re-
viendrons à propos des adaptations plus profondes.

4° L'expression artistique.
Le chapitre VII de la Constitution engage à l'adoption de

formes artistiques conformes au sens esthétique de chaque
peuple (art. 123). Cette question relève en général de l'Ordi-
naire du lieu, secondé par la commission diocésaine d'art
sacré (art. 126). Cependant, pour ce qui regarde l'aménage-
ment des églises conformément à l'esprit liturgique, des nor-
mes précises seront édictées. Leur adaptation aux nécessités
locales, notamment pour ce qui regarde la matière et la
forme du mobilier sacré et des ornements, relève des Con-
férences épiscopales (art. 128).

B. Les adaptations plus profondes

Il s'agit maintenant d'examiner les perspectives ouvertes
par la Constitution en ce qui concerne les adaptations qui



débordent les limites que prévoiront les livres liturgiques,
ou bien par lesquelles « seront admis dans le culte des élé-
ments propres aux traditions et au génie de chaque peuple»
(art. 4o, § 1).

I. - ADAPTATIONS QUI DÉBORDENT LES LIMITES PRÉVUES

PAR LES LIVRES LITURGIQUES

Quelques exemples aideront à entrevoir la portée de l'acte
conciliaire. Les uns sont suggérés par le texte même de la
Constitution; d'autres en appellent, plus généralement, aux
nécessités pastorales.
L'emploi de la langue vernaculaire pour certaines parties

de la messe qui reviennent au célébrant pourra être proposé
à l'assentiment du Saint-Siège par les Conférences épisco-
pales, si elles jugent cette mesure utile ou nécessaire à la
pastorale liturgique dans leur région (art. 54).
Des instruments de musique, autres que l'orgue, pourront

être admis dans la liturgie, à la demande des Conférences
épiscopales (art. 120) : souvent le fait d'adopter un genre mu-
sical propre à une culture exige comme complément l'ac-
compagnement d'instruments de musique bien déterminés,
ne fût-ce que pour donner plus de relief au rythme.
Il importe que les messes dominicales revêtent un carac-

tère vraiment fesfif (art. 106). La messe chantée répond à ce
besoin. Pour amener les fidèles à y participer pleinement,
des dérogations aux règles générales pourront paraître sou-
haitables, au moins à titre temporaire. En effet, il ne sera pas
possible, du jour au lendemain, de composer et de mettre en
usage un répertoire des chants du propre de chacune de ces
messes. Aussi les pasteurs, rebutés par un style de célébra-
tion qui serait au détriment de la participation consciente
et intelligente, seront tentés de célébrer plutôt une messe lue
solennisée. Ce serait dommageable pour la vie liturgique pa-
roissiale. En vue d'apporter une solution vraiment pastorale
à ce problème, les Conférences épiscopales pourraient pro-
poser à l'approbation du Saint-Siège l'emploi de chants
répondant vraiment au rôle fonctionnel qu'ils doivent rem-plir dans la célébration, et adaptés à chaque époque de l'an-
née liturgique. Avec le temps, le répertoire s'enrichira et



l'on peut espérer arriver progressivement à posséder, pour
chaque dimanche, la transposition du formulaire même du
missel.
De même, les exigences pastorales pourraient être telles

qu'il soit souhaitable d'envisager, au profit des commu-
nautés chrétiennes privées de prêtres — notamment en
mission, dans les succursales importantes — la célébration
des fêtes principales de l'année liturgique durant les jours
qui suivent l'incidence (cf. art. 107).
Le carême doit être un temps de pénitence, non seulement

intérieure et individuelle, mais aussi extérieure et sociale
(art. 110). Dans les espaces culturels où le sens de la solida-
rité est vif, il y aurait un profit pastoral réel à restaurer,
d'une manière conforme aux mentalités, l'ancien « ordre des
pénitents». Des expériences récentes ont montré que d'une
part les pécheurs publics sont heureux de trouver l'occasion
de se réintégrer à l'Eglise par une pénitence publique, sou-
tenue par la prière de la communauté, et que d'autre part
l'ensemble des fidèles en acquiert un sens plus vif et plus
profond du péché.

II. — ADAPTATION EN VUE D'ADMETTRE DANS LA LITURGIE
DES ÉLÉMENTS PROPRES AUX TRADITIONS DE CHAQUE PEUPLE

La Constitution envisage expressément l'adoption de tels
éléments dans le rituel du catéchuménat (art. 65), du ma-
riage (art. 77) et des funérailles (art. 81). Ces adaptations
peuvent être simplement ordinaires, ne débordant pas les
limites prévues par les rubriques; ce serait le cas pour les
coutumes chrétiennes que déjà le Concile de Trente et le
rituel de Paul V engageaient à adjoindre à la cérémonie de
mariage; elles pourront aussi être plus amples et plus pro-
fondes. C'est pour ce motif que la Constitution signale con-
jointement la possibilité des deux procédures, notamment
pour l'initiation catéchuménale (art. 65), les accommode-
ments dans l'année liturgique (art. 107), la création d'un
chant liturgique sur la base de genres musicaux particuliers
à une culture (art. 119).
En pratique, il faudra considérer ces adaptations comme

profondes, et donc relevant de la procédure indiquée à l'ar-



ticle 4o, chaque fois que, un effort créateur spécial étant né-
cessaire, elles dépassent les limites fixées par les éditions ty-
piques, ou bien parce que, n'étant pas arrivées à une matu-
ration suffisante au moment de la fixation des rituels parti-
culiers, la prudence imposerait un temps d'essais limités. En
conséquence, si une Conférence épiscopale, grâce aux réali-
sations antérieures de l'apostolat liturgique, juge telle adap-
tation définitivement acquise, il lui suffira de légiférer en la
matière et de demander au Saint-Siège confirmation de ses
actes (art. 63 b; 36, § 3). Si, au contraire, ces possibilités
d'adaptation n'ont pas encore fait l'objet d'une étude suf-
fisante, si elles n'ont pas encore été soumises au verdict de
l'expérience, alors s'impose la procédure de l'article 4o.
Parcourons maintenant ces possibilités d'adaptations plus

profondes, pour le catéchuménat, le mariage et les funé-
railles.

1° Les étapes liturgiques du catéchuménat pourront être en-
richies par l'apport d'éléments empruntés aux initiations
coutumières (art. 65).

Dans les pratiques initiatiques africaines, notamment
dans les rites de passage, trois composantes surtout sont à
discerner: des éléments rituels, une valeur pédagogique,
deseffets d'ordre psychologique.
Certains rites coutumiers, signifiant le passage à une vie

nouvelle, sont matériellement semblables aux rites tradi-
tionnellement chrétiens, par exemple revêtir des habits neufs,
pratiquer des onctions, imposer un nom nouveau. L'adap-
tation liturgique est donc déjà acquise pour ces points. L'ef-
fort portera sur l'adaptation catéchétique et les monitions.
En effet, entre les rites initiatiques coutumiers et les sacra-
mentaux de notre rituel, la conception fondamentale estfon-
cièrement divergente: d'un côté nous avons la pratique ma-
gique, efficace par elle-même; de l'autre, un acte religieux
qui, par son symbolisme, vient au secours de la foi pour l'ai-
der à entrer en relation avec le Christ Sauveur. A cause de
leur lien avec la magie, on sera fort réservé vis-à-vis de l'in-
troduction de rites nouveaux, empruntés aux initiations cou-
tumières, et n'ayant pas leur pendant dans la tradition litur-



gique. On pourra cependant les admettre aux conditions sui-
vantes: d'une part, grâce à l'appel explicite au symbolisme
biblique, on devra non seulement les dépouiller de toute
interprétation magique — qui dans ce domaine est spon-
tanée -— mais aussi leur conférer un contenu positivement
chrétien; d'autre part est requis un motif vraiment valable,
qui se vérifie si le rite en question est doté d'une valeur
expressive telle qu'il ajoute une vive lumière au caractère
significatif du rite liturgique traditionnel sur lequel il vien-
drait se greffer.
La valeur pédagogique propre aux méthodes initiatiques

africaines doit davantage inspirer l'adaptation: avec les
rites de passage, l'initié est introduit, selon une véritable
expérience vitale provoquée par les rites, dans un état nou-
veau, celui de membre adulte du clan, celui d'adepte de
tel Esprit bénéfique. Cette pédagogie fait appel, non à la dia-
lectique abstractive de l'esprit grec, mais à une dialectique
évocatrice et vitale 5. Les rites du catéchuménat, grâce à la
catéchèse préparatoire et aux monitions, revêtiront facile-
ment cette valeur dynamique inhérente aux rites de passage.
Ils devront donc signifier et opérer, non par eux-mêmes,
mais par la force du Christ, une « entrée» et une progression
dans le mystère « chrétien», un «passage» dela vie naturelle
à la vie dans le Christ, une « tradition » non plus du patri-
moine de la sagesse ancestrale mais du Message que Dieu
adresse aux hommes, une «communication» de la force victo-
rieuse du Christ pour triompher, non plus des forces occultes
maléfiques, mais dans le conflit avec Satan, et vivre selon
l'Alliance; ainsi la liturgie catéchuménale sera une prépara-
tion dynamique et une montée vers les sacrements de l'ini-
tiation chrétienne: entrée en conformité à la Pâque du
Christ par le passage baptismal dans sa mort et sa résurrec-
tion, par l'effusion de l'Esprit de vie, par le repas sacrificiel
de l'éternelle Alliance6.
Il faut songer enfin aux effets psychologiques des initia-

tions coutumières: elles ont un retentissement profond dans
5. Sur le déploiement possible de la connaissance de foi par voie symbolique

pour l'initiation sacramentaire durant le catéchuménat, voir l'article du
R. P. CHENU, dans La Maison-Dieu, n° 71, 3e trimestre 1962, pp. 69 s.
6. La position adoptée au sujet de l'adaptation par rapport aux éléments

rituels et à la pédagogie des initiations coutumières est conforme à la grande
tradition: cf. J, PANIÉLOU, Bible et Liturgie,LO11,1<)ÎJI,



l'affectivité, à cause de l'ambiance des chants, surtout de
leur rythme, et des danses, des options explicites exigées du
récipiendaire, du fait de se vouer totalement à tel Esprit avec
lequel on contracte, par les rites, une alliance irréfragable.
Les rites catéchuménaux devraient aussi, par la densité reli-
gieusede leur célébration, atteindre ces zones profondes de
l'affectivité. Les enquêtes de psychologie religieuse7 ont
montré suffisamment que le retour des chrétiens aux prati-
ques magiques et superstitieuses était commandé avant tout
par un besoin profond de sécurité intérieure; il dépend donc
beaucoup plus de l'affectivité que des convictions « intel-
lectuelles » de la foi. Les rites catéchuménaux devraient agir
sur l'affectivité au point que la communion avec le Christ
Sauveur soit suffisamment profonde pour engendrer une sé-
curité intérieure d'un degré tel que s'évanouissent les sécu-
rités anciennes.

2° Les rites de mariage.

Les adaptations pourront porter leurs efforts, par exemple
sur la christianisation de la valeur humaine si profonde de
la dot africaine: alliance entre familles, reconnaissance
pour la bonne éducation donnée à la jeune fille, responsabi-
lité des parents vis-à-vis du bonheur et de la stabilité du
jeune foyer; sur la manière de conférer un sens chrétien à
l'échange de cadeaux: notamment l'habit de la mariée,
offert par le jeune homme, pourrait donner lieu au rite
de la velatio sponsae; sur l'adjonction de l'une ou l'autre
solennité profane considérée dans la tradition populaire
comme exprimant le fait du mariage contracté, afin d'attri-
buer à la cérémonie religieuse valeur juridique plénière
devant le droit coutumier: si c'est, par exemple, une cou-
ronne de feuilles passée au cou, l'on pourrait s'inspirer du
rite byzantin du couronnement des époux.
De toute façon, les textes choisis pour ces rites devront

veiller au dépassement de la conception du mariage et de
la fécondité propre aux religions cosmiques, pour inculquer
fortement les perspectives chrétiennes.

7. Cf.JAHODA, Magie, sorcellerie et développement culturel, dans Il LumenVitae»,XVI,n°2,1061,pp.344 s.



L'adaptation du rituel du mariage pourra peut-être aller
fort loin en certains endroits. En effet, les exigences pasto-
rales pourraient être telles qu'il soit souhaitable d'intégrer
davantage l'acte sacramentel aux cérémonies coutumières,
sur le lieu même où elles se déroulent. La Constitution nes'oppose pas à une telle éventualité, pourvu que le prêtre
soit présent pour recevoir le consentement mutuel (art. 77).
De toute façon, les adaptations déborderontfacilement les

cérémonies faites à l'église, pour autant qu'elles rejoindront
certaines coutumes précédant ou suivant le mariage: des
sacramentaux administrés par certains laïcs aideront à ré-
soudre le problème.

3° Les funérailles.

La Constitution souligne l'importance des rites funéraires
et l'esprit qui doit les inspirer; elle exprime le souhait qu'ils
s'accordent mieux aux conditions et aux coutumes de cha-
que région, même pour la couleur liturgique (art. 81).-
L'étude de l'adaptation des funérailles, en pays de mis-

sion, ne peut se faire fructueusement qu'en les restituant
dans l'ensemble des coutumes qui entourent le trépas,
l'inhumation et le deuil. Ces coutumes, dans les religions
naturelles, se bornent aux horizons d'un vague shéol; les
croyances animistes viennent y ajouter les préoccupations
de plaire au défunt pour éviter que son mâne ne devienne
tracassier; la mentalité magique complique le tout par la
hantise de trouver et de punir, par ses moyens à elle, les
responsables d'une mort qui, jamais ou presque, ne se con-
çoit comme naturelle. Emergeant de tout ce complexe, des
valeurs profondément humaines s'imposent, qu'il impor-
tera de cultiver dans une orientation chrétienne.
A ces coutumes nombreuses, qui témoignent de la

croyance en une survie mais où sont impliquées des erreurs
bien compréhensibles, il est pastoralement nécessaire de
substituerdes pratiques chrétiennes, proclamant inlassable-
ment notre foi et notre espérance, le sens pascal de la mort
chrétienne (art. 81). En plus d'une cérémonie pour les funé-
railles, les rituels particuliers auront la possibilité de pré-
voir des sacramentaux qu'administreraient certains laïcs,



afin précisément d'opérer cette substitution et de sanctifier
le temps du deuil, assez prolongé parfois. Des schémas pour
des veillées funèbres seraient souhaitables, non seulement
dans les régions où les lamentations funèbres ont lieu à ce
moment, mais même là où aucun cérémonial coutumier
n'est en vigueur, le défunt étant aussitôt enterré: l'esprit
chrétien authentique exige ce recueillement dans la prière.
De même il sera possible, si les circonstances le demandent,
de prévoir une cérémonie d'enterrement en l'absence de
prêtre. Cet effort de création devra aussi s'appliquer à four-
nir des instruments qui aideront à la sanctification des der-
niers moments: il serait parfois opportun de faire exprimer
par le moribond, par exemple à l'occasion du viatique, sa
volonté qu'on ne se livre, après sa mort, à aucune pratique
animiste.
Dans ces éléments de rituel, les valeurs authentiquement

humaines de la culture ambiante mériteraient d'être assu-
mées : par exemple, la vertu de piété si profonde que l'on
témoigne à l'égard de ceux que l'on perd; de même l'esprit
de communionqui continue à imprégner les rapports entre
les vivants et les disparus, et qui trouve sa vérité, sa con-
sistance et son épanouissement dans lacommunion des
saints.

III. — ADAPTATIONS PAR RAPPORT AU GÉNIE PARTICULIER
DE CHAQUE PEUPLE

Rejoindre, dans le culte, le génie propre à la culture am-
biante (art. 4o 5 1) est de la plus haute importance pour
l'enracinement et l'épanouissement d'une vie chrétienne
profonde et authentique.
-
Quelques exemples permettront d'estimer les perspecti-

ves ouvertes par le décret conciliaire. Supposons la célébra-
tion de l'eucharistie dans le contexte d'une civilisation
orale. Le style de célébration devra s'adapter au génie pro-
pre de cette civilisation et à ses lois, reposant sur la fonc-
tion audio-visuelle et excluant l'ésotérisme. La partici-
pation doit donc être entraînée par les moyens audio-
visuels que sont les paroles, les attitudes et les gestes du



célébrant; l'aptitude significative de son langage verbal,
musical et gestuel est donc de la plus haute importance.

1° Le langage verbal.

a) La langue. En civilisationorale, si les paroles sont
inaptes à alimenter l'attention du fait qu'elles sont pronon-
cées dans une langue incomprise, il n'y a plus vraie parti-
cipation possible parce que la communication directe
qu'est le langage fait défaut. Les suppléances du commen-
tateur8 sont incapables d'établir le courant de communi-
cation directe; bien plus, elles contribuent à faire du célé-
brant un être lointain, séparé de la communauté des fidèles
par son langage, incapable d'assumer son rôle de chef de
prière alors que, dans un tel contexte de civilisation, il de-
vraitentraîner lui-même toute l'assemblée dans la louange
de Dieu, la supplication, l'offrande.
En civilisation orale, le rôle du président de l'assemblée

doit être direct: s'il parle, c'est pour être compris. Une
langue incompréhensible revêt aussitôt un caractère ésoté-
rique; son emploi, dans le culte, ne se légitime qu'en
fonction d'un effet d'ordre magique.
En conséquence, pour adapter la liturgie au génie local,

il sera nécessaire de proposer au Saint-Siège, selon la pro-
cédure de l'article 4o, l'emploi de la langue vernaculaire
pour certaines parties de la messe qui regardent le célé-
brant, notamment pour les oraisons, la préface et les parties
les plus importantes du canon.
b) Le style. Arrivée à ce stade, l'adaptation a des requêtes

de plus en plus exigeantes. En effet, une simple traduction,
même littéraire, ne suffit pas pour rejoindre le génie parti-
culier d'une culture. Les collectes, les préfaces du missel
sont tellement marquées par le génie romain, tout de den-
sité et de majesté, qu'elles exigent d'être retravaillées de
manière à revêtir une « couleur» en harmonie avec le génie
local, c'est-à-dire avec sa manière de penser, de s'exprimer,
d'atteindre les ressorts de l'affectivité, d'employer les ima-

8. Nous parlons des « suppléances », par exemple donner le sens d'une orai-
son, de la Préface, et non pas desmonitions qui donnent au rite plus de
transparence.



ges et les symboles. Est-ceà dire qu'il faille créer de toutes
pièces? Cette éventualité est plutôt exclue par la Constitu-
tion (art. 23) : le trésor des traditions liturgiques orientales
et occidentales est suffisamment riche pour fournir des mo-
dèles qui conviendront à ce genre d'adaptation. L'inspira-
tion liturgique est avant tout commandée par la Bible
(art. 24); les différentes traditions liturgiques véhiculent
précisément ce souffle biblique.
c) Les images. Du fait qu'une adaptation est nécessaire

dans la composition littéraire, la question des images et des
symboles se pose.
Ce que nous venons de rappeler, au sujet des relations

entre Ecriture Sainte et liturgie, implique qu'il faut conser-
ver les images bibliques majeures, cellesque Dieu a choisies
pour y couler son message. Ce serait un vain prétexte de les
abandonner parce qu'elles n'ont pas de valeur significative
dans telle culture: l'éducation chrétienne consiste précisé-
ment à initier les fidèles à la lecture symbolique de ces
images bibliques reprises par la liturgie, de manière à
atteindre, à travers elles, le mystère signifié. La première
place revient donc au symbolisme biblique.
D'une manière seconde seulement, la symbolique locale

pourra être admise dans la liturgie, à la manière d'harmo-
niques qui augmentent l'ampleur du son biblique fonda-
mental. Chaque culture a sans doute ses symboles pour
signifier la pureté, la force, la justice. Ils pourront entrer
dans la liturgie dans la mesure où ils contribueront à don-
ner une expression plus heureuse ou plus émotive à la
foi chrétienne. Un matériel de choix pour ces adaptations
est fourni par les noms imagés, si nombreux parfois, qui
servent à désigner Dieu sous ses divers attributs. La langue
grecque et latine est très pauvre en ce domaine, le poly-
théisme ayant tout accaparé en sa faveur. Le texte hébreu
de l'Ancien Testament, en revanche, témoigne d'une grande
richesse. Il en va de même dans le monothéisme africain,
dont la réflexion sapientielle sur Dieu s'est formulée si heu-
reusement dans bon nombre de vocables qui font image.
Leur assomption dans la liturgie, tout en la rendant plus
conforme au génie local, contribuera à enrichir par la plé-
nitude de la révélation cette sagesse religieuse alimentée
seulement par les lumières de la révélation cosmique.



2° Le langage gestuel.

En civilisation orale, la participation active étantà la
merci des facteurs audio-visuels, il est absolument requis que
les gestes et les attitudes du célébrant soient vraiment sym-bôliques. Conjointement à la parole et venant l'appuyer, ils
communiquent à l'assemblée les sentiments d'adoration,
de supplication, d'offrande, de respect, de pénitence quedraine la prière. Les gestes doivent donc être tels qu'ils
aient une aptitude expressive réelle dans le milieu culturel
où ils sont employés. Dans l'adaptation, il faudra sans doute
distinguer entre gestes importants et gestes secondaires.
Pour les premiers, du fait qu'ils seraient ignorés dans la
culture ambiante, il ne faudrait pas en conclure que l'on
doive les abandonner. Leur valeur expressive peut, en effet,
être inculquée par l'éducation liturgique. En général, ces
attitudes, tels la position de l'orante, l'inclination pro-
fonde et la génuflexion, les gestes d'offrande, sont à base
d'un symbolisme naturel que la tradition biblique vient elle-
même enrichir; une éducation religieuse élémentaire peut
donc faire assimiler aux fidèles toute leur portée significa-
tive. Les difficultés qui sont parfois soulevées à ce propos
viennent précisément du fait que l'éducation symbolique a
souvent manqué dans une catéchèse d'allure abstraite. Une
réaction se produit immanquablement, lorsque à l'âge
adulte on découvre subitement que ces gestes, que l'on
accomplissait un peu à la manière d'automates, ont en réa-
lité une valeur significative profonde: on les trouve étran-
gers à sa propre culture, ignorés d'elle. On oublie que cette
même constatation pourrait être faite dans toute culture,
puisque ce sont des gestes, non pas profanes, mais religieux.
On se met alors en quête de gestes culturels capables d'évo-
quer les sentiments religieux à exprimer; en vain parfois,
la religion naturelle n'ayant pas atteint les dimensions pro-
pres à la pensée chrétienne. On sera donc très circonspect
dans l'adaptation de l'expression gestuelle, ne refusant une
attitude liturgique traditionnelle que si, dans la culture
ambiante, ele évoque conventionnellement et indissocia-
blement une tout autre signification. Pour les attitudes
mineures: tête couverte ou nue, geste de la pax, manière



de porter l'évangéliaire, les signes d'honneur à lui rendre,
les témoignages de respect au célébrant, etc., l'adaptation
trouvera plus aisément son champ d'application.

3° Le langage musical.

Dès que l'adaptation envisage un certain emploi de la
langue vernaculaire pour le célébrant et les ministres sacrés,
elle atteint par le fait même le problème du chant. Sera-t-il
possible, de prime abord, de faire œuvre de création ori-
ginale ? Le don de composition n'ysuffit pas. Pour les par-
ties chantées par le célébrant, il est requis une inspiration
vraiment sublime, qui ne peut naître chez l'artiste que
grâce à un approfondissement de l'esprit liturgique; il faut
donc qu'il ait été préalablement introduit dans une authen-
tique expérience liturgique, intensément et longuement vé-
cue. Aussi, il sera souvent plus opportun et plus pastoral
de procéder par étapes, le mieux étant souvent l'ennemi du
bien. Les fidèles sont habitués aux chants grégoriens de la
Préface, du Pater, de la Passion et de l'Exsultet; souvent ils
les aiment et les réclament. Ces récitatifs très simples peu-
vent facilement inspirer les compositions musicales requises
pour soutenir le chant de ces pièces liturgiques en langue
vernaculaire. On évitera ainsi dès le départ le danger de
mélodies mièvres, ou de chants à rebours de l'esprit litur-
gique comme le serait une interprétation de la Passion reflé-
tant des sentiments de désespoir. Grâce à ce premier stade
dans l'adaptation, la communauté chrétienne pourra vivre
intensément la liturgie dans son esprit authentique, et s'en
imbiber jusque dans les profondeurs de son affectivité. Elle
sera alors mûre pour la seconde étape, celle d'une création
vraiment originale, assumant toutes les ressources d'expres-
sion du genre musical propre à sa culture.
Ces considérations à propos de la messe peuvent être

transposées aux autres célébrations. C'est ainsi que, dans le
rituel, une prière empruntée à une liturgie orientale pour-
rait se substituer à tel texte latin, pour le motif qu'elle
répondrait mieux au génie du peuple. L'adaptation pourrait
aussi être envisagée pour les Laudes et les Vêpres que le
clergé paroissial réciterait avec la communauté chrétienne
(art. 100).



La Constitution conciliaire offre donc, par son article 4o,la possibilité d'uneadaptation de la liturgie dans ses pro-
fondeurs, tout en conservant intacte sa substance tradition-
nelle. Ainsi pourra-t-elle être de nouveau la source vive qui
fécondera la vie chrétienne sous toutes les latitudes, lui per-
mettant de s'épanouir pleinement dans les espaces culturels
autres que la latinité.

Conclusion

L'œuvre liturgique du deuxième Concile du Vatican se
caractérise par un retour aux sources et par un souci de
catholicité. Le Concile n'a pu poser que les fondements.
Désormais l'œuvre est entre les mains de l'Eglise entière.
La réalisation des adaptations, dont les Conférences épisco-
pales restent juges, ne pourra se faire que progressivement
selon le rythme de croissance de la vie liturgique dans la
communauté des fidèles. En définitive, elle dépend de l'es-
prit liturgique du clergé (art. 14), de son aptitude et de son
zèle à donner, aux fidèles de tout âge et de toute condition,
la nourriture solide et divine d'une catéchèse biblique
(art. 24) et liturgique (art. 19).

XAVIER SEUMOIS, P. BI.


