112138 Gallica

La Maison-Dieu : cahiers de
pastorale liturgique

Source gallica.bnf.fr / Les éditions du Cerf


https://www.bnf.fr
https://gallica.bnf.fr

112138 Gallica

(France). Auteur du texte. La Maison-Dieu : cahiers de pastorale

‘ Service national de la pastorale liturgique et sacramentelle
liturgique. 1964-01.

1/ Les contenus accessibles sur le site Gallica sont pour la plupart
des reproductions numériques d'oeuvres tombées dans le
domaine public provenant des collections de |la BnF. Leur
réutilisation s'inscrit dans le cadre de la loi n°78-753 du 17 juillet
1978 :

- La réutilisation non commerciale de ces contenus ou dans le
cadre d’'une publication académique ou scientifique est libre et
gratuite dans le respect de la législation en vigueur et notamment
du maintien de la mention de source des contenus telle que
précisée ci-apres : « Source gallica.bnf.fr / Bibliothéque nationale
de France » ou « Source gallica.bnf.fr / BnF ».

- La réutilisation commerciale de ces contenus est payante et fait
I'objet d'une licence. Est entendue par réutilisation commerciale la
revente de contenus sous forme de produits élaborés ou de
fourniture de service ou toute autre réutilisation des contenus
générant directement des revenus : publication vendue (a
I’exception des ouvrages académiques ou scientifiques), une
exposition, une production audiovisuelle, un service ou un produit
payant, un support a vocation promotionnelle etc.

CLIQUER ICI POUR ACCEDER AUX TARIFS ET A LA LICENCE

2/ Les contenus de Gallica sont la propriété de la BnF au sens de
I'article L.2112-1 du code général de la propriété des personnes
publiques.

3/ Quelques contenus sont soumis a un régime de réutilisation
particulier. Il s'agit :

- des reproductions de documents protégés par un droit d'auteur
appartenant a un tiers. Ces documents ne peuvent étre réutilisés,
sauf dans le cadre de la copie privée, sans l'autorisation préalable
du titulaire des droits.

- des reproductions de documents conservés dans les
bibliotheques ou autres institutions partenaires. Ceux-ci sont
signalés par la mention Source gallica.BnF.fr / Bibliotheque
municipale de ... (ou autre partenaire). L'utilisateur est invité a
s'informer aupres de ces bibliotheques de leurs conditions de
réutilisation.

4/ Gallica constitue une base de données, dont la BnF est le
producteur, protégée au sens des articles L341-1 et suivants du
code de la propriété intellectuelle.

5/ Les présentes conditions d'utilisation des contenus de Gallica
sont régies par la loi francaise. En cas de réutilisation prévue dans
un autre pays, il appartient a chaque utilisateur de vérifier la
conformité de son projet avec le droit de ce pays.

6/ L'utilisateur s'engage a respecter les présentes conditions
d'utilisation ainsi que la législation en vigueur, notamment en
matiere de propriété intellectuelle. En cas de non respect de ces
dispositions, il est notamment passible d'une amende prévue par
la loi du 17 juillet 1978.

7/ Pour obtenir un document de Gallica en haute définition,
contacter
utilisation.commerciale@bnf.fr.


https://www.bnf.fr
https://gallica.bnf.fr
https://www.bnf.fr/fr/faire-une-utilisation-commerciale-dune-reproduction
mailto:utilisation.commerciale@bnf.fr

CHAPITRE II

LE MYSTERE DE IL’EUCHARISTIE

47. La définition de I'Eucharistie qui ouvre ce chapitre
est littéralement empruntée, pour le début, au texte du
Concile de Trente (session 22, Denz. 937) repris dans Media-
tor Dei (AAS, p. 547; EP 552). Cependant 1'aspect eschatolo-
gique, pascal, sacramentel, en est souligné avec insistance,
comme il était nécessaire pour préparer l'exhortation a la
participation des fideéles qui suit immédiatement. C’est bien
un sacrifice, mais un sacrifice eucharistique, un mémorial,
un sacrement de U'amour, signe de l'unité, lien de la cha-
rité (ceci étant emprunté a la session 13, méme concile, sur
I'Eucharistie, Denz. 873 et 875). Elle s’achéve par la citation
de 'antienne « O Sacrum convivium » de 1’'Office du Saint-
Sacrement, reprise dans la préface du Saint-Sacrement
actuellement concédée a tous les dioceéses de France (cf.
P. JouneL, Le nouveau Propre de France dans LMD 79,
pp. 156-157). Ainsi, sans rien perdre de la doctrine triden-
tine, la définition conciliaire de 1’Eucharistie se présente
dans un excellent style biblique et liturgique.

Participation des fidéles

48. 1.’Eglise veut donc que « les fideles n’assistent pas a
ces mystéres comme des spectateurs étrangers et muets » :
expression reprise, on le sait, & la Constitution Divini cultus
de Pie XI (EP 38g). Elle souhaite, une fois de plus, leur
participation consciente, pieuse — ce qui va de soi — et




116 COMMENTAIRE DE LA CONSTITUTION

active. Puis le texte apporte quelques notations nouvelles en
analysant les composantes de ceite activité, a partir de la
nature complexe du sacrifice eucharistique. Amsn les fideles

— seront formés par la parole de Dieu;

— $e restaureront a la table du Seigneur : non plus seu-
lement celle de sa Parole, mais celle de son Corps eucharis-
lique;

— rendont graces a Dieu;

— offriront la victime, non seu!oment par I’ mlermedl.nre
du prétre, mais ne f.usant quun avee lui, car si celui-ci
esl seul & consacrer et immoler, prétre et fideles offrent au
méme titre;

- upprcndronl a s'offrir ecux-mémes -: nous alteignons
ici la « res » de l'eucharistie, ie sacrifice spirituel dont le
sacrifice rituel est le moyen el le signe;

— de jour en jour seront consommés... dans Uunilé : a
I"'opposé des exposés scolastiques qui semblent toujours étu-
dier la messe comme un événement unique et sans lende-
main, il est fait allusion ici & l'influence progressive des
messes qui se succedent, s'enchainent et en quelque sorle
accumulent leurs effets dans la vie des chrétiens (la note du
texte ofliciel renvoie ici au commentaire sur saint Jean, de
saint Cyrille d’Alexandrie);

— Uunité avec Dieu et entre eux... le sacrifice du Corps
mystique réalise en effet cetle double unité, double effet
de la charité théologale et de la charilé fraternelle (qui ne
font qu'un seul amour : c’est tout le mystére de l'alliance

— pour que, finalement, Dieu soit tout en tous : car lel
est I’eschaton, 1’effet ultime (1 Cor. 15, 28) de la rédemption
et de son sacrement, l'eucharistie : « res », effet ultime
signifié par elle, mais non pas contenu en elle puisque,
lorsqu’il sera atteint, l’eucharistie s’évanouira, avec toutl
le régime des médiations provisoires de I'Eglise terrestre el
sacramentelle.

49. Telles sont les trois profondes raisons pour lesquelles
le Concile statue sur la liturgie et la pratique de la messe.
Il ne s’agit donc pas d’industries pastorales ou de procédés
pédagogiques, mais des requétes du mystére en ce qu’il
de plus essentiel.

[A.-M. R.]




REFORME DE LA MESSE : 117

Réforme de I « ordo » de la messe

30. Pour que la célébration de la Messe « oblienne une
pleine efficacité pastorale » (art. Ag) on devra .1pp11quer a
la révision de 1'Ordo Missae les pr1nc1pe% généraux de la
restauration liturgique : les riles manifesteront une noble
simplicité, ils seront d’une briéveté remarquable et éviteront
les répétitions inutiles (art. 34).

1) A cette fin il convient que se manifestent plus claire-
ment le role propre ainsi que la connexion mutuclle de
chacune de ses parties, a savoir essentiellement la lilurgie
de la parole et la liturgie eucharistique (art. 56).

Le role propre des deux parties de la messe sera mis en
lumiére si 'on décide que chacune d’elles doit étre célébrée
en un lieu différent : la premiére, au siege du président et
a I'ambon des lectures, la seconde, & 1'autel du repas sacri-
ficiel. On sait I'importance de 'ambon ou «béma » dans
les rites orientaux, qui semblent l'avoir emprunté a Ia
synagogue : « C’est l'estrade sur laquelle se tenail le prési-
dent, et du haut de laquelle on faisait la lecture et le com-
mentaire des Ecritures’. » Aujourd’hui encore, & la messe
épiscopale solennelle, 1'évéque préside de sa « cathedra »
la liturgie de la parole (Caeremoniale episcoporum, lib. 2,
c. 8, 35). Comment ne pas souhailer voir étendre a toutes les
messes le rite par lequel commencaient les douze lectures
dans I’ancien office de la veillée pascale, lorsqu’il était célé-
bré par I'évéque ? Aprés avoir revétu la chasuble, celui-ci
montait baiser 1'autel en silence, puis il gagnait immdédiate-
ment son siege (Ibid. ¢. 27, 19).

Avec la distinction des lieux de la célébration, c’est la
restauration des structures de chacune des parties de la
messe qui permettra-aux fideles d’y participer plus facile-
ment.

La liturgie de la Parole ne comporte pas seulement des
lectures, mais aussi le chant du psaume intercalaire, 1'ac-
clamation de 1’évangile, 1’homélie et la priére des fideles.

(. Y. Diwwvicnigr, L'ambon ou béma dans les textes de U'Eqlise chaldéenne
et de U'Eqglise syrienne au Moyen Age, dans Cahiers archéologiques, V1 1952,
pp. t11-30. Cité par A. Raes, La liturgie eucharistique en Orient, dans LMD 7o

(lt)“l‘.'), p .')ﬂ



118 COMMENTAIRE DE LA CONSTITUTION

Si la Constitution ne traite pas explicitement du graduel, il
ne faudrait pas en déduire qu’il n’a aucune importance.
Il devra, au contraire, recouvrer toute son ampleur initiale.
Toutefois, un seul chant intercalaire suffit el, si ’'on n’ins-
taure pas les deux lectures avant 1’évangile, il faudra choi-
sir, pour le caréme, entre le graduel et le trait; 1'un d’eux
doit étre sacrifié. De méme convient-il que 1’alléluia rede-
vienne l'acclamation par laquelle le peuple salue le livre des
‘vangiles, que le diacre porte processionnellement & 1’am-
bon, précédé de 1'encens et entouré des flambeaux.

La liturgie eucharistique retrouvera sa noble simplicilé,
si I'on simplifie certains rites, comme nous le dirons plus
loin, si I'on consacre & chaque messe les pains qui seront
distribués dans la communion (art. 55). On peut souhaiter,
dans le méme but, que 1’ « oratio super oblata » et le canon
soient dits & haute voix, mieux encore, que soit prévu le
chant de la pri¢re sur les dons et de certains passages du
canon.

Il importe aussi que les fideles percoivent facilement la
connexion mutuelle des deux parties, c’est-a-dire [‘union
intime du rite et de la parole (art. 35), le fait que la mandu-
cation du Pain de la vie dans la foi doit préparer a sa man-
ducation eucharistique. C’est 14 le rdle fondamental de 1'ho-
mélie.

) La mise en lumiére de la fonction propre de chaque
rite exige une simplification globale de 1’ « Ordo Missae »,
en sauvegardant toulefois fidélement la substance des riles.
Que faut-il entendre par « la substance des rites » ? Nul ne
semble 1'avoir précisé au Concile. Nous y verrions volon-
tiers les formes que comporte la célébration de 1’Eucharistie
« dans tous les rites en usage dans 1’Eglise universelle, aux
diverses époques et dans les différents pays » selon la for-
mule adoptée par Pie XII pour définir la matiére et la forme
du sacrement de 1’0Ordre (Const. apost. Sacramentium Ordi-
nis EP 502). Les rites de la messe doivent étre simplifiés,
mais leur simplification ne se traduira pas seulement par
des suppressions; elle comportera aussi la restauration de
rites ou de formulaires disparus au cours des temps.

On omeltra ceux qui, au cours des dges, onl été redoublés
ou ont été ajoutés sans grande utilité. Parmi les rites redou-
blés on peut citer les multiples baisers de I’autel, les génu-

- e —— ——



REFORME DES RITES 110

flexions, inclinations, signes de croix sur le célébrant et sur
les dons, ainsi que les prieres de 1'Offertoire qui précédent
I” « Oratio super oblata ». Certains rites ajoutés au moyen
age, comme la double élévation, ne disparaitraient pas suns
détriment pour la piété des fideéles; en revanche, il serait
bon que la messe commence par le chant d’entrée, sans que
celui-ci soit précédé ou accompagné par les prieéres au bas
de l'autel, de méme qu’elle devrait finir par I’ « Ite missa
est ».

On rétablira, selon l'ancienne norme des sainls Péres, cer-
laines choses qui onl disparu sous les alteintes du temps,
dans la mesure ou cela apparaitra opportun ou nécessaire.
L’expression ad pristinam sanctorum Patrum normam est
une citation de la bulle Quo primum, qui se trouve en téte
du Missel romain. Elle doit éire interprétée en fonction du
contexte. Saint Pie V y déclare que le missel qu’il promul-
gue a él¢é préparé par des experts, qui ont collationné le
Missel romain alors en usage sur les meilleurs manuscrits
de la Bibliothéque vaticane et consulté les écrits des auteurs
anciens les plus sfrs.

Il est un rite dont le Concile juge le rétablissement
nécessaire, bien qu’il ait disparu depuis saint Grégoire le
Grand : c’est la « priére commune » (art. 53). Mais on peut
envisager aussi la restauration, au moins partielle, des pro-
cessions d’entrée, d’offertoire et de communion avec les
formulaires qui traditionnellement les accompagnent, le ré-
tablissement d'un certain nombre de préfaces propres, la
refonte des rites de la fraction de 1’hostie et du baiser de
paix? la récitation & haute voix ou le chant par le célébrant
de I'embolisme du Pater, selon 1'usage qui s’est conservé
dans les liturgies ambrosienne et lyonnaise.

La simplification devra porter aussi sur les vétements
sacrés du célébrant et des ministres, ainsi que sur le ma-
tériel liturgique. Est-il indispensable que le célébrant mette
un amict et porte le manipule, ou que 1’autel soit recouvert
de trois nappes ? C’est aussi, comme nous l’'avons dit & pro-
pos de l'article 41, le veeu unanime des évéques que le rite
de la messe pontificale soit considérablement allégé. L’es-
sentiel de la messe pontificale tient au fait que I'évéque est

2. B. CapeLLe, Fraction et commixztion, aménagements souhaitables des rites
actuels, dans LMD 35 (1953), pp. 79-04.



120 COMMENTAIRE DE LA CONSTITUTION

le célébrant, et non qu’on le revéte de multiples ornements
el qu on fasse des génuflexions devant lui.

La simplification des rites de la messe solennelle aménera
obligatoirement la réduction du role du sous-diacre et la
mise en relief de la fonction du diacre. Si le diaconat est
rétabli comme un degré permanent dans la hiérarchie, la
« missa cum diacono » devrait devenir la forme de la messe
célébrée avec concours de peuple.

Accroilre sa richesse biblique

ol. Le Concile a déja dit l'importance extréme que pré-
sente la Sainte Ecriture dans la célébration liturgique
(art. 24), et il a prescrit la restauration d’une lecture de la
Sainte Ecriture plus abondanie, plus variée et mieux adaptée
(art. 35). C'est évidemment dans la messe que cetle restaura-
lion devra éitre réalisée en premier lieu.

La Constitution évoque d'abord la iable de la parole de
Dieu. C'est la une expression traditionnelle, d’Origéne a
I'Imitation de Jésus-Christ, que le renouveau liturgique
contemporain s’est plu a rendre populaire. Sur cette table,
ordonne la Constitution, on ouvrira plus largement les tré-
sors bibliques pour que, dans un nombre d années déter-
miné, on lise au peuple la partie la plus importante des
Saintes Ecritures. En tenant ce langage, les Péres onl pris
une décision capitale. Sans doute laissent-ils a la Commis-
sion postconciliaire le soin de décider du nombre des lec-
tures a faire durant la messe, de la durée du cycle de ces lec-
tures et de la détermination des péricopes, mais ils lui im-
posent deux prescriptions : d'une part, le Lectionaire ro-
main devra contenir la pars praestantior de 1’Ancien et du
Nouveau Testament et, de l'autre, la réforme concerne
avant toul les messes des dimanches et fétes (art. 4g). Un
cycle de lectures réparti sur tous les jours de l'année,
comme au rite byzantin, n’entrerait donc pas pleinement
dans les vues du Concile. Mais un Lectionnaire des diman-
ches et fétes, contenant les chapitres les plus importants de
la Bible, devra nécessairement comporter un cycle de plu-
sieurs années®. Nous souhailons vivement que la lecture

3. P. Jouner, Pour une réforme des lectures du Missel, dans LMD 66 (1961),




L. HOMELIE 121

d'Ancien Testament précéde celle de I’Apdire au lieu de la
supplanter. En effet, la tradilion romaine rejoint celle de
tout 1'Orient pour affirmer I'importance capitale de la lec-
ture des écrits apostoliques & la messe du dimanche®.

L’ homélie

52. La Constitution a déja proclamé l'importance de la
prédication dans la célébration de la liturgie, elle a défini
sa nature et indiqué ses sources bibliques et liturgiques
(art. 35). Nous n’y reviendrons pas. Le Code de Droit cano-
nique n’avait pas attendu le renouveau liturgique pour
insister sur « le devoir propre de chaque curé d’annoncer
la parole de Dieu au peuple par 1'homélie habituelle »
(can. 1344), celle-ci consistant dans « une bréve explication
de I'Evangile ou d’une partie de la doctrine chrétienne »
(can. 1345). Mais on nous rappelle ici que 1’homélie fait
partie de la liturgie elle-méme et on insiste sur son carac-
tere obligatoire : aux messes célébrées avec concours de
peuple, les dimanches el jours de fétes de précepte, on ne
'ometlra que pour un molif grave.

Le plus important consiste peut-étre dans la maniére dont
est défini le genre homilétique : 1'homélie se situe d’abord
dans le déroulement de l'année liturgique. Elle n’est pas
intemporelle, elle fait corps avec la célébration annuelle du
mystere du salut. Elle doit expliquer a partir du texle sacré
les mysteres de la foi et les normes de la vie chrétienne. 11 ne
s'agit pas d'une vague exhortation, mais d’une explicalion
a partir du texte sacré. Entendons par la que 1'homélie doit
commenter en premier lieu les lectures qui viennent d’étre
faites, mais aussi les chants de la messe et les formulaires
de la prieére sacerdotale. Il s’agit de partir concrétement de
la célébration liturgique pour y faire participer les fideles,
en éclairant leur foi, et en guidant leur vie. Le premier
objectif de 1’homélie est d’établir le lien entre la parole de
Dieu et I'Eucharistie qui va commencer. Aucune préoccus-

pp. 36-69. On trouvera p. 36 de cet article les références aux projels rendus
publics 2 ce jour. Un nouveau projet paraitra dans Paroisse et Lilurgie de
mars 1964.

h. O. Rousseau, Lecture et présence de UApdtre a la liturgie de la Messe,
dans LMD 62 (1g6o), pp: 69-78.



122 COMMENTAIRE DE LA CONSTITUTION

pation humaine ne lui est étrangére; son but est précisé-
ment d’aider les fidéles & contempler le présent dans la
lumiere de la parole de Dieu, el a I'assumer dans la com-
munion au sacrifice du Christ. Sans attendre la promulga-
tion du nouveau lectionnaire, il convient que les prétres
s’attachent immédiatement a la restauration de I'homélie.
L’efficacité de la réforme liturgique promulguée par le Con-
cile dépendra en grande partie de la maniére dont cette
prescription de la Constitution sera appliquée.

Il est évident que les prédicalions organisées dans les
dioceéses pour solliciter la contribution financiére des fide-
les a telle ou telle ceuvre, si importante soit-elle, ne sau-
raient échapper aux normes qui viennent d’étre définies.
L’Eglise dispose d’autre tribunes que I'ambon pour s’adres-

ser au peuple chrétien el lui faire part de ses besoins malé-
riels. |

La « priére dCS fidéles )

53. L’importance de 1’Oratio fidelium est attestée par
les Peres de I’Eglise et par la tradition liturgique®. Si la li-
turgie romaine ne 1’a conservée que le vendredi sainl, les
rites orientaux lui font une large place. Les chrétiens réunis
en assemblée obéissent ainsi au commandement de 1'Apo-
tre : « Je recommande avant tout qu'on fasse des demandes,
prieres, supplications, actions de grices pour lous les hom-
mes, pour les rois et ceux qui détiennent I'autorité » (I Tim.
9, 1-2). On reconnait dans le texlte de la Constilution les
réminiscences de la priere romaine du vendredi sainl,
intercédant « pro Ecclesia sancta Dei » (1™ oraison), pour
ceux « qui nos in potestate regunt » (4°), « pro fidelium
necessitatibus » (6°), pour les chrétiens séparés, les Juils el
les incroyants (7°, 8%, 9°).

L’Oratio fidelium prendra place aprés I'évangile et 1"ho-
mélic. Lorsque la liturgie de la Parole n’est pas suivie de
I’Eucharistie, la priére des fideles lui sert normalement de
conclusion ¢; mais, quand la célébration eucharistique est

5. Voir les textes cités et les références données dans LMD 76, p. 86, nole
(k). . -

(. G. Fransen, L’obligation d’assister & une messe entiere, dans LMD /46
(1956), pp. 67-73.




LA LANGUE 123

soudée a la liturgie de la Parole, 1'Oratio fidelium, appelée
de ce nom parce qu’elle est faite par les fideles apres le ren-
voi des catéchumenes, semble ouvrir la liturgie eucharis-
tique. Elle se situe donc a l'articulation des deux partlies de
la Messe. Le Concile n’a rien décidé sur la forme que pren-
drait la priere restaurée. 1l est certain que le texte du ven-
dredi saint, si beau soil-il, ne saurait étre adopté tel quel;
il est trop long et la prie¢re faite & genoux est incompatible
avec le caractere festif du dimanche. Le Missel romain con-
tiendra vraisemblablement plusieurs formulaires de la priere
des fideles, et les assemblées épiscopales pourront sans doute
y insérer des intenlions spéciales, ce qui aura 'avantage de
supprimer les oraisons impérées, voire loules les commé-
mMoraisons.

La langue de la messe

o4. Les prescriplions relatives & l'usage de la langue vi-
vante dans la messe sont données en référence aux arti-
cles 36 et 4o de la Constitution. Or il ne faut pas oublier
que l'article 36 soumet cet usage a l'agrément des assem-
blées d’évéques, et que l'article 4o autorise seulement les
mémes assemblées a faire des propositions au Siege aposto-
lique.

Sous réserve des approbations requises, la Constitution
précise les limites dans lesquelles on peut user de la langue
vivante & la messe. L’expression tribui possit a pour but de
sauvegarder la liberté de dire toute la messe en latin. On ne
peut d’ailleurs user de la langue du peuple que pour une
messe célébrée avec concours de peuple. Cela ne requierl
pas la présence d’une foule, mais au moins de quelques
fideles.

Dans I'énumération des parties de la messe qui peuvent
étre dites en langue vivante, le Concile accorde d’abord un
rang privilégié aux lectures et a la priére commune. Non que
I'usage de la langue du pays ne dépende pas aussi pour
elles de 1’assemblée épiscopale, mais parce qu'on a des rai-
sons trés spéciales de proclamer la parole de Dieu et de faire
prier le peuple dans une langue qu’il comprenne. (est le
molif pour lequel la Constitution emploie 1'adverbe prae-
sertim : surtout pour les lectures et la « priére commune ».



124 : COMMENTAIRE DE LA CONSTITUTION

Les auires formulaires de la messe sont classés en deux
catégories : il y a ceux qui sont chanlés ou dits par les
fideles (quae ad populum spectant) el ceux qui sont chan-
tés ou dits par le célébrant.

Les assemblées épiscopales peuvent autoriser 1'usage de
la langue vivante pour les parties qui reviennent au peuple,
¢’est-a-dire pour tous les textes qui sont chantés ou dits par
les fideles, qu’il s’agisse de 1'Ordinaire ou du Propre. On en
trouvera l'énumération dans les articles 25, 31 et 32 de
I'Instruction De Musica sacra. Evidemment, le célébrant
pourra dire en langue vivante, 3 la messe lue, ce que le
peuple est autorisé a dire, méme si celui-ci n'use pas de
son droit, par exemple 1'introit ou le graduel.

Une telle exiension de 'usage de la langue vivante, aussi
bien dans la messe chantée que dans la messe lue, est tribu-
taire des conditions locales, dont 1’assemblée territoriale est
juge. En certaines régions elle ne pourra se faire que pro-
gressivement.,

Aucune des prieres spécifiquement présidentielles n’'est
soustraite par le Concile & la possibilité d'éire proférée
en langue vivante, pas méme le Canon. Mais l'exiension de
la langue vivante aux formulaires sacerdotaux n’est pas du
ressort des conférences épiscopales. Si celles-ci estiment op-
portun un emploi plus large de la langue vivante a la messe
(par exemple dans le chant ou la récitation de la collecte
et de la postcommunion par le célébrant), elles doivenl en
présenter la demande au Siege apostolique, conformément
a l'article 4o de la Constitution.

Quelques points demeurent encore dans I'ombre. Les dia-
logues reviennent per partes au célébrant et aux fideles. Or
il est évident qu’ils doivent se faire dans la méme langue.
Laquelle 2 De méme il n’est pas question dans cet article
des monitions, que l'article 36 traite comme les lectures
(imprimis autem in lectionibus et admonitionibus). Va-i-il
de soi qu’on peut les faire en langue vivante ?

Aprés avoir largement ouvert la porle a la langue du
peuple dans la messe, le Concile demande de veiller cepen-
dant a ce que les fidéles puissent dire ou chanler enscm-
ble (possint simul dicere), en langue latine aussi, les par-
ties de l'Ordinaire de la messe qui leur reviennent, alin
d’étre capables de prier en commun dans les grands peleri-




LA COMMUNION 12D

nages et rassemblements internationaux, comme ceux de

Rome ou de Lourdes. Cette recommandation retiendra spé-
cialement 1'attention des éducateurs?’.

(P. J.]

La communion, en particulier sous les deux espéces

55. Dans cet article sur la communion eucharistique,
le premier paragraphe traite de la communion a la messe.
Si I'Eglise ancienne a toujours praliqué la communion
hors de la messe, soit pour les malades, soit pour ceux
qui n'ont pas la possibilité de prendre part & la célébra-
tion eucharistique, c’est seulement a la fin du moyen Age
qu'on voit se répandre l'usage de préférer systématique-
ment communier en dehors de la messe. Le concile de
Trente s’est élevé contre cet abus, et son avertissement
a été repris depuis par Benoit XIV et Pie XII. La recom-
mandation du Concile est double : il est plus parfait de
communier dans la messe, donc au moment prévu pour la
communion des fidéles; plus parfait de communier avec
des hosties consacrées & la méme messe. La raison théolo-
gique en est claire : ne pas dissocier la communion et la
dévotion eucharistique de la messe, la communion au Christ
de la communion a son sacrifice et & son mystére pascal. Si
les pasteurs sont convaincus de l'importance d’une telle
harmonisation de la vie de foi et de la vie liturgique, ils
veilleront & consacrer des hosties aux messes ou ils pré-
voienl des communions, el ils n’auront pas de peine, par la
catécheése, 2 obtenir des fideles les redressements voulus.

Le deuxiéme paragraphe concerne la communion au ca-
lice. Son rétablissement, méme dans des cas trés limités,
paraitra une grande nouveauté. A la derni¢re Géne pourtant,
le Christ a donné 4 ses disciples et & son Eglise 1'Eucha-
rislie non sous une esptce mais sous les deux espeéces du
pain et du vin. Tous sont invités par lui & recevoir son CGorps

7. L’inlerprélation que nous proposons des expressions tribui possit, praeser-
tim, in partibus quae ad populum spectant, possint simul dicere, est celle
qui a été donnée au Concile par Mgr Jesus Enciso, évéque de Majorque, rap-
porleur des amendements de ce chapilre.



126 COMMENTAIRE DE LA CONSTITUTION

el & boire son Calice, et 'une et 1'autre communion a 6té
pratiquée par les chrétiens en Occident comme en Orient,
dans I'Eglise ancienne. L’Orient y est resté fideéle jusqu’au-
Jjourd hui. En Occident la communion des fideéles au calice
est tombée en désuétude, a part quelques exceplions, vers le
12° ou le 13° siecle. Cet abandon a été ressenti, et il a
provoqué au 15° et au 16° sieécle des protestations, aux-
quelles se mélaient des erreurs doctrinales. Le concile de
Irente (Denz. 934-937) a eu & affirmer & ce sujet plusieurs
principes dogmatiques :

1) Si la consécration des deux espeéces est essentielle 2
la messe (et par conséquenl essentielle aussi la commu-
nion sous les deux especes, au moins du célébrant), les
assislants ne sont pas obligés également de communier sous
les deux espéces.

2) En confiant 1'’Eucharistie a I'Eglise, le Seigneur a
laissé & celle-ci une certaine souplesse dans la disposition de
ce sacrement. La communion sous une seule espéce est seule
nécessaire au salut : d’ou la pratique, dans 1'Eglise latine,
de la communion sous l'espéce du pain; d’ont également,
dans 1'Eglise ancienne et encore aujourd’hui en Orient,
celle de la communion des petits enfants sous l'espece du
vin.

En méme temps qu’il opérait cette clarification dogmali-
que, le Concile confiaif au Pape la question de la concession
du calice a 1’'Allemagne. La concession eul effectivement
lieu, mais les agitations du temps I'empécheérent d'avoir un
caractere durable.

Tout en rappelant d’'un mot les principes aflirmés par le
Concile de Trente, le deuxiéme Concile du Vatican confére
pareillement au Siége Apostolique la détermination des cas
ot la communion sous les deux esptces sera rétablie. La
Constitution se contente de donner trois exemples, un pour
les clercs, un pour les religieux, un pour les laics. On pen-
serail volontiers a d’autres cas encore, comme la commu-
nion des époux le jour de leur mariage. En effet I'exemple
donné & propos des laics, & savoir la premi¢ére communion
d’un baptisé adulte, ne peut s’appliquer & beaucoup de fide-
les, baptisés dans leur enfance.

Pour les cas précis on elle sera rétablie, la communion sous
les deux espéces restera soumise au jugement de l'évéque,




LA COMMUNION AU CALICE 127

qui pourra donc apprécier si elle est indiquée dans telle ou
telle circonstance, et si la préparation catéchétique voulue a
été faite. Il y aura lieu de meltre en valeur la signification
cecuménique de la communion au calice et aussi, suivant le
cas, la portée de la concession du calice & des laics, qui
donne a leur parlicipation aclive sa plénitude : ce n’est pas
aux seuls clercs que le Seigneur a dit de boire a sa coupe.

Il appartiendra & la Commission postconciliaire d’établir
le rituel de la communion au calice en essayant de tenir
compte a la fois de la régle traditionnelle d’un calice uni-
que, si riche de sens ecclésial, et en méme temps des requé-
tes de I'hygiéne. L’usage du chalumeau, conservé a la messe
papale, donnerait satisfaction sur 1'un el 1'autre point.

Dans I'Eglise luthérienne suédoise, ou les fideles com-
munient en buvant & un méme calice, une enquéte a éLé
instituée il y a quelques années pour étudier les risques de
conlagion que comporte une telle pratique. La conclusion
des bactériologues a été que ces risques n’étaienl pas supé-
rieurs a ceux ue l'on court lorsqu’on voyage en autobus
ou en chemin de fer.

[P.-M. G.]

Unité de la messe

56. La liturgie de la parole et la liturgie eucharistique
sont st étroilement unies entre elles qu’elles font un scul
acte de culte. En tenant un langage ausi net, les Péres ren-
dent caduc un vocabulaire qui avait cours jusqu'a ces der-
niers temps, distinguant entre ’avant-messe et la messe
proprement dile, ou encore la messe des catéchumeénes et
celle des fideles. De méme rendent-ils désormais irrecevable
I'opinion des casuistes, selon laquelle on pouvait salisfaire
au précepte de la messe dominicale en arrivant aprés 1'évan-
gile mais avant 'offertoire (G. Fransen, art. cit. note 6).

En conséquence le Concile exhorte vivement les pasteurs
a enseigner activement aux fidéles, dans la catéchése, qu’il
Jaul participer a la messe entiére. Certains Péres auraient
voulu que l'obligation d’assister a la premiére partie de la
messe soit formulée d’une maniére plus impérative, mais
c'est Ia une question de discipline, qui ne reléve pas directe-



128 COMMENTAIRE DE LA CONSTITUTION

ment de la législation liturgique. On a toutefois ajoulé sur-
tout les dimanches el jours de fétes de précepte, afin d’atti-
rer I’attention sur l'importance exceptionnelle de 1’assem-
blée liturgique a pareils jours.

Les pasteurs feront largement écho a cet arlicle pour ame-
ner les fideles & arriver & 1’heure a la messe. Bon nombre
de chrétiens seront d’ailleurs sensibles & ’appel du Concile.
Ils comprendront qu’il serait vain de refondre le lection-
naire de la messe, de présenter aux fidéles avec plus de ri-
chesse la table de la parole de Dieu (art. 51), si la majeure
partie de 1'assemblée n’est pas encore présente au moment
des lectures. Nul n’ignore que la désinvolture des fidéles
par rapport a la liturgie de la Parole est surtout manifeste
dans les pays latins. Il faut sans doute y voir, plus qu'un
laisser-aller, le résultat de 1’éducation religieuse des qualre
siecles de contre-Réforme, ou 1’on a tellement insisté sur le
rite qu'on n’a plus accordé d’importance a la parole de
Dieu. Le remeéde & cet état d’esprit tient moins dans des
mesures de coercition que dans une patiente catécheése bibli-
que et liturgique. Il s’agit non de fermer les portes de 1°¢-
glise au Kyrie, mais de rappeler sans se lasser que dans la
liturgie Dieu parle a son peuple et le Christ annonce encore
I’évangtle (art. 33).

(P. J.]

La concélébration

57. La valeur communautaire de I'Eucharistie, qui fait
des baptisés un seul corps dans le Christ, est peut-élre ce
qui marque le plus intensément la foi des chréliens de nolre
temps lorsqu’ils sont rassemblés autour de la table du Sei-
oneur. Comment les prétres n’éprouveraient-ils pas un désir,
ardent jusqu’a la souffrance, de célébrer ensemble 1'unique
eucharistie et I'unique sacrifice du Christ ? Comme il est
naturel de souhaiter que 1’Eucharistie, qui est le sacrement
de 1'unité de 1’Eglise, soit aussi et de facon visible celui de
'unité du Sacerdoce! Ce veeu de bien des prétres, le Concile
en reconnait I’authenticité, la valeur profonde pour la vie
de 1'Eglise, et en décide la réalisation.

Des difficultés d’ordre pratique dans la célébration ont




LA CONCELEBRATION 129

pu, par exemple dans des rassemblements de prétres ou
des communautés sacerdotales, contribuer aussi a faire dé-
sirer la concélébration. A la différence du schéma prépara-
toire, le Concile ne s’arréte qu’a la seule raison capitale,
prise de la nature communautaire de 1’Eucharistie et du
sacerdoce.

La concélébration n’est pas une nouveauté dans 1'Eglise
(cf. LMD 35 [1953]). Le Concile reléve qu’elle est tradi-
tionnelle en Occident comme en Orient, encore qu’elle soit
actuellement beaucoup plus répandue en Orient. Réalisée
historiquement de diverses maniéres, elle comporte en Occi-
dent, depuis une époque ancienne, la récitation des paroles
consécratoires par tous les concélébrants. La méme pratique
s’est répandue a partir du 16° siécle chez les Orientaux
catholiques et certains Orthodoxes. Cette évolution a fait
I'objet, & la fin du pontificat de Pie XII, d'une discussion
entre théologiens, dans laquelle le magistére est intervenu
avec netteté. Le Concile s’abstient de revenir sur ce débal.

Dans la discipline latine antérieure au Concile, la concé-
lébration était limitée aux ordinations épiscopale et presby-
térale, comme pour affirmer & la source méme de ces deux
degrés de 1’Ordre leur vocation a une célébration commune.
En dehors de ces cas la double valeur sacrificielle et com-
munautaire de la messe était réalisée dans la vie des préires
de fagon disjointe : d’une part par la célébration habituelle
du sacrifice eucharistique; d’autre part, en quelques cir-
constances peu fréquentes mais bien assurées en tradition,
par la communion des évéques ou des prétres a I’'eucharistie
d'un unique célébrant : le cas le plus marqudnt de cette
deuxieme catégorie était le jeudi saint, mais jusqu’au début
de notre siecle il y en avait d’autres, comme le synode dio-
césain ou le concile provincial 8.

*
* X

Le Concile donne la faculté de concélébrer pour deux
sortes de cas : les premiers seront de plein droit, les seconds
dépendront de la permission de 1'Ordinaire.

8. Sur la recommandalion, faile aux ¢évéques par Pie IX, de communier
A la messe du concile provincial, cf. B. Fiscuern, Kommniunion der Bischéfe

heim Erdéffnungsgottesdienst der Provinzialkonzilien des 19. Jahrhunderts,
I.J 3 (1953), pp. 84-87.

) |



130 COMMENTAIRE DE LA CONSTITUTION

Les premiers sont précisément ceux pour lesquels une
messe de communion des évéques ou des prétres est ou a
ét¢é traditionnelle : tout d’abord le jeudi saint, o la concé-
Iébration ne s’était maintenue qu’a la messe de 1'évéque au
rile lyonnais. Partout les prétres pourront concélébrer en ce
jour ou le Christ a confié son Eucharistie aux apdtres réunis
autour de lui & la Céne et les en a établis les ministres et les
célébrants. Ils pourront aussi concélébrer avec 1'évéque la
messe chrismale, ou ils étaient jusqu’a présent ses coopéra-
teurs dans la consécration des saintes huiles sans pouvoir ni
concélébrer ni méme communier.

Dans les conciles, les assemblées épiscopales, les synodes
diocésains, la concélébration sera le signe sacramentel écla-
tant, dans un cas de l'unité du collége épiscopal dans la
plénitude du sacerdoce, dans l'autre, de I'unité du presby-
terium dans la participation au sacerdoce de l'évéque.

Enfin, dans le cas plus particulier de la bénédiction abba-
tiale, il convenait de remédier a la bizarrerie du Ponti-
fical romain qui faisait concélébrer par le nouvel Abbé toute
la messe de sa bénédiction abbatiale, y compris le canon,
mais en excluant les paroles de la consécration eucharisti-
que.

Une deuxiéme calégorie de cas de concélébration, moins
solennels ou moins directement significatifs de la strueture
de I'Eglise, mais éventuellement plus fréquents, avaient été
prévus dans le schéma préparatoire, puis omis. Le Concile
les a rétablis en les soumettant & 1'autorisation de 1'Ordi-
naire, & la différence des cas de la premiére catégorie.

C’est d’abord la messe conventuelle ou la messe princi-
pale d’'une église : église est & entendre ici au sens large,
en y incluant les oratoires semi-publics. Il va de soi — et le
texte le rappelle — qu’on ne devra pas, par désir de conce-
l1ébrer, supprimer une messe qui serait réclamée a un aulre
moment par le bien des fideéles.

Un autre cas de concélébration reléve également de cette
catégorie : celui des rassemblements sacerdotaux de tout
genre, si fréquents & 1’heure actuelle.

Apres avoir énuméré tous les cas de concélébration dans
une premiére section, 1’article ajoute dans une seconde sec-
tion deux précisions, 1’'une sur le rdle de I'évéque, l'autre
sur la liberté de la célébration individuelle.




LA CONCELEBRATION 131

Le réle de 1'évéque était mentionné dans le texte primitif.
Cette mention ayant été omise, de nombreux Peéres conci-
liaires en demandeérent le rétablissement lors du vote géné-
ral sur le chapitre 2, le 14 octobre 1963, et satisfaction leur
fut donnée. En effet, la concélébration dans une église de
religieux intéresse deux autorités : celle de 1'Ordinaire reli-
gieux (§ 1, n° 2), et celle de I’évéque (§ 2, n° 1). La messe
conventuelle, par exemple, en tant qu’elle est la partie cen-
trale et principale de l'office choral, doit étre soumise a la
méme autorité que celui-ci. Mais, en tant qu’elle est un acte
important du culte public dans le diocése, elle doit égale-
ment, conformément au canon 1261, étre soumise a l’auto-
rité de I'évéque et prendre place dans la pastorale liturgique
d’ensemble du diocese.

Les prétres seront toujours libres de préférer la célébra-
tion individuelle, non concélébrée, et 1’'on devra veiller a
ce que cette liberté soit effective. Toutefois, elle comporte
deux restrictions : au moment de la messe concélébrée il
n'y aura pas d’autre messe dans la méme église. Le jeudi
saint, les prétres ne pourront célébrer individuellement :
ils auront le choix entre la concélébration ou la commu-
nion.

58. Les rites actuels de concélébration des ordinations
épiscopale et presbytérale méritent des critiques trés sérieu-
ses. En particulier, si 1'on considére la concélébration des
nouveaux prétres, il apparait clairement que ceux-ci de-
vraient se tenir debout autour de 1'autel pendant la liturgie
eucharistique proprement dite, avoir moins de priéres a
réciter ensemble, et surtout il serait indispensable qu’ils
communient sous les deux espéces. Autrement dit, un rituel
nouveau de la concélébration est nécessaire, assez différent
de celui qui a été praliqué depuis la fin du moyen age.
Dans sa premiere rédaction, l'article 58 indiquait les prin-
cipales adaptations a faire, mais la Commission conciliaire
a estimé a juste titre que la Constitution devait, sur ce
point comme sur les autres, se limiter aux altiora principia
de la réforme.

On ne saurait trop souligner 'importance du rituel ré-
formé de la concélébration et du style méme de la concé-
lébration pour la vie sacerdotale des générations & venir.



132 COMMENTAIRE DE LA CONSTITUTION

Quand on mesure ce que la célébration eucharistique per-
sonnelle a représenté dans la vie des prétres depuis des
siecles, il faut souhaiter que les consciences sacerdotales
s’engagent avec une égale intensité dans 1’Eucharistie con-
célébrée dont le Concile a décidé la restauration.

Signalons pour finir que la dignité et le recueillement
de la célébration, ainsi qu'un minimum de proximité des
concélébrants aux espéces qu’ils consacrent exigent que le
nombre des concélébrants ne dépasse pas une certaine
limite. La concélébration de plusieurs centaines de prétres
serait sans doute irréalisable.

[P.-M. G.]




