
Source gallica.bnf.fr / Les éditions du Cerf

La Maison-Dieu : cahiers de
pastorale liturgique

https://www.bnf.fr
https://gallica.bnf.fr


Service national de la pastorale liturgique et sacramentelle
(France). Auteur du texte. La Maison-Dieu : cahiers de pastorale
liturgique. 1964-01.

1/ Les contenus accessibles sur le site Gallica sont pour la plupart
des reproductions numériques d'oeuvres tombées dans le
domaine public provenant des collections de la BnF. Leur
réutilisation s'inscrit dans le cadre de la loi n°78-753 du 17 juillet
1978 :
 - La réutilisation non commerciale de ces contenus ou dans le
cadre d’une publication académique ou scientifique est libre et
gratuite dans le respect de la législation en vigueur et notamment
du maintien de la mention de source des contenus telle que
précisée ci-après : « Source gallica.bnf.fr / Bibliothèque nationale
de France » ou « Source gallica.bnf.fr / BnF ».
 - La réutilisation commerciale de ces contenus est payante et fait
l'objet d'une licence. Est entendue par réutilisation commerciale la
revente de contenus sous forme de produits élaborés ou de
fourniture de service ou toute autre réutilisation des contenus
générant directement des revenus : publication vendue (à
l’exception des ouvrages académiques ou scientifiques), une
exposition, une production audiovisuelle, un service ou un produit
payant, un support à vocation promotionnelle etc.

CLIQUER ICI POUR ACCÉDER AUX TARIFS ET À LA LICENCE

2/ Les contenus de Gallica sont la propriété de la BnF au sens de
l'article L.2112-1 du code général de la propriété des personnes
publiques.

3/ Quelques contenus sont soumis à un régime de réutilisation
particulier. Il s'agit :

 - des reproductions de documents protégés par un droit d'auteur
appartenant à un tiers. Ces documents ne peuvent être réutilisés,
sauf dans le cadre de la copie privée, sans l'autorisation préalable
du titulaire des droits.
 -  des reproductions de documents conservés dans les
bibliothèques ou autres institutions partenaires. Ceux-ci sont
signalés par la mention Source gallica.BnF.fr / Bibliothèque
municipale de ... (ou autre partenaire). L'utilisateur est invité à
s'informer auprès de ces bibliothèques de leurs conditions de
réutilisation.

4/ Gallica constitue une base de données, dont la BnF est le
producteur, protégée au sens des articles L341-1 et suivants du
code de la propriété intellectuelle.

5/ Les présentes conditions d'utilisation des contenus de Gallica
sont régies par la loi française. En cas de réutilisation prévue dans
un autre pays, il appartient à chaque utilisateur de vérifier la
conformité de son projet avec le droit de ce pays.

6/ L'utilisateur s'engage à respecter les présentes conditions
d'utilisation ainsi que la législation en vigueur, notamment en
matière de propriété intellectuelle. En cas de non respect de ces
dispositions, il est notamment passible d'une amende prévue par
la loi du 17 juillet 1978.

7/ Pour obtenir un document de Gallica en haute définition,
contacter
utilisation.commerciale@bnf.fr.

https://www.bnf.fr
https://gallica.bnf.fr
https://www.bnf.fr/fr/faire-une-utilisation-commerciale-dune-reproduction
mailto:utilisation.commerciale@bnf.fr


CHAPITRE II

LE MYSTÈRE DE L'EUCHARISTIE

47. La définition de l'Eucharistie qui ouvre ce chapitre
est littéralement empruntée, pour le début, au texte du
Concile de Trente (session 22, Denz. 937) repris dans Media-torDei(AAS, p. 547; EP 552). Cependant l'aspect eschatolo-
gique, pascal, sacramentel, en est souligné avec insistance,
comme il était nécessaire pour préparer l'exhortation à la
participation des fidèles qui suit immédiatement. C'est bien
un sacrifice, mais un sacrifice eucharistique, un mémorial,
un sacrement de l'amour, signe de l'unité, lien de la cha-
rité (ceci étant emprunté à la session 13, même concile, sur
l'Eucharistie, Denz. 873 et 870). Elle s'achève par la citation
de l'antienne « 0 Sacrum convivium » de l'Office du Saint-
Sacrement, reprise dans la préface du Saint-Sacrement
actuellement concédée à tous les diocèses de France (cf.
P. JOUNEL, Le nouveau Propre de France dans LMD 72,
pp. 156-157). Ainsi, sans rien perdre de la doctrine triden-
tine, la définition conciliaire de l'Eucharistie se présente
dans un excellent style biblique et liturgique.

Participation des fidèles

48. L'Eglise veut donc que « les fidèles n'assistent pas à
ces mystères comme des spectateurs étrangers et muets» :

expression reprise, on le sait, à la Constitution Divini cultus
de Pie XI (EP 389). Elle souhaite, une fois de plus, leur
participation consciente, pieuse — ce qui va de soi — et



active. Puis le texte apporte quelques notations nouvelles enanalysant les composantes de cette activité, à partir de la
-nature complexe du sacrifice eucharistique. Ainsi les fidèles- seront formés par la parole de Dieu;- se restaureront à la table du Seigneur: non plus seu-lement celle de sa Parole, mais celle de son Corps eucharis-
tique;
— rendont grâces à Dieu;
— offriront la victime, non seulement par l'intermédiaire

du prêtre, mais ne faisant qu'un avec lui, car si celui-ci
est seul à consacrer et immoler, prêtre et fidèles offrent aumême titre;
— apprendront à s'offrir eux-mêmes .: nous atteignons

ici la « res » de l'eucharistie, le sacrifice spirituel dont le
sacrifice rituel est le moyen et le signe;
— de jour en jourseront consominés. dans l'unité: à

l'opposé des exposés scolastiques qui semblent toujours étu-
dier la messe comme un événement unique et sans lende-
main, il est fait allusion ici à l'influence progressive des
messes qui se succèdent, s'enchaînent et en quelque sorle
accumulent leurs effets dans la vie des chrétiens (la note du
texte officiel renvoie ici au commentaire sur saint Jean, de
saint Cyrille d'Alexandrie);
— l'unité avec Dieu et entre eux. le sacrifice du Corps

mystique réalise en effet cette double unité, double effet
de la charité théologale et de la charité fraternelle, qui ne
font qu'un seul amour: c'est tout le mystère de l'alliance;- pour que, finalement, Dieu soit tout en tous: car tel
est l'eschaton, l'effet ultime (i Cor. 15, 28) de la rédemption
et de son sacrement, l'eucharistie: « res », effet ultime
signifié par elle, mais non pas contenu en elle puisque,
lorsqu'il sera atteint, l'eucharistie s'évanouira, avec tout
le régime des médiations provisoires de l'Eglise terrestre et
sacramentelle.

49. Telles sont les trois profondes raisons pour lesquelles
le Concile statue sur la liturgie et la pratique de la messe.
Il ne s'agit donc pas d'industries pastorales ou de procédés
pédagogiques, mais des requêtes du mystère en ce qu'il a
de plus essentiel.

:
-

[A.-M R.]



Réforme de l' « ordo » de la messe

50. Pour que la célébration de la Messe « obtienne une
pleine efficacité pastorale» (art. 49), on devra appliquer à
la révision de l'Ordo Missae les principes généraux de la
restauration liturgique: les rites manifesteront une noble
simplicité, ils seront d'une brièveté remarquable et éviteront
les répétitions inutiles (art. 34).
i) A cette fin il convient que se manifestent plus claire-

ment le rôle propre ainsi que la connexion mutuelle de
chacune de ses parties, à savoir essentiellement la liturgie
de la parole et la liturgie eucharistique (art. 56).
Le rôle propre des deux parties de la messe sera mis en

lumière si l'on décide que chacune d'elles doit être célébrée
en un lieu différent: la première, au siège du président et
à l'ambon des lectures, la seconde, à l'autel du repas sacri-
ficiel. On sait l'importance de l'ambon ou «bêma » dans
les rites orientaux, qui semblent l'avoir emprunté à la
synagogue: « C'est l'estrade sur laquelle se tenait le prési-
dent, et du hautde laquelle on faisait la lecture et le com-
mentaire des Ecritures1. » Aujourd'hui encore, à la messe
épiscopale solennelle, l'évêque préside de sa « cathedra»
la liturgie de la parole (Caeremoniale episcoporum, lib.2,
c. 8, 35). Comment ne pas souhaiter voir étendre à toutes les
messes le rite par lequel commençaient les douze lectures
dans l'ancien office de la veillée pascale, lorsqu'il était célé-
bré par l'évêque? Après avoir revêtu la chasuble, celui-ci
montait baiser l'autel en silence, puis il gagnaitimmédiate-
ment son siège (Ibid. c. 27, 15).
Avec la distinction des lieux de la célébration, c'est la

restauration des structures de chacune des parties de la
messe qui permettra-aux fidèles d'y participer plus facile-
ment.
La liturgie de la Parole ne comporte pas seulement des

lectures, mais aussi le chant du psaume intercalaire, l'ac-
clamation de l'évangile, l'homélie et la prière des fidèles.

1. J. DAUVILLIER, L'ambon ou bêma dans les textes de l'Eglise chaldéenne
et de l'Eglise syrienne au Moyen Age, dans Cahiers archéologiques, VI 1952,
pp. 11-30. Cité par A. RAES, La liturgie eucharistique en Orient, dans LMD 70
(irjfh), p. 1)6.



Si la Constitution ne traite pas explicitement du graduel, il
ne faudrait pas en déduire qu'il n'a aucune importance.
Il devra, au contraire, recouvrer toute son ampleur initiale.
Toutefois, un seul chant intercalaire suffit et, si l'on n'ins-
taure pas les deux lectures avant l'évangile, il faudra choi-
sir, pour le carême, entre le graduel et le trait; l'un d'eux
doit être sacrifié. De même convient-il que l'alléluia rede-
vienne l'acclamation par laquelle le peuple salue le livre des
Evangiles, que le diacre porte processionnellement à l'am-
bon, précédé de l'encens et entouré des flambeaux.
La liturgie eucharistique retrouvera sa noble simplicité,

si l'on simplifie certains rites, comme nous le dirons plus
loin, si l'on consacre à chaque messe les pains qui seront
distribués dans la communion (art. 55). On peut souhaiter,
dans le même but, que l' « oratio super oblata » et le canon
soient dits à haute voix, mieux encore, que soit prévu le
chant de la prière sur les dons et de certains passages du
canon.
Il importe aussi que les fidèles perçoivent facilement la

connexion mutuelle des deux parties, c'est-à-dire l'union
intime du rite et de la parole (art. 35), le fait que la mandu-
cation du Pain de la vie dans la foi doit préparer à sa man-
ducalion eucharistique. C'est là le rôle fondamental de l'ho-
mélie.

9.) La mise en lumière de la fonction propre de chaque
rite exige une simplification globale de l' « Ordo Missae »,
en sauvegardant toutefois fidèlement la substance des rites.
Que faut-il entendre par« la substance des rites» ? Nul ne
semble l'avoir précisé au Concile. Nous y verrions volon-
tiers les formes que comporte la célébration de l'Eucharistie
« dans tous les rites en usage dans l'Eglise universelle, aux
diverses époques et dans les différents pays» selon la for-
mule adoptée par Pie XII pour définir la matière et la forme
du sacrement de l'Ordre (Const. apost. Sacramentum Ordi-
nis EP 502). Les rites de la messe doivent être simplifiés,
mais leur simplification ne se traduira pas seulement par
des suppressions; elle comportera aussi la restauration de
rites ou de formulaires disparus au cours des temps.
On omettra ceux qui, au cours des âges, ont été redoublés

ou ont été ajoutés sans grande utilité. Parmi les rites redou-
blés on peut citer les multiples baisers de l'autel, les génu-



flexions, inclinations, signes de croix sur le célébrant et sur
les dons, ainsi que les prières de l'Offertoire qui précèdent
l' « Oratio super oblata ». Certains rites ajoutés au moyen
âge, comme la double élévation, ne disparaîtraient pas sans
détriment pour la piété des fidèles; en revanche, il serait
bon que la messe commence par le chant d'entrée, sans que
celui-ci soit précédé ou accompagné par les prières au bas
de l'autel, de même qu'elle devrait finir par l' « Ite missa
est ».
On rétablira, selon l'ancienne norme des saints Pères, cer-

taines choses qui ont disparu sous les atteintes du temps,
dans la mesure où cela apparaîtra opportun ou nécessaire.
L'expression ad pristinam sanctorum Patrum normam est
une citation de la bulle Quo primum, qui se trouve en tête
du Missel romain. Elle doit être interprétée en fonction du
contexte. Saint Pie V y déclare que le missel qu'il promul-
gue a été préparé par des experts, qui ont collationné le
Missel romain alors en usage sur les meilleurs manuscrits
de la Bibliothèque vaticane et consulté les écrits des auteurs
anciens les plus sûrs.
Il est un rite dont le Concile juge le rétablissement

nécessaire, bien qu'il ait disparu depuis saint Grégoire le
Grand: c'est la « prière commune » (art. 53). Mais on peut
envisager aussi la restauration, au moins partielle, des pro-
cessions d'entrée, d'offertoire et de communion avec les
formulaires qui traditionnellementles accompagnent, le ré-
tablissement d'un certain nombre de préfaces propres, la
refonte des rites de la fraction de l'hostie et du baiser de
paix2, la récitation à haute voix ou le chant par le célébrant
de l'embolisme du Pater, selon l'usage qui s'est conservé
dans les liturgies ambrosienneet lyonnaise.
La simplification devra porter aussi sur les vêtements

sacrés du célébrant et des ministres, ainsi que sur le ma-
tériel liturgique. Est-il indispensable que le célébrant mette
un amict et porte le manipule, ou que l'autel soit recouvert
de trois nappes? C'est aussi, comme nous l'avons dit à pro-
pos de l'article 41, le vœu unanime des évêques que le rite
de la messe pontificale soit considérablement allégé. L'es-
sentiel de la messe pontificale tient au fait que l'évêque est

2. B. CAPELLE, Fraction et commixtion, aménagements souhaitables des ritesactuels, dans LMD 35 (1953), pp.79-94.



le célébrant, et non qu'on le revête de multiples ornements
et qu'on fasse des génuflexions devant lui.
La simplification des ritesde lamesse solennelle amènera

obligatoirement la réduction du rôle du sous-diacre et la
mise en relief de la fonction du diacre. Si le diaconat est
rétabli comme un degré permanent dans la hiérarchie, la
« missa cum diacono » devrait devenir la forme de la messe
célébrée avec concours de peuple.

Accroître sa ,richesse biblique

51. Le Concile a déjà dit l'importance extrême que pré-
sente la Sainte Ecriture dans la célébration liturgique
(art. 24), et il a prescrit la restauration d'une lecture de la
Sainte Ecritureplus abondante, plus variée et mieux adaptée
(art. 35). C'est évidemment dans la messe que cette restaura-
tion devra être réalisée en premier lieu.
La Constitution évoque d'abord la table dela parole de

Dieu. C'est là une expression traditionnelle, d'Origène à
l'Imitation cie Jésus-Christ, que le renouveau liturgique
contemporain s'est plu à rendre populaire. Sur cette table,
ordonne la Constitution, on ouvrira plus largement les tré-
sors bibliques pour que, dansun nombre d'années déter-
miné, on lise au peuple la partie la plus importante des
Saintes Ecritures. En tenant ce langage, les Pères ont pris
une décision capitale. Sans doute laissent-ils à la Commis-
sion postconciliaire le soin de décider du nombre des lec-
tures à faire durant la messe, de la durée du cycle de ces lec-
tures et de la détermination des péricopes, mais ils lui im-
posent deux prescriptions: d'une part, le Lectionaire ro-
main devra contenir la pars praestantior de l'Ancien et du
Nouveau Testament et, de l'autre, la réforme concerne
avant tout les messes des dimanches et fêtes (art. 49). Un
cycle de lectures réparti sur tous les jours de l'année,
comme au rite byzantin, n'entrerait donc pas pleinement
dans les vues du Concile. Mais un Lectionnaire des diman-
ches et fêtes, contenant les chapitres les plus importants de
la Bible, devra nécessairement comporter un cycle de plu-
sieurs années3. Nous souhaitons vivement que la lecture
3. P. JOUNEL, Pour une réforme des lectures du Missel, dans LMD 66 (1961),



d'Ancien Testament précède celle de l'Apôtre au lieu de la
supplanter. En effet, la tradition romaine rejoint celle de
tout l'Orient pour affirmer l'importance capitale de la lec-
ture des écrits apostoliques à la messe du dimanche4.

L'homélie
f

52. La Constitution a déjà proclamé l'importance de la
prédication dans la célébration de la liturgie, elle a défini
sa nature et indiqué ses sources bibliques et liturgiques
(art. 35). Nous n'y reviendrons pas. Le Code de Droit cano-
nique n'avait pas attendu le renouveau liturgique pour
insister sur « le devoir propre de chaque curé d'annoncer
la parole de Dieu au peuple par l'homélie habituelle »
(can. 1344), celle-ci consistant dans « une brève explication
de l'Evangile ou d'une partie de la doctrine chrétienne »
(can. 1345). Mais on nous rappelle ici que l'homélie fait
partie de la liturgie elle-même et on insiste sur son carac-
tère obligatoire: aux messes célébrées avec concours de
peuple, les dimanches et jours de fêtes de précepte, on ne
l'omettra que pour un motif grave.
Le plus important consiste peut-être dans la manière dontest défini le genre homilétique : l'homélie se situe d'abord

dans le déroulement de l'année liturgique. Elle n'est pas
intemporelle, elle fait corps avec la célébration annuelle du
mystère du salut. Elle doit expliquer à partir du texte sacré
les mystères de la foi et les normes de la vie chrétienne. Il ne
s'agit pas d'une vague exhortation, mais d'une explication
à partir du texte sacré. Entendons par là que l'homélie doit
commenter en premier lieu les lectures qui viennent d'être
faites, mais aussi les chants de la messe et les formulaires
de la prière sacerdotale. Il s'agit de partir concrètement de
la célébration liturgique pour y faire participer les fidèles,
en éclairant leur foi, et en guidant leur vie. Le premier
objectif de l'homélie est d'établir le lien entre la parole de
Dieu et l'Eucharistie qui va commencer. Aucune préoccu-

pp. 36-69. On trouvera p. 36 de cet article les références aux projets rendus
publics à ce jour. Un nouveau projet paraîtra dans Paroisse et Liturgie de
mars 196/1.
h. 0. ROUSSEAU, Lecture et présence de l'Apôtre à la liturgie de la Messe,

dans LMD 62 (1960), pp' 69-78.



pation humaine ne lui est étrangère; son but est précisé-
ment d'aider les fidèles à contempler le présent dans la
lumière de la parole de Dieu, et à l'assumer dans la com-
munion au sacrifice du Christ. Sans attendre la promulga-
tion du nouveau lectionnaire, il convient que les prêtres
s'attachent immédiatement à la restauration de l'homélie.
L'efficacité de la réforme liturgique promulguée par le Con-
cile dépendra en grande partie de la manière dont cette
prescription de la Constitution sera appliquée.
Il est évident que les prédications organisées dans les

diocèses pour solliciter la contribution financière des fidè-
les à telle ou telle œuvre, si importante soit-elle, ne sau-
raient échapper aux normes qui viennent d'être définies.
L'Eglise dispose d'autre tribunes que l'ambon pour s'adres-
ser au peuple chrétien et lui faire part de ses besoins maté-
riels.

La « prière des fidèles»
53. L'importance de l'Oratio fidelium est attestée par

les Pères de l'Eglise et par la tradition liturgique5. Si la li-
turgie romaine ne l'a conservée que le vendredi saint, les
rites orientaux lui font une large place. Les chrétiens réunis
en assemblée obéissent ainsi au commandement de l'Apô-
tre : « Je recommande avant tout qu'on fasse des demandes,
prières, supplications, actions de grâces pour tous les hom-
mes, pour les rois et ceux qui détiennent l'autorité» (I Tim.
2, 1-2). On reconnaît dans le texte de la Constitution les
réminiscences de la prière romaine du vendredi saint,
intercédant « pro Ecclesia sancta Dei » (ireoraison), pour
ceux «qui nos in potestate regunt » (4e), « pro fidelium
necessitatibus » (6e), pour les chrétiens séparés, les Juifs et
les incroyants (7e, 8e, 9e).
L'Oratio fidelium prendra place après l'évangile et l'ho-

mélie. Lorsque la liturgie de la Parole n'est pas suivie de
l'Eucharistie, la prière des fidèles lui sert normalement de
conclusion6; mais, quand la célébration eucharistique est

5. Voir les textes cités et les références données dans LMD 76, p. 86, note
(k).
G. G. FRANSEN, L'obligation d'assister à une messe entière, dans LMU lit,

(ii)5fi), pp. G7-73.



soudée à la liturgie de la Parole, l'Oratio fidelium, appelée
de ce nom parce qu'elle est faite par les fidèles après le ren-
voi des catéchumènes, semble ouvrir la liturgie eucharis-
tique. Elle se situe donc à l'articulation des deux partiesde
la Messe. Le Concile n'a rien décidé sur la forme que pren-
drait la prière restaurée. Il est certain que le texte du ven-
dredi saint, si beau soit-il, ne saurait être adopté tel quel;
il est trop long et la prière faite à genoux est incompatible
avec le caractère festif du dimanche. Le Missel romain con-
tiendra vraisemblablement plusieurs formulaires de la prière
des fidèles, et les assemblées épiscopales pourront sans doute
y insérer des intentions spéciales, ce qui aura l'avantage de
supprimer les oraisons impérées, voire toutes les commé-
moraisons.

La langue de la messe

54. Les prescriptions relatives à l'usage de la langue vi-
vante dans la messe sont données en référence aux arti-
cles 36 et 4o de la Constitution. Or il ne faut pas oublier
que l'article 36 soumet cet usage à l'agrément des assem-
blées d'évêques, et que l'article 40 autorise seulement les
mêmes assemblées à faire des propositions au Siège aposto-
lique. -

Sous réserve des approbations requises, la Constitution
précise les limites dans lesquelles on peut user de la langue
vivante à la messe. L'expression tribui possit a pour but de
sauvegarder la liberté de dire toute la messe en latin. On ne
peut d'ailleurs user de la langue du peuple que pour une
messe célébrée avec concours de peuple. Cela ne requiert
pas la présence d'une foule, mais au moins de quelques
fidèles.
Dans l'énumération des parties de la messe qui peuvent

être dites en langue vivante, le Concile accorde d'abord un
rang privilégié aux lectures et à la prière commune. Non que
l'usage de la langue du pays ne dépende pas aussi pour
elles de l'assemblée épiscopale, mais parce qu'on a des rai-
sons très spéciales de proclamer la parole de Dieu et de faire
prier le peuple dans une langue qu'il comprenne. C'est le
motif pour lequel la Constitution emploie l'adverbe prae-
sertim : surtout pour les lectures et la « prière commune».



Les autres formulaires de la messe sont classés en deux
catégories: il y a ceux qui sont chantés ou dits par les
fidèles (quae ad populum spectant) et ceux qui sont chan-
tés ou dits par le célébrant.
Les assemblées épiscopales peuvent autoriser l'usage de

la langue vivante pour les parties qui reviennent au peuple,
c'est-à-dire pour tous les textes qui sont chantés ou dits par
les fidèles, qu'il s'agisse de l'Ordinaire ou du Propre. On en
trouvera l'énumération dans les articles 26, 31 et 32 de
l'Instruction De Musica sacra. Evidemment, le célébrant
pourra dire en langue vivante, à la messe lue, ce que le
peuple est autorisé à dire, même si celui-ci n'use pas de
son droit, par exemple l'introït ou le graduel.
Une telle extension de l'usage de la langue vivante, aussi

bien dans la messe chantée que dans la messe lue, est tribu-
taire des conditions locales, dont l'assemblée territoriale est
juge. En certaines régions elle ne pourra se faire que pro-
gressivement. -

Aucune des prières spécifiquement présidentielles n'est
soustraite par le Concile à la possibilité d'être proférée
en langue vivante, pas même le Canon. Mais l'extension de
la langue vivante aux formulaires sacerdotaux n'est pas du
ressort des conférences épiscopales. Si celles-ci estiment op-
portun un emploi plus large de la langue vivante à la messe
(par exemple dans le chant ou la récitation de la collecte
et de la postcommunion par le célébrant), elles doivent en
présenter la demande au Siège apostolique, conformément
à l'article 40 de la Constitution.
Quelques points demeurent encore dans l'ombre. Les dia-

logues reviennent per partes au célébrant et aux fidèles. Or
il est évident qu'ils doivent se faire dans la même langue.
Laquelle? De même il n'est pas question dans cet article
des monitions, que l'article 36 traite comme les lectures
(imprimis autem in lectionibus et admonitionibus). Va-t-il
desoi qu'on peut les faire en langue vivante?
Après avoir largement ouvert la porte à la langue du

peuple dans la messe, le Concile demande de veiller cepen-
dant à ce que les fidèles puissent dire ou chanter ensem-
ble (possint simul dicere), en langue latine aussi, les par-
ties de l'Ordinaire de la messe qui leur reviennent, afin
d'être capables de prier en commun dans les grands pèleri-



nages et rassemblementsinternationaux, comme ceux de
Rome ou de Lourdes. Cette recommandation retiendra spé-
cialement l'attention des éducateurs7.

[P.J.]

La communion, en particulier sous les deux espèces

55. Dans cet article sur la communion eucharistique,
le premier paragraphe traite de la communion à la messe.
Si l'Eglise ancienne a toujours pratiqué la communion
hors de la messe, soit pour les malades, soit pour ceux
qui n'ont pas la possibilité de prendre part à la célébra-
tion eucharistique, c'est seulement à la fin du moyen âgequ'on voit se répandre l'usage de préférer systématique-
ment communier en dehors de la messe. Le concile de
Trente s'est élevé contre cet abus, et son avertissement
a été repris depuis par Benoît XIV et Pie XII. La recom-
mandation du Concile est double: il est plus parfait de
communier dans la messe, donc au moment prévu pour la
communion des fidèles; plus parfait decommunier avec
des hosties consacrées à la même messe. La raison théolo-
giqueen est claire: ne pas dissocier la communion et la
dévotion eucharistique de la messe, la communion au Christ
de la communion à son sacrifice et à son mystère pascal. Si
les pasteurs sont convaincus de l'importance d'une telle
harmonisation de la vie de foi et de la vie liturgique, ils
veilleront à consacrer des hosties aux messes où ils pré-
voient des communions, et ils n'auront pas de peine, par la
catéchèse, à obtenir des fidèles les redressements voulus.
Le deuxième paragraphe concerne la communion au ca-

lice. Son rétablissement, même dans des cas très limités,
paraîtra une grande nouveauté. A la dernière Cène pourtant,
le Christ a donné à ses disciples et à son Eglise l'Eucha-
ristie non sous une espèce mais sous les deux espèces du
pain et du vin. Tous sont invités par lui à recevoir son Corps

7. L'interprétation que nous proposons des expressions tribui possit, praeser-tim, in partibus quae ad populum spectant, possint simul dicere, est celle
qui a été donnée au Concile par Mgr Jesus Enciso, évêque de Majorque, rap-porteur des amendements de ce chapitre.



et à boire son Calice, et l'une et l'autre communion a étépratiquée par les chrétiens en Occident comme en Orient,dans l'Eglise ancienne. L'Orient y est resté fidèle jusqu'au-jourd'hui. En Occident la communion des fidèles au calice
est tombée en désuétude, à part quelques exceptions, vers le
12e ou le 13e siècle. Cet abandon a été ressenti, et il aprovoqué au 15e et au 16e siècle des protestations, aux-quelles se mêlaient des erreurs doctrinales. Le concile de
Trente (Denz. 934-937) a eu à affirmer à ce sujet plusieurs
principes dogmatiques:
1) Si la consécration des deux espèces est essentielle à

la messe (et par conséquent essentielle aussi la commu-
nion sous les deux espèces, au moins du célébrant), les
assistants ne sont pas obligés également de communier sous
les deux espèces.
2) En confiant l'Eucharistie à l'Eglise, le Seigneur a

laissé à celle-ci une certaine souplesse dans la disposition de
ce sacrement. La communion sous une seule espèce est seule
nécessaire au salut: d'où la pratique, dans l'Eglise latine,
de la communion sous l'espèce du pain; d'où également,
dans l'Eglise ancienne et encore aujourd'hui en Orient,
celle de la communion des petits enfants sous l'espèce du
vin.
En même temps qu'il opéraitcette clarification dogmati-

que, le Concile confiait au Pape la question de la concession
du calice à l'Allemagne. La concession eut effectivement
lieu, mais les agitations du temps l'empêchèrent d'avoir un
caractère durable.
Tout en rappelant d'un mot les principes affirmés par le

Concile de Trente, le deuxième Concile du Vatican confère
pareillement au Siège Apostolique la détermination des cas
où la communion sous les deux espèces sera rétablie. La
Constitution se contente de donner trois exemples, un pour
les clercs, un pour les religieux, un pour les laïcs. On pen-
serait volontiers à d'autres cas encore, comme la commu-
nion des époux le jour deleur mariage. En effet l'exemple
donné à propos des laïcs, à savoir la première communion
d'un baptisé adulte, ne peut s'appliquer à beaucoup de fidè-
les, baptisés dans leur enfance.
Pour les cas précis où elle sera rétablie, la communion sous

les deux espèces restera soumise au jugement de l'évêque,



qui pourra donc apprécier si elle est indiquée dans telle ou
telle circonstance, et si la préparation catéchétique voulue a
été faite. Il y aura lieu de mettre en valeur la signification
œcuménique de la communion au calice et aussi, suivant le
cas, la portée de la concession du calice à des laïcs, qui
donne à leur participation active sa plénitude: ce n'est pas
aux seuls clercs que le Seigneur a dit de boire à sa coupe.
Il appartiendra à la Commission postconciliaire d'établir

le rituel de la communion au calice en essayant de tenir
compte à la fois de la règle traditionnelle d'un calice uni-
que, si riche de sens ecclésial, et en même temps des requê-
tes de l'hygiène. L'usage du chalumeau, conservé à la messe
papale, donnerait satisfaction sur l'un et l'autre point.
Dans l'Eglise luthérienne suédoise, où les fidèles com-

munient en buvant à un même calice, une enquête a été
instituée il y a quelques années pour étudier les risques de
contagion que comporte une telle pratique. La conclusion
des bactériologues a été que ces risques n'étaient pas supé-
rieurs à ceux que l'on court lorsqu'on voyage en autobus
ou en chemin de fer.

[P.-M. G.]

Unité de la messe

56. La liturgie de la parole et la liturgie eucharistique
sont si étroitement unies entre elles qu'elles font un seul
aete de culte. En tenant un langage ausi net, les Pères ren-
dent caduc un vocabulaire qui avait cours jusqu'à ces der-
niers temps, distinguant entre l'avant-messe et la messe
proprement dite, ou encore la messe des catéchumènes et
celle des fidèles. De même rendent-ils désormais irrecevable
l'opinion des casuistes, selon laquelle on pouvait satisfaire
au précepte de la messe dominicale en arrivant après l'évan-
gile mais avant l'offertoire (G. FRANSEN, art. cit. note 6).
En conséquence le Concile exhorte vivement les pasteurs

à enseigner activement aux fidèles, dans la catéchèse, qu'il
faut participer à la messe entière. Certains Pères auraient
voulu que l'obligation d'assister à la première partie de la
messe soit formulée d'une manière plus impérative, mais
c'est là une question de discipline, qui ne relève pas directe-



ment de la législation liturgique. On a toutefois ajouté sur-
tout les dimanches et jours de fêtes de précepte, afin d'atti-
rer l'attention sur l'importance exceptionnelle de l'assem-
blée liturgique à pareils jours.
Les pasteurs feront largement écho à cet article pour ame-

ner les fidèles à arriver à l'heure à la messe. Bon nombre
de chrétiens seront d'ailleurs sensibles à l'appel du Concile.
Ils comprendront qu'il serait vain de refondre le lection-
naire de la messe, de présenter aux fidèles avec plus de ri-
chesse la table de la parole de Dieu (art. 51), si la majeure
partie de l'assemblée n'est pas encore présente au moment
des lectures. Nul n'ignore que la désinvolture des fidèles
par rapport à la liturgiede la Parole est surtout manifeste
dans les pays latins. Il faut sans doute y voir, plus qu'un
laisser-aller, le résultat de l'éducation religieuse des quatre
siècles de contre-Réforme, où l'on atellement insisté sur le
rite qu'on n'a plus accordé d'importance à la parole de
Dieu. Le remède à cet état d'esprit tient moins dans des
mesures de coercition que dans une patiente catéchèse bibli-
que et liturgique. Il s'agit non de fermer les portes de l'é-
glise au Kyrie, mais de rappeler sans se lasser que dans la
liturgie Dieu parle à son peuple et le Christ annonce encore
l'évangile (art. 33).

[P. J.

La concélébration

57. La valeur communautaire de l'Eucharistie, qui fait
des baptisés un seul corps dans le Christ, est peut-être ce
qui marque le plus intensément la foi des chrétiens de notre
temps lorsqu'ils sont rassemblés autour de la table du Sei-
gneur. Comment les prêtres n'éprouveraient-ils pas un désir,
ardent jusqu'à la souffrance, de célébrer ensemble l'unique
eucharistie et l'unique sacrifice du Christ ?Comme il est
naturel de souhaiter que l'Eucharistie, qui est le sacrement
de l'unité de l'Eglise, soit aussi et de façon visible celui de
l'unité du Sacerdoce! Ce vœu de biendes prêtres, le Concile
en reconnaît l'authenticité, la valeur profonde pour la vie
de l'Eglise, et en décide la réalisation.
Des difficultés d'ordre pratique dans la célébration ont



pu, par exemple dans des rassemblements de prêtres ou
des communautés sacerdotales, contribuer aussi à faire dé-
sirer la concélébration. A la différence du schéma prépara-
toire, le Concile ne s'arrête qu'à la seule raison capitale,
prise de la nature communautaire de l'Eucharistie et du
sacerdoce.
La concélébration n'est pas une nouveauté dans l'Eglise

(cf. LMD 35 [1953]). Le Concile relève qu'elle est tradi-
tionnelle en Occident comme en Orient, encore qu'elle soit
actuellement beaucoup plus répandue en Orient. Réalisée
historiquement de diverses manières, elle comporte en Occi-
dent, depuis une époque ancienne, la récitation des paroles
consécratoires par tous les concélébrants. La même pratique
s'est répandue à partir du 16e siècle chez les Orientaux
catholiques et certains Orthodoxes. Cette évolution a fait
l'objet, à la fin du pontificat de Pie XII, d'une discussion
entre théologiens, dans laquelle le magistère est intervenu
avec netteté. Le Concile s'abstient de revenir sur ce débat.
Dans la discipline latine antérieure au Concile, la concé-

lébration était limitée aux ordinations épiscopale et presby-
térale, comme pour affirmer à la source même de ces deux
degrés del'Ordre leur vocation à une célébration commune.
En dehors de ces cas la double valeur sacrificielle et com-
munautaire de la messe était réalisée dans la vie des prêtres -
de façon disjointe: d'une part par la célébration habituelle
du sacrifice eucharistique; d'autre part, en quelques cir-
constances peu fréquentes mais bien assurées en tradition,
par la communion des évêques ou des prêtres à l'eucharistie
d'un unique célébrant: le cas le plus marquant de cette
deuxième catégorie était le jeudi saint, mais jusqu'au début
de notre siècle il y enavait d'autres, comme le synode dio-
césain ou le concile provincial8.

*
* *

Le Concile donne la faculté de concélébrer pour deux
sortes de cas: les premiers seront de plein droit, les seconds
dépendront de la permission de l'Ordinaire.

8. Sur la recommandation, faite aux évêques par Pie IX, de communier
à la messe du concile provincial, cf. B. FISCHER, Kommunion der Bischofe
heim Eroffnungsgottesdienst der Provinzialkonzilien des 19. Jahrhunderts,
LJ 3 (1953), pp. Rtl-Ri.



Les premiers sont précisément ceux pour lesquels une
messe de communion des évêques ou des prêtres est ou a
été traditionnelle: tout d'abord le jeudi saint, où la concé-
lébration ne s'était maintenue qu'à la messe de l'évêque aurite lyonnais. Partout les prêtres pourront concélébrer en cejour où le Christ a confié son Eucharistie aux apôtres réunis
autour de lui à la Cène et les en a établis les ministres et les
célébrants. Ils pourront aussi concélébrer avec l'évêque la
messe chrismale, où ils étaient jusqu'à présent ses coopéra-
teurs dans la consécration des saintes huiles sans pouvoir ni
concélébrer ni même communier.
Dans les conciles, les assemblées épiscopales, les synodes

diocésains, la concélébration sera le signe sacramentel écla-
tant, dans un cas de l'unité du collège épiscopal dans la
plénitude du sacerdoce, dans l'autre, de l'unité du presby-
terium dans la participation au sacerdoce de l'évêque.
Enfin, dans le cas plus particulier de la bénédiction abba-

tiale, il convenait de remédier à la bizarrerie du Ponti-
fical romain qui faisait concélébrer par le nouvel Abbé toute
la messe de sa bénédiction abbatiale, y compris le canon,
mais en excluant les paroles de la consécration eucharisti-
que.
Une deuxième catégorie de cas de concélébration, moins

solennels ou moins directement significatifs de la structure
de l'Eglise, mais éventuellement plus fréquents, avaient été
prévus dans le schéma préparatoire, puis omis. Le Concile
les a rétablis en les soumettant à l'autorisation de l'Ordi-
naire, à la différence des cas de la première catégorie.
C'est d'abord la messe conventuelle ou la messe princi-

pale d'une église: église est à entendre ici au sens large,
en y incluant les oratoires semi-publics. Il va de soi — et le
texte le rappelle — qu'on ne devra pas, par désir de concé-
lébrer, supprimer une messe qui serait réclamée à un autre
moment par le bien des fidèles.
Un autre cas de concélébration relève également de cette

catégorie: celui des rassemblements sacerdotaux de tout
genre, si fréquents à l'heure actuelle.
Après avoir énuméré tous les cas de concélébration dans

une première section, l'article ajoute dans une seconde sec-
tion deux précisions, l'une sur le rôle de l'évêque, l'autre
sur la liberté de la célébration individuelle.



Le rôle de l'évêque était mentionné dans le texte primitif.
Cette mention ayant été omise, de nombreux Pères conci-
liaires en demandèrent le rétablissement lors du vote géné-
ral sur le chapitre 2, le 14 octobre 1963, et satisfaction leur
fut donnée. En effet, la concélébration dans une église de
religieux intéresse deux autorités: celle de l'Ordinaire reli-
gieux (S l, n° 2), et celle de l'évêque (§ 2, n° 1). La messe
conventuelle, par exemple, en tant qu'elle est la partie cen-
trale et principale de l'office choral, doit être soumise à la
même autorité que celui-ci. Mais, en tant qu'elle est un acte
important du culte public dans le diocèse, elle doit égale-
ment, conformément au canon 1261, être soumise à l'auto-
rité de l'évêque et prendre place dans la pastorale liturgique
d'ensemble du diocèse.
Les prêtres seront toujours libres de préférer la célébra-

tion individuelle, non concélébrée, et l'on devra veiller à
ce que cette liberté soit effective. Toutefois, elle comporte
deux restrictions: au moment de la messe concélébrée il
n'y aura pas d'autre messe dans la même église. Le jeudi
saint, les prêtres ne pourront célébrer individuellement:
ils auront le choix entre la concélébration ou la commu-
nion.

58. Les rites actuels de concélébration des ordinations
épiscopale et presbytérale méritent des critiques très sérieu-
ses. En particulier, si l'on considère la concélébration des
nouveaux prêtres, il apparaît clairement que ceux-ci de-
vraient se tenir debout autour de l'autel pendant la liturgie
eucharistique proprement dite, avoir moins de prières à
réciter ensemble, et surtout il serait indispensable qu'ils
communient sous les deux espèces. Autrement dit, un rituel
nouveau de la concélébration est nécessaire, assez différent
de celui qui a été pratiqué depuis la fin du moyen âge.
Dans sa première rédaction, l'article 58 indiquait les prin-
cipales adaptations à faire, mais la Commission conciliaire
a estimé à juste titre que la Constitution devait, sur ce
point comme sur les autres, se limiter aux altiora principia
de la réforme.
On ne saurait trop souligner l'importance du rituel ré-

formé de la concélébration et du style même de la concé-
lébration pour la vie sacerdotale des générations à venir.



Quand on mesure ce que la célébration eucharistique per-
sonnelle a représenté dans la vie des prêtres depuis des
siècles, il faut souliaiter que les consciences sacerdotales
s'engagent avec une égale intensité dans l'Eucharistie con-
célébrée dont le Concile a décidé la restauration.
Signalons pour finir quela dignité et le recueillement

de la célébration, ainsi qu'un minimum de proximité des
concélébrants aux espèces qu'ils consacrent exigent que le
nombre des concélébrants ne dépasse pas une certaine
limite. La concélébration de plusieurs centaines de prêtres
serait sans doute irréalisable.

[P.-M. G.]


