112138 Gallica

La Maison-Dieu : cahiers de
pastorale liturgique

Source gallica.bnf.fr / Les éditions du Cerf


https://www.bnf.fr
https://gallica.bnf.fr

112138 Gallica

(France). Auteur du texte. La Maison-Dieu : cahiers de pastorale

‘ Service national de la pastorale liturgique et sacramentelle
liturgique. 1964-01.

1/ Les contenus accessibles sur le site Gallica sont pour la plupart
des reproductions numériques d'oeuvres tombées dans le
domaine public provenant des collections de |la BnF. Leur
réutilisation s'inscrit dans le cadre de la loi n°78-753 du 17 juillet
1978 :

- La réutilisation non commerciale de ces contenus ou dans le
cadre d’'une publication académique ou scientifique est libre et
gratuite dans le respect de la législation en vigueur et notamment
du maintien de la mention de source des contenus telle que
précisée ci-apres : « Source gallica.bnf.fr / Bibliothéque nationale
de France » ou « Source gallica.bnf.fr / BnF ».

- La réutilisation commerciale de ces contenus est payante et fait
I'objet d'une licence. Est entendue par réutilisation commerciale la
revente de contenus sous forme de produits élaborés ou de
fourniture de service ou toute autre réutilisation des contenus
générant directement des revenus : publication vendue (a
I’exception des ouvrages académiques ou scientifiques), une
exposition, une production audiovisuelle, un service ou un produit
payant, un support a vocation promotionnelle etc.

CLIQUER ICI POUR ACCEDER AUX TARIFS ET A LA LICENCE

2/ Les contenus de Gallica sont la propriété de la BnF au sens de
I'article L.2112-1 du code général de la propriété des personnes
publiques.

3/ Quelques contenus sont soumis a un régime de réutilisation
particulier. Il s'agit :

- des reproductions de documents protégés par un droit d'auteur
appartenant a un tiers. Ces documents ne peuvent étre réutilisés,
sauf dans le cadre de la copie privée, sans l'autorisation préalable
du titulaire des droits.

- des reproductions de documents conservés dans les
bibliotheques ou autres institutions partenaires. Ceux-ci sont
signalés par la mention Source gallica.BnF.fr / Bibliotheque
municipale de ... (ou autre partenaire). L'utilisateur est invité a
s'informer aupres de ces bibliotheques de leurs conditions de
réutilisation.

4/ Gallica constitue une base de données, dont la BnF est le
producteur, protégée au sens des articles L341-1 et suivants du
code de la propriété intellectuelle.

5/ Les présentes conditions d'utilisation des contenus de Gallica
sont régies par la loi francaise. En cas de réutilisation prévue dans
un autre pays, il appartient a chaque utilisateur de vérifier la
conformité de son projet avec le droit de ce pays.

6/ L'utilisateur s'engage a respecter les présentes conditions
d'utilisation ainsi que la législation en vigueur, notamment en
matiere de propriété intellectuelle. En cas de non respect de ces
dispositions, il est notamment passible d'une amende prévue par
la loi du 17 juillet 1978.

7/ Pour obtenir un document de Gallica en haute définition,
contacter
utilisation.commerciale@bnf.fr.


https://www.bnf.fr
https://gallica.bnf.fr
https://www.bnf.fr/fr/faire-une-utilisation-commerciale-dune-reproduction
mailto:utilisation.commerciale@bnf.fr

CHAPITRE PREMIER

PRINCIPES GENERAUX POUR
LA RESTAURATION ET LE PROGRES
DE LA LITURGIE

I. NATURE DE LA LITURGIE
ET SON IMPORTANCE DANS LA VIE
DE L’EGLISE

L. ceavre du salut accomplie par le Christ

d. La liturgie, comme les sacrements qui en sont 1'élé-
ment principal, appartient & 'ordre des signes et des ins-
truments. Elle n’est donc pas premieére, et ’on ne peut en
donner la définition avant d’avoir défini I’économie du salut
qu’elle a pour role de manifester, de transmettre et d’appli-
quer. C’est ainsi que la Constitution, pour exposer la nature
profonde de la liturgie, doit d’abord exposer le dessein salvi-
fique de Dieu réalisé dans le Christ Jésus. Elle le fait par un
enchainement de textes bibliques admirablement conduit.

Dieu veut que tous les hommes soient sauvés el parvien-
nent a la connaissance de la vérité : le dessein de salut, dans
le texte qui affirme le plus nettement son universalité, est
lié & une volonté de révélation. Nous savons donc d’emblée
que l’aspect d’enseignement, de prédication, n’est pas se-
condaire ou accessoire, mais qu’il est premier et essentiel
dans le christianisme, religion de la Parole. Le plan du salut
s’inaugure par la prédication multiforme, mais provisoire et




L'’ECONOMIE DU SALUT 21

insuflisante, des propheétes. Il atteint une réalisation efficace
avec la plénitude des temps par I'Incarnation du Verbe. Les
prophétes étaient les porte-parole de Dieu : son Fils est sa Pa-
role méme. Celui qui est le Verbe a donc pour premiére mis-
sion d’annoncer la hbonne nouvelle aux pauvres, de les évangé-
liser. Mais il ne se contente pas de présenter, d’exposer la
Vérité : il communique la Vie; il est médecin, il guérit, il est
Médiateur de Dieu et des hommes. Cette médiation s’explique
puisque, dans lunité d'une méme personne divine, se
joignent I’humanité qu’elle a assumée par son incarnation,
et la divinité qu’elle tient du Pére. Le Verbe Incarné n’esl
done pas seulement signe, ¢’est-d-dire maitre et révélateur, il
est instrument de salut. Et sans tarder, notre texte releve le
double aspect de la mission du Christ qui se retrouvera dans
toute la liturgie : ’aspect anthropocentrique et 1’aspect théo-
centrique. Il est médiateur dans les deux directions : révéla-
teur, médecin, rancon, instrument de notre salut, comme
envoyé de Dieu vers nous; et, en méme temps, avec lui, entre
chez nous la plénitude du culte qui monte de notre part vers
Dieu. |

Le deuxiéme alinéa de notre article formule aussitdt, d'une
autre maniere, ce double aspect de I’économie du salul : elle
est & la fois 'ceuwvre de la rédemption des hommes el de la
parfaite glorification de Dieu. C’est en ce double sens que le
Verbe Incarné est notre grand Prétre : son ceuvre est a la
fois ceuvre cultuelle et ceuvre salutaire. Il nous sauve parce
qu’il présente en notre nom un culle agréable & Dieu; et il
présente un culte agréable et faisant de 1’humanité rachetée
en lui une oblation pure. Disons, sans crainte d’anticiper,
que beaucoup d’erreurs au sujet de la liturgie viennent de ce
qu’on veut, par exemple, en faire une pure louange, en réser-
vant aux sacrements un role purement médicinal. Les prin-
cipes rappelés ici sur I'ceuvre du Christ doivent nous empé-
cher d’opposer liturgie et sacrements, salut et culte, sancti-
fication de I’homme et hommage & la majesté divine. >

Cette ceuvre du salut a atteint son maximum de concentra-
tion et d’efficacité dans le mystére pascal, qui est, lui aussi,
défini en termes d’'économie du salut. On rappelle tout
d’abord, en effet, sa préfiguration par les divina magnalia
de 1’Ancien Testament — les grandes ceuvres divines de la
promesse 3 Abraham, de I’Exode et de 1’Alliance —; on le



22 COMMENTAIRE. DE LA CONSTITUTION

définit ensuite, en cilant la priére d’anamnese, par les trois
événements qui l'intégrent : passion, résurrection, ascen-
sion; enfin, on caractérise ses effets avec une autre citation
liturgique, celle de la Préface pascale : par sa mort il a dé-
truit notre mort, par sa résurrection il a restauré la vie.

Puis, le mystere pascal est présenté, d'une facon concreéte,
sous |'image traditionnelle de I’Eglise naissant, comme une
nouvelle Eve, du ¢6té du nouvel Adam endormi sur la croiz.
L’eau et le sang symbolisent la vie de 1'Eglise, jaillie de son
Chef qui vient de mourir. Ils signifient les sacrements mémes
de la Paque : baptéme et eucharistie. Ils constituent le
totius Ecclesiae mirabile sacramentum qui ne désigne pas un
sacrement particulier appartenant & 1'Eglise, mais 1'Eglise
méme, dans sa totalité : elle nous communique, selon son
mode, qui est sacramentel, toute 1’'ceuvre du salut. En effet,
la citation est prise de l'oraison qui, jadis, dans la vigile
pascale, suivait la lecture nous montrant 1'Arche comme
symbole global de 1'Eglise, en qui s’accomplit, disait la
méme oraison aussitdt aprés, « 'ceuvre de salut ».

I1 faut souligner cette premiére mention du mystére pascal.
Elle montre combien la Constitution avalise les acquisitions
du renouveau liturgique, qui a remis en valeur de facon si
ingistante la primauté totalisante du mysteére pascal, prin-
cipe unifiant et point culminant de toute I’économie salu-
taire. Qu’il suffise de signaler ici I’ouvrage prophétique de
Dom Casel qui, paru en 1934, vient seulement d’étre publié
en francais, traduit par M. le chanoine Didier : La féte de
Piques dans U’Eglise des Péres (coll. « Lex Orandi », n° 37,
Paris 1963), et I’'ouvrage du Peére Louis Bouyer Le Mystére
Pascal (méme collection, n° 4, 1945) qui a été décisif pour
faire déboucher cette redécouverte dans le grand public.

Le mystére pascal n’est pas seulement salué ici comme
par une clause de style. On le retrouvera, ainsi qu'un prin-
cipe directeur, & bien des reprises : & l'article 6, comme
contenu essentiel de la prédication ainsi que de la célébration
liturgique; & 1’article 10, qui montre dans l’eucharistie la
source de la grice; & 'article 47, pour définir le mystére de
I’eucharistie; a I'article 61, qui signale le caractere pascal
des grdces sacramentelles; A& l'article 81, qui demande la
réforme du rite des funérailles pour exprimer de fagon plus
évidente le caractére pascal de la mort chrétienne. Bien en-




. —— - — ———

LA LITURGIE POURSUIT L'OEUVRE DU SALUT \- 23

tendu, il occupe une place centrale et dominante dans tout
le chapitre consacré a l'année liturgique, comme le mon-
trera le commentaire correspondant.

L’ceuvre du salut continuée par UEglise
s'accomplit dans la litargie

6. Ce serait une erreur de croire que 1’économie du salut
constitue une sorte de réalité historique et prophétique close
sur elle-méme, ayant existé une fois pour toutes, et a laquelle
viendrait s'ajouter comme du dehors et par surcroil une éco-
nomie sacramentelle instituée positivement pour la repré-
senter et la communiquer. L’économie du salut est intrinse-
quement sacramentelle, dés sa réalisation historique et uni-
que. Le P. de Montcheuil avait bien montré ce point de vue
dans son article sur [’Unité du sacrifice et du sacrement dans
['eucharistie (ch. 11 des Mélanges théologiques, coll. « Théo-
logie », n° g, Paris 1946), ou il soulignait que « le sacrifice
du Christ (& la croix) est déja sacrement » (p. 53). Le théme
de 1'Eglise sortant du c¢6té ouvert du crucifié, a la fin de
'article b consacré a 1’économie du salut, fait ainsi tran-
sition avec notre article 6 sur 1'économie ecclésiale, liturgi-
que. Il y a continuité entre ces deux économies — ou plutdt
elles n’en font qu'une — du fait que de méme que le Christ
fut envoyé par le Pére, ainsi lui-méme envoya ses Apotres.
LLeur mission est double comme la sienne : d’abord annon-
cer la bonne nouvelle du salut par la Paque; mais aussi
'exercer par le sacrifice el les sacrements autour desquels

gravite toute la vie liturgique. Ainsi la liturgie n’est pas —

comme on l’'entendait trop souvent jadis — une simple
guirlande décorant ces réalités efficaces que sont le sacrifice
et les sacrements. Ceux-ci sont les pdles de la liturgie. On
peut dire : ils sont la liturgie elle-méme. Si cette affirmation
peut paraitre excéder le libellé du présent texte, elle est certai-
nement confirmée par la définition expresse de 'article 7 :
¢'est a juste titre que la liturgie est considérée comme U’ exer-
cice de la fonction sacerdotale de Jésus-Christ.

Oue les sacrements nous communiquent 'ceuvre du salut,
on le prouve aussitdt & partir des deux sacremenlts majeurs.
Par le baptéme les hommes sont greffés sur le mystére pas-




24 COMMENTAIRE DE LA CONSTITUTION

cal comme nous le voyons avec évidence non seulement
par Rom. 11, 17-24 d’ou vient la comparaison de la greffe,
mais plus encore par Rom. 6, 4-5 qui souligne la significa-
tion pascale du rite baptismal d'immersion-émersion, lequel
nous configure & la mort et a la résurrection salvatrices.
En outre, notre article ameéne ici Rom. 8, 15 : le baptéme ne
nous configure pas seulement au Christ, il ne nous unit pas
seulement de facon vitale mais peut-étre inconsciente a sa
grace de Fils, il nous communique I'Esprit filial, et par 1a
nous associe au culte parfait rendu par le Christ & son Pére.
Le sacrement de baptéme ne nous relie pas seulement a une
économie de salut, mais aussi et du méme coup a une éco-
nomie de louange et de culte : il engendre ces vrais adora-
teurs que cherche le Pére.

En une phrase, prise a saint Paul, ce double aspect de

salut et de culte est rappelé en ce qui concerne l’eucharis-
tie : en mangeant la Céne du Seigneur, les fideéles annoncent
sa mort.
- Ces deux sacrements sont si essentiels & la vie et a la
manifestation de 1'Eglise, que leur célébration commence
le jour méme ou U'Eglise apparut au monde. On ne dit pas :
ou I’Eglise naquil, puisque, nous 1'avons vu a la fin de Iar-
ticle 6, cette naissance eut lieu au Calvaire. De méme que
I’Epiphanie manifeste aux Nations le mystére de la nativité
du Verbe incarné, par la mission du Saint-Esprit (lors du
baptéme du Christ), la Pentecdte manifeste aux Nations, par
la mission du Saint-Esprit, le mystére pascal, en particulier
a I'égard de I'Eglise. Cette manifestation devait étre sacra-
mentelle : & la prédication de Pierre, les premiers fidéles
sont baptisés, et forment cette communauté primitive dont
le foyer vital est ’eucharistie. Dans la mosaique de textes
servant & ce rappel on notera le retour de ce paralléle cons-
tant : I’annonce du mystére par la parole, et sa réalisation
par le sacrement.

Cette institution initiale persévére dans toute la vie de
I’Eglise : Jamais, dans la suite, U'Eglise n’omit de se réunir
pour célébrer le mystere pascal el cette célébration se fait
par deux actions : la lecture de la Parole de Dieu et la célé-
bration eucharistique. Mais 1'une et I’autre n’ont pas seule-
ment une visée anthropocentrique, en communiquant
I'ccuvre du salut : elles ont en méme temps une visée




—r—

PRESENCE DU CHRIST 25

théocentrique, car elles constituent un culte d’action de
graces et de louange.

Présence du Christ dans la lilurgie

7. Si I'Eglise est ainsi envoyée par le Christ pour con-
tinuer l'ceuvre du salut, de méme que le Christ ful envoyé
par le Pére pour 'accomplir, il ne s’ensuit pas qu’elle exé-
cule cette mission indépendamment du Christ ou hors de
lui, pas plus que le Christ, « sorti » du Pére n’étail séparé
de lui. Notre article met donc en lumiére la présence du
Christ dans toute action liturgique. Il le fait en reprenant
les affirmations bien connues qu’on trouve chez saint Au-
gustin, dans le chapitre du Concile de Trente sur 1’Eucha-
ristie, dans les encycliques Mystici Corporis et Mediator Dei.
Mais notre article n’est pas original seulement par leur
réunion, el il faut souligner tout ce qu’il apporte de neuf.

a. C’est surtout dans les actions liturgiques que le Christ
assiste son Eglise.

b. S’il est présent dans le sacrifice de la messe, on fait
passer sa présence dans la personne du ministreavant la pré-
sence sous les saintes espéces : celle-ci est évidemment la
plus importante (mazime) mais elle est un effet de celle-la.
Mediator Dei avait déja adopté cette présentalion, qui mo-
difie celle du Concile de Trente.

c. S’il est présent par sa vertu dans les sacrements, cela
marque un degré de présence inférieure a celle qui se réalise
dans I'eucharistie, mais qui est beaucoup plus qu’une pré-
sence « virtuelle ». Il faudrait dire une présence active,
dynamique — a la différence de la présence substantielle
et stable réalisée par la consécration eucharistique — au
point que lorsque quelqu’un baptise, c’est le Christ lui-
méme qui baptise : affirmation augustinienne d’ou le Direc-
toire pour la pastorale des sacrements (1951) avait tiré son
premier principe : « Les sacrements sont des acles du
Christ. »

d. Voici qui ne se trouvait pas, a la différence de tout le
reste, dans Medialor Dei, et qui correspond bien & la vague la
plus profonde du renouveau biblique : notre article affirme
la présence réelle, actuelle, personnelle du Christ lorsque




26 COMMENTAIRE DE LA CONSTITUTION

I'on proclame dans U'Eglise la parole de Dieu : c’est lui
qui parle.

e. Enfin, Mt. 18-20 appuie l'affirmation de la présence du
Christ dans 1’assemblée.

Mais, comme on pourrait s’imaginer que c’est 1’Eglise
qui, en agissant liturgiquement, contraint en quelque sorte
le Christ & intervenir (le Curé d’Ars ne s’émerveillait-il pas
de voir le Christ lui obéir dans la consécration!) le deuxiéme
alinéa de notre article rétablit 1’'ordre des choses. C’est le
Christ qui agit le premier, et s’'associe toujours l'Eglise.
Nous retrouverons ce principe trés important et trés fécond
a propos de l'office (art. 83). Il se l’associe comme son
Epouse bien-aimée, mais cette Epouse lui reste subordon-
née : elle l'invoque comme son Seigneur el elle ne pourrait
pas présenter le culte au Pére éternel sans passer par lui.

Notre article conclut par une magnifique définition de la
liturgie exercice de la fonction sacerdotale de Jésus-Christ.
Selon la dualité déja souvent relevée, cette fonction sacer-
dotale est double : sanctification de I’homme et culte public
intégral... exercé par le Corps mystique. Sans doute le pre-
mier et le troisieme membre de cette formule sont-ils em-
pruntés & Mediator Dei, mais ils s’y présentaient différem-
ment. Ce que nous venons d’appeler le troisitme membre y
était donné comme la définition méme de la liturgie (AAS,
p. 528; EP bHor1; BP, p. 12), tandis que celle-ci n’était carac-
térisée comme « l’exercice de cette fonction sacerdotale »
du Christ que dans une phrase incidente (AAS, p. 529; EP
522, BP p. 13). L’affirmation que la sanclification de
I’homme est signifiée par des signes sensibles et est réalisée
d’une maniére propre a chacun d’eux est nouvelle, et con-
tribue & placer les sacrements & un rang important dans 1 or-
ganisme liturgique. On y trouve en quelques mots une
excellente doclrine sacramentaire, puisque cetle phrase sou-
ligne que les sacremenls sont d’abord des signes (ce qui
rejoint la grande tradition théologique de saint Thomas au-
deld des durcissements dus a la Contre-Réforme); qu’a ce
titre ils sont radicalement divers, et dans leur signification
et dans leur eflicacité.

Dans cette méme phrase sont impliqués encore deux prin-
cipes fondamentaux de la pasltorale liturgique : le caractere



PRIMAUTE DE LA LITURGIE 27

« significatif » ou « signifiant » de la liturgie; le fait qu’en
elle le culte public intégral est exercé... par le Chef et par
ses membres. 1l en découle que les fideles ont le droit et le
devoir de participer a la liturgie (art. 14), et que cette par-
ticipation active doit étre consciente : des signes ne sont
plus des signes s’ils ne parviennent pas & la connaissangce;
ceci reléeve de la formation liturgique des fideles. Et cette
participation doit étre facile : des signes doivent étre lisibles
par eux-mémes, et ceci releve de la restauration liturgique.

Puisque la liturgie est ainsi 1’'ceuvre, inséparablement, du
Christ et de 1'Eglise, la célébration liturgique jouit parmi
toutes les actions de 1'Eglise d’une primauté évidente et
inégalable.

La liturgie lerresire, avant-gott de la liturgie céleste

8. On vient de montrer ’actualité, le réalisme de 1’action
liturgique. Sa perspective céleste, eschatologique, ne doit
pas élre pour autant oubliée, et elle est rappelée par le
présent article. Sur cette doctrine on peut lire par exemple
la conférence terminale du Congres du C.P.L. & Angers par
le Rme P. H. de Sainte-Marie, Abbé de Clervaux : Liturgie de
la terre et du ciel (LMD 73 (1963), pp. 106 s.).

La composition de cet arlicle donne un excellent échantil-
lon du style biblique et liturgique de la Constitution. Rien
n’'est plus facile que d’enfiler au hasard des lambeaux de
lextes. Ici on peut constater I’'emploi de textes vraiment to-

piques empruntés & 1’Apocalypse et & 1’épitre aux Hébreux, .

a la finale de la Préface, qui sont les lieux privilégiés pour
I'affirmation d’une liturgie céleste, et au chapitre 3 de 1’épi-
tre aux Philippiens, une des expressions les plus enthou-
siastes et les plus précises de 1’eschatologie paulinienne. Mais
le plus ingénieux est sans doute d’avoir continué une phrase
empruntée au Communicantes par une phrase prise dans
"le Nobis quoque peccatoribus pour montrer que le culte
des saints, essentiellement commémoratif, nous fait aspirer

a I’eschatologie.



28 COMMENTAIRE DE LA CONSTITUTION

L’activité de U'Eglise n’est pas uniquement liturgique

9. Si l'activité liturgique de I’Eglise est privilégiée (fin
de l'article 7), elle n’est pas exclusive. Pie XII I'avait déja
dit avec éclat dans le discours aux Congressistes d’Assise
(LMD 47-48, p. 333; EP 800). Sera-t-il permis d’ajouter que
telle a toujours été la position du Centre de Pastorale Litur-
gique et que nous l’'avons exposée nous-méme dans I'Eglise
en priere, pour achever le chapitre consacré a la Pastorale
liturgique (pp. 241-246). Car la pastorale liturgique n’est pas
non plus toute la pastorale, bien qu’elle ait un role direc-
teur (article 10). Le prétre de la Nouvelle Alliance ne peul
se contenter d’étre un liturge, comme Aaron. L’épitre aux
Hébreux lui donne plutét pour modele Melchisédech, roi et
prétre, et surtout Moise : sacrificateur, mais d’abord guide
du peuple, révélateur et législateur. Et d’ailleurs, & ne con-
sidérer méme que l’activité cultuelle, nous avons vu et nous
verrons encore la place importante qu’'y occupe la parole.

Mais I'article présente d’abord la nécessité de la parole
« avant » la liturgie. C’est la proclamation du salut faite
aux non croyants. Le latin emploie le mot praeconium qui
traduit exactement le grec kerugma.

Ce « kérygme » n’est pas réservé aux non croyants : il faut
continuer de l’annoncer aux croyants eux-mémes, qui ont
toujours besoin de se convertir et de croire davantage. En
outre, 1'Eglise doit les disposer aux sacrements; or la litur-
gie ne suflit pas pour préparer a la liturgie. 1l y faut une
catéchese doctrinale et spirituelle qui, ordonnée a la litur-
gie, en demeure distincte. On reprend ici la mission du
Christ aux Apdtres dans la finale de Matthieu, qui énonce
une triple activité de 1’Eglise : « Enseignez toules les na-
tions » paiennes — c’est le kérygme; « les baptisant au nom
du Peére, du Fils et du Saint-Esprit » — c¢’est 1'activité litur-
gique incluant la catéchése; « leur apprenant a observer
tout ce que j’ai commandé » — c’est la catéchése morale qui
découle de la liturgie mais ne peut s’y renfermer.

Enfin notre article signale les ceuvres de charité, de piété
el d’apostolat qui assureront le rayonnement de la commu-
nauté chrétienne et rendront elles-mémes un culte spirituel
au Pére devant les hommes.




——— e

LITURGIE ET PIETE 29

La lilurgie, et surtout I’eucharistie
source premiere de la grdce

10. On rejoint ici la these classique de saint Thomas
I'eucharistie, qui est au cceur méme de la liturgie, comme sa
réalisation la plus eflicace el la plus éminente, est & la fois
source et fin de tous les autres sacrements; de méme la
liturgie est-elle source et fin de 1'activité ecclésiastique tout
entiere. Car, si la sanclification des hommes dans le Christ
et la glorification de Dieu est la fin derniére de toules les
autres ceuvres de U'Eglise, elle est la fin propre, immédiate,
de la liturgie, et principalement de I’eucharistie.

Nécessité des dispositions personnelles

11. Il est bien vrai que 1'eucharistie, et par suite, la litur-
aie, agit « ex opere -operato ». Mais celte eflicacité radicale,
due & la primauté de I'action divine, dépend, dans son épa-
nouissement, des dispositions personnelles. Il ne s’agit pas
seulement de célébrer des actions liturgiques ou sacramen-
telles qui soient valides. Une liturgie aussi purement « objec-
tive » aboutirait & la magie, du moins a une action tout
officielle et formaliste. Il faut encore que les actions sacrées
soient fructueuses. CG’est ici que la liturgie ne suffit pas, mais
requiert une activité proprement pastorale. L'ceuvre du pas-
teur, c’est en effet d’obtenir que les fideéles participent & la-
liturgie de fagon consciente, active et fructueuse.

Nécessité de la piété extra liturgique

12. Dans la liturgie elle-méme, le fidéle peut déployer une
haute activité spirituelle. Mais, en fait, son activité spirituelle
déborde la liturgie. Si celle-ci 1'appelle & une priére com-
munautaire, objectivement supérieure a loute autre activité
religieuse, nous I’avons vu (arlicle 7, fin, et article 10), chacun
doit aussi pratiquer la prieére privée, secrete : s'il ne la prati-
quait jamais, sa participation & la liturgie risquerail de ne
plus étre ni personnelle ni communaultaire, mais mécanique
et grégaire. En outre, il doit prier sans reliche. Or, la célé-
bration liturgique, du seul fait qu’elle rassemble une com-
munauté, ne peut étre qu’intermillente. La priére person-



30 COMMENTAIRE DE LA CONSTITUTION °

nelle doit relier ces jalons, ces temps forls, que constituent
les célébrations liturgiques.

Enfin il risquerait de tomber dans l'illusion, dans une
sorte de quiétisme liturgique, celui qui ne praliguerait pas
la mortification, ce qu’il ne peut faire, évidemment, qu’en
dehors de la liturgie. Celle-ci peut bien présenter un style de
gloire, approprié a la louange et & I’aclion de grices. Il n’en
reste pas moins que son point culminant est atteint dans la
messe, qui est un sacrifice. Ce sacrifice rituel risque d’étre
de notre part un signe vide, s’il n’exprime pas le sacrifice
spirttuel, celui par lequel saint Paul nous invite & « offrir nos
personnes en hostie vivanle, sainte, agréable a Dieu »
(Rom. 12, 1). Sur tous ces themes voir les différents rapports,
au Congres du Centre de Pastorale Liturgique a Angers, de
NN. SS. Veuillot et Guyot, des PP. Besnard, Gelineau, Ro-
guet dans LMD 72 et 73.

A.-M. RoGuUET.

Approbation des célébrations non strictement liturgiques

13. Doit-on juxtaposer a la liturgie des réunions de priere
soit d’un caraclére plus populaire, soit conformes a des
traditions ou des circonslances locales ? L’idéal serait évidem-
ment que le peuple chrélien ait une piété axée sur | essentiel,
et d’autre part que la liturgie fasse assez de place a des
¢léments populaires, ait assez de souplesse dans ses formes
pour répondre a tous les besoins.

C’était le cas de la liturgie ancienne, et c¢’est dans une
large mesure celui des Eglises orientales, 1a du moins ou
'on n’a pas fait un accueil trop généreux aux dévolions
latines. En Occident au contraire, depuis la fin du moyen dge,
la piété a cherché son aliment et son expression surtoul en
dehors de la liturgie (et parfois assez loin d’elle) : en méme
lemps la réservation du droit liturgique au Sieége Aposio-
lique conduisait & refuser d’appeler liturgiques des célébra-
tions populaires parfois trés anciennes, mais d un caractere
local. Ce sont les réunions de priére relevant de ces deux
catégories que considére l’arlicle 13 sous le nom de pia
exercilia ou sacra exercitia : depuis le chemin de Croix ou la
récitation du Rosaire jusqu’a la célébration populaire de la



3

».._______, ey

4
2

LES « PIEUX EXERCICES » 31

Résurrection des pays germaniques ou aux célébrations de la
Parole que recommande ailleurs la Constitution (art. 35, § 4).

La deuxieme calégorie de ces exercitia, les sacra exercitia
des Eglises particuliéres, a une assez grande importance
dans certains pays, en Allemagne par exemple, et l'article
souligne leur dignité et leur caractere traditionnel. Ailleurs
on est surtout frappé par le développement pris actuelle-
ment par les célébrations de la Parole.

Il fut un temps on les « exercices de piété » étaient éloignés
de la liturgie par une force centrifuge. L'influence du mou-
vement liturgique s’exerce en sens inverse et l'appellation
« exercices de piété » a méme pris dans plusieurs langues un
sens plutdt péjoratif. On peut y remédier soit en parlant de
sacra exercilia, comme le propose la Constitution, soit en
gardant en latin le terme technique de pia exercitia, soit en-
core en parlant de célébrations, du moins pour ceux des pia
exercitia dont la structure s’inspire effectivement de celle de
la liturgie.

L’harmonisation des pia exercilia avec la liturgie, que ré-
clame la Constitution, demande un effort patient et résolu,
attentif & la diversité des cas. A propos d’un pium exercitium
(ou d’une dévotion), il faudra se demander s’il est dans un
juste rapport avec les réalités chrétiennes centrales et avec
le mystére pascal du Christ; — se demander également s’il
s'agit d'un doublet, moins parfait, de la liturgie (laquelle
doit alors, avec \les préparations voulues, reprendre sa
place), ou au coniraire de prolongements plus familiers et
populaires du culte de 1'liglise, dans lesquels la sensibilité
des hommes accede ou se prépare a accéder aux réalités sacra-
menlelles célébrées dans la foi. 1l peut y avoir la une occa-
sion de valeur pour l'action éducative et évangélisalrice.

Parmi les conditions d harmonisation a la liturgie, 1'im-
portance des temps liturgiques est spécialement soulignée.
Il est clair que les jours des grandes fétes du Christ, les pia
exercitia en 1’honneur des sainis ne sont pas a leur place, et
si le mois de Marie, Ia ou il est vivant, peut & la rigueur
s intégrer au temps pascal en s'imprégnant de 'esprit de
celui-ci, le mois de saint Joseph parait incompatible avec
la céi¢bration effective du Caréme réclamée par 'article 100
de la Constitution

P.-M. Gy.



