
Source gallica.bnf.fr / Les éditions du Cerf

La Maison-Dieu : cahiers de
pastorale liturgique

https://www.bnf.fr
https://gallica.bnf.fr


Service national de la pastorale liturgique et sacramentelle
(France). Auteur du texte. La Maison-Dieu : cahiers de pastorale
liturgique. 1964-01.

1/ Les contenus accessibles sur le site Gallica sont pour la plupart
des reproductions numériques d'oeuvres tombées dans le
domaine public provenant des collections de la BnF. Leur
réutilisation s'inscrit dans le cadre de la loi n°78-753 du 17 juillet
1978 :
 - La réutilisation non commerciale de ces contenus ou dans le
cadre d’une publication académique ou scientifique est libre et
gratuite dans le respect de la législation en vigueur et notamment
du maintien de la mention de source des contenus telle que
précisée ci-après : « Source gallica.bnf.fr / Bibliothèque nationale
de France » ou « Source gallica.bnf.fr / BnF ».
 - La réutilisation commerciale de ces contenus est payante et fait
l'objet d'une licence. Est entendue par réutilisation commerciale la
revente de contenus sous forme de produits élaborés ou de
fourniture de service ou toute autre réutilisation des contenus
générant directement des revenus : publication vendue (à
l’exception des ouvrages académiques ou scientifiques), une
exposition, une production audiovisuelle, un service ou un produit
payant, un support à vocation promotionnelle etc.

CLIQUER ICI POUR ACCÉDER AUX TARIFS ET À LA LICENCE

2/ Les contenus de Gallica sont la propriété de la BnF au sens de
l'article L.2112-1 du code général de la propriété des personnes
publiques.

3/ Quelques contenus sont soumis à un régime de réutilisation
particulier. Il s'agit :

 - des reproductions de documents protégés par un droit d'auteur
appartenant à un tiers. Ces documents ne peuvent être réutilisés,
sauf dans le cadre de la copie privée, sans l'autorisation préalable
du titulaire des droits.
 -  des reproductions de documents conservés dans les
bibliothèques ou autres institutions partenaires. Ceux-ci sont
signalés par la mention Source gallica.BnF.fr / Bibliothèque
municipale de ... (ou autre partenaire). L'utilisateur est invité à
s'informer auprès de ces bibliothèques de leurs conditions de
réutilisation.

4/ Gallica constitue une base de données, dont la BnF est le
producteur, protégée au sens des articles L341-1 et suivants du
code de la propriété intellectuelle.

5/ Les présentes conditions d'utilisation des contenus de Gallica
sont régies par la loi française. En cas de réutilisation prévue dans
un autre pays, il appartient à chaque utilisateur de vérifier la
conformité de son projet avec le droit de ce pays.

6/ L'utilisateur s'engage à respecter les présentes conditions
d'utilisation ainsi que la législation en vigueur, notamment en
matière de propriété intellectuelle. En cas de non respect de ces
dispositions, il est notamment passible d'une amende prévue par
la loi du 17 juillet 1978.

7/ Pour obtenir un document de Gallica en haute définition,
contacter
utilisation.commerciale@bnf.fr.

https://www.bnf.fr
https://gallica.bnf.fr
https://www.bnf.fr/fr/faire-une-utilisation-commerciale-dune-reproduction
mailto:utilisation.commerciale@bnf.fr


CHAPITRE PREMIER

PRINCIPES GÉNÉRAUX POUR
LA RESTAURATION ET LE PROGRÈS

DE LA LITURGIE

I. NATURE DE LA LITURGIE
ET SON IMPORTANCE DANS LA VIE

DE L'ÉGLISE

L'œuvre du salut accomplie par le Christ

5. La liturgie, comme les sacrements qui en sont l'élé-
ment principal, appartient à l'ordre des signes et des ins-
truments. Elle n'est donc pas première, et l'on ne peut en
donner la définition avant d'avoir défini l'économie du salut
qu'elle a pour rôle de manifester, de transmettre et d'appli-
quer. C'est ainsi que la Constitution, pour exposer la nature
profonde de la liturgie, doit d'abord exposer le dessein salvi-
fique de Dieu réalisé dans le Christ Jésus. Elle le fait par un
enchaînement de textes bibliques admirablement conduit.
Dieu veut que tous les hommes soient sauvés et parvien-

nent à la connaissance de la vérité: le dessein de salut, dans
le texte qui affirme le plus nettement son universalité, est
lié à une volonté de révélation. Nous savons donc d'emblée
que l'aspect d'enseignement, de prédication, n'est pas se-
condaire ou accessoire, mais qu'il est premier et essentiel
dans le christianisme, religion de la Parole. Le plan du salut
s'inaugure par la prédication multiforme, mais provisoire et



insuffisante, des prophètes. Il atteint une réalisation efficace
avec la plénitude des temps par l'Incarnation du Verbe. Les
prophètes étaient les porte-parole de Dieu: son Fils est sa Pa-
role même. Celui qui est le Verbe a donc pour premièremis-
sion d'annoncer la bonne nouvelle aux pauvres, de les évangé-
liser. Mais il ne se contente pas de présenter, d'exposer la
Vérité: il communique la Vie; il est médecin, il guérit, il est
Médiateur de Dieu et des hommes. Cette médiation s'explique
puisque, dans l'unité d'une même personne divine, se
joignent l'humanité qu'elle a assumée par son incarnation,
et la divinité qu'elle tient du Père. Le Verbe Incarné n'est
donc pas seulement signe, c'est-à-dire maître et révélateur, il
est instrument de salut. Et sans tarder, notre texte relève le
double aspect de la mission du Christ qui se retrouvera dans
toute la liturgie: l'aspect anthropocentrique et l'aspect théo-
centrique. Il est médiateur dans les deux directions: révéla-
teur, médecin, rançon, instrument de notre salut, comme
envoyé de Dieu vers nous; et, en même temps, avec lui, entre
chez nous la plénitude du culte qui monte de notre part vers
Dieu.
Le deuxième alinéa de notre article formule aussitôt, d'une

autre manière, ce double aspect de l'économie du salut: elle
est à la fois l'œuvre de la rédemption des hommes et de la
parfaiteglorification de Dieu. C'est en ce double sens que le
Verbe Incarné est notre grand Prêtre: son œuvre est à la
fois œuvre cultuelle et oeuvre salutaire. Il nous sauve parce
qu'il présente en notre nom un culte agréable à Dieu; et il
présente un culte agréable et faisant de l'humanité rachetée
en lui une oblation pure. Disons, sans crainte d'anticiper,
que beaucoup d'erreurs au sujet de la liturgie viennent de ce
qu'on veut, par exemple, en faire une pure louange, en réser-
vant aux sacrements un rôle purement médicinal. Les prin-
cipes rappelés ici sur l'œuvre du Christ doivent nous empê-
cher d'opposer liturgie et sacrements, salut et culte, sancti-
fication de l'homme et hommage à la majesté divine.
Cette œuvre du salut a atteint son maximum de concentra-

tion et d'efficacité dans le mystère pascal, qui est, lui aussi,
défini en termes d'économie du salut. On rappelle tout
d'abord, en effet, sa préfiguration par les divina magnolia
de l'Ancien Testament — les grandes œuvres divines de la
promesse à Abraham, de l'Exode et de l'Alliance -; on le



définit ensuite, en citant la prière d'anamnèse, par les trois
événements qui l'intègrent: passion, résurrection, ascen-
sion; enfin, on caractérise ses effets avec une autre citation
liturgique, celle de la Préface pascale: par sa mort il a dé-
truit notre mort, par sa résurrection il a restauré la vie.
Puis, le mystère pascal est présenté, d'une façon concrète,

sous l'image traditionnelle de l'Eglise naissant, comme une
nouvelle Eve, du côté du nouvel Adam endormi sur la croix.
L'eau et le sang symbolisent la vie de l'Eglise, jaillie de son
Chef qui vient de mourir. Ils signifient les sacrements mêmes
de la Pâque: baptême et eucharistie. Ils constituent le
totius Ecclesiae mirabile sacramentumqui ne désigne pas un
sacrement particulier appartenant à l'Eglise, mais l'Eglise
même, dans sa totalité: elle nous communique, selon son
mode, qui est sacramentel, toute l'œuvre du salut. En effet,
la citation est prise de l'oraison qui, jadis, dans la vigile
pascale, suivait la lecture nous montrant l'Arche comme
symbole global de l'Eglise, en qui s'accomplit, disait la
même oraison aussitôt après, « l'œuvre de salut».
Il faut souligner cette première mention du mystère pascal.

Elle montre combien la Constitution avalise les acquisitions
du renouveau liturgique, qui a remis en valeur de façon si
insistante la primauté totalisante du mystère pascal, prin-
cipe unifiant et point culminant de toute l'économie salu-
taire. Qu'il suffise de signaler ici l'ouvrage prophétique de
Dom Casel qui, paru en 1934, vient seulement d'être publié
en français, traduit par M. le chanoine Didier: La fête de
Pâques dans l'Eglise des Pères (coll. « Lex Orandi », n° 37,
Paris 1963), et l'ouvrage du Père Louis Bouyer Le Mystère
Pascal (même collection, n° 4, 1945) qui a été décisif pour
faire déboucher cette redécouverte dans le grand public.
Le mystère pascal n'est pas seulement salué ici comme

par une clause destyle. On le retrouvera, ainsi qu'un prin-
cipe directeur, à bien des reprises: à l'article 6, comme
contenu essentiel de la prédication ainsi que de la célébration
liturgique; à l'article 10, qui montre dans l'eucharistie la
source de la grâce; à l'article 47, pour définir le mystère de
l'eucharistie; à l'article 61, qui signale le caractère pascal
des grâces sacramentelles; à l'article 81, qui demande la
réforme du rite des funérailles pour exprimer de façon plus
évidente le caractère pascal de la mort chrétienne. Bien en-



tendu, il occupe une place centrale et dominante dans tout
le chapitre consacré à l'année liturgique, comme le mon-
trera le commentaire correspondant.

L'œuvre du salut continuée par l'Eglise
s'accomplit dans la liturgie

6. Ce serait une erreur de croire que l'économie du salut
constitue une sorte de réalité historiqueet prophétique close
sur elle-même, ayant existé une fois pour toutes, et à laquelle
viendrait s'ajouter comme du dehors et par surcroît une éco-
nomie sacramentelle instituée positivement pour la repré-
senter et la communiquer. L'économie du salut est intrinsè-
quement sacramentelle, dès sa réalisation historique et uni-
que. Le P. de Montcheuil avait bien montré ce point de vue
dans' son article sur l'Unité du sacrifice et du sacrement dans
l'eucharistie (ch. Il des Mélanges théologiques, coll. « Théo-
logie», n° 9,Paris 1946), où il soulignait que « le sacrifice
du Christ (à la croix) est déjà sacrement» (p. 53). Le thème
de l'Eglise sortant du côté ouvert du crucifié, à la fin de -l'article 5 consacré à l'économie du salut, fait ainsi tran-
sition avec notre article 6 sur l'économie ecclésiale, liturgi-
que. Il y a continuité entre ces deux économies — ou plutôt
elles n'en font qu'une — du fait que de même que le Christ
fut envoyé par le Père, ainsi lui-même envoya ses Apôtres.
Leur mission est doublecomme la sienne: d'abord annon-
cer la bonne nouvelle du salut par la Pâque; mais aussi
l'exercer par le sacrifice et les sacrements autour desquels
gravite toute la vie liturgique. Ainsi la liturgie n'est pas — x

comme on l'entendait trop souvent jadis — une simple
guirlande décorant ces réalités efficaces que sont le sacrifice
et les sacrements. Ceux-ci sont les. pôles de la liturgie. On -peut dire: ils sont la liturgie elle-même. Si cette affirmation
peut paraître excéder le libellé du présent texte, elle est certai-
nement confirmée par la définition expresse de l'article 7 :

c'est àjuste titre que la liturgie est considérée comme l'exer-
cice de la fonction sacerdotale de Jésus-Christ.
Que les sacrements nous communiquent l'œuvre du salut,

on le prouve aussitôt à partir des deux sacrements majeurs.
Par le baptême les hommes sont greffés sur le mystère pas-



cal comme nous le voyons avec évidence non seulement
par Rom. 11,17-24 d'où vient la comparaison de la greffe,
mais plus encore par Rom. 6, 4-5 qui souligne la significa-
tion pascale du rite baptismal d'immersion-émersion, lequel
nous configure à la mort et à la résurrection salvatrices.
En outre, notre article amène ici Rom. 8, 15 : le baptême ne
nous configure pas seulement au Christ, il ne nous unit pas
seulement de façon vitale mais peut-être inconsciente à sa
grâce de Fils, il nous communique l'Esprit filial, et par là
nous associe au culte parfait rendu par le Christ à son Père.
Le sacrement de baptême ne nous relie pas seulement à une
économie de salut, mais aussi et du même coup à une éco-
nomie de louange et de culte: il engendre ces vrais adora-
teurs que cherche le Père.
En une phrase, prise à saint Paul, ce double aspect de

salut et de culte est rappelé en ce qui concerne l'eucharis-
tie : en mangeant la Cène du Seigneur, les fidèles annoncent
sa mort.
Ces deux sacrements sont si essentiels à la vie et à la

manifestation de l'Eglise, que leur célébration commence
le jour même où l'Eglise apparut au monde. On ne dit pas:
où l'Eglise naquit, puisque, nous l'avons vu à la fin de l'ar-
ticle 6, cette naissance eut lieu au Calvaire. De même que
l'Epiphanie manifeste aux Nations le mystère de la nativité
du Verbe incarné, par la mission du Saint-Esprit (lors du
baptême du Christ), la Pentecôte manifeste aux Nations, par
la mission du Saint-Esprit, le mystère pascal, en particulier
à l'égard de l'Eglise. Cette manifestation devait être sacra-
mentelle : à la prédication de Pierre, les premiers fidèles
sont baptisés, et forment cette communauté primitive dont
le foyer vital est l'eucharistie. Dans la mosaïque de textes
servant à ce rappel on notera le retour de ce parallèle cons-
tant: l'annonce du mystère par la parole, et sa réalisation
par le sacrement.
Cette institution initiale persévère dans toute la vie de

l'Eglise: Jamais, dans la suite, l'Eglise n'omit de se réunir
pour célébrer le mystère pascal, et cette célébration se fait
par deux actions: la lecture de la Parole de Dieu et la célé-
bration eucharistique. Mais l'une et l'autre n'ont pas seule-
ment une visée anthropocentrique, en communiquant
l'œuvre du salut: elles ont en même temps une visée



théocentrique, car elles constituent un culte d'action de
grâces et de louange.

Présence du Christ dans la liturgie

7. Si l'Eglise est ainsi envoyée par le Christ pourcon-
tinuer l'œuvre du salut, de même que le Christ fut envoyé
par le Père pour l'accomplir, il ne s'ensuit pas qu'elle exé-
cute cette mission indépendamment du Christ ou hors de
lui, pas plus que le Christ, « sorti» du Père n'était séparé
de lui. Notre article met donc en lumière la présence du
Christ dans toute action liturgique. Il le fait en reprenant
les affirmations bien connues qu'on trouve chez saint Au-
gustin, dans le chapitre du Concile de Trente sur l'Eucha-
ristie, dans les encycliques Mystici Corporis et Mediator Dei.
Mais notre article n'est pas original seulement par leur
réunion, et ilfaut souligner tout ce qu'il apporte de neuf.
a. C'est surtout dans les actionsliturgiques que le Christ

assiste son Eglise.
b. S'il est présent dans le sacrifice de la messe, on fait

passer sa présence dans la personne du ministre avant la pré-
sence sous les saintes espèces: celle-ci est évidemment la
plus importante (maxime) mais elle est un effet de celle-là.
Mediator Dei avait déjà adopté cette présentation, qui mo-
difie celle du Concile de Trente.
c. S'il est présent par sa vertu dans les sacrements, cela

marque un degré de présence inférieure à celle qui se réalise
dans l'eucharistie, mais qui est beaucoup plus qu'une pré-
sence « virtuelle». Il faudrait dire une présence active,
dynamique — à la différence de la présence substantielle
et stable réalisée par la consécration eucharistique — au
point que lorsque quelqu'un baptise, c'est le Christ lui-
même qui baptise: affirmation augustinienne d'où le Direc-
toire pour la pastorale des sacrements (1951) avait tiré son
premier principe: « Les sacrements sont des actes du
Christ. »
d. Voici qui ne se trouvait pas, à la différence de tout le

reste, dans MediatorDei, et qui correspond bien à la vague la
plus profonde du renouveau biblique: notre article affirme
la présence réelle, actuelle, personnelle du Christ lorsque



l'on proclame dans l'Eglise la parole de Dieu: c'est lui
quiparle.
e. Enfin, Mt. 18-20 appuie l'affirmation de la présence du

Christ dans l'assemblée.

Mais, comme on pourrait s'imaginer que c'est l'Eglise
qui, en agissant liturgiquement, contraint en quelque sorte
le Christ à intervenir (le Curé d'Ars ne s'émerveillait-il pas
de voir le Christ lui obéir dans la consécration!) le deuxième
alinéa de notre article rétablit l'ordre des choses. C'est le
Christ qui agit le premier, et s'associe toujoursl'Eglise.
Nous retrouverons ce principe très important et très fécond
à propos de l'office (art. 83). Il se l'associe comme son
Epouse bien-aimée, mais cette Epouse lui reste subordon-
née: elle l'invoque comme son Seigneur et elle ne pourrait
pas présenter le culte au Père éternel sans passer par lui.
Notre article conclut par une magnifique définition de la

liturgie exercice de la fonction sacerdotale de Jésus-Christ.
Selon la dualité déjà souvent relevée, cette fonction sacer-
dotale est double: sanctification de l'homme et culte publicintégral.exercé par le Corps mystique. Sans doute le pre-
mier et le troisième membre de cette formule sont-ils em-
pruntés à Mediator Dei, mais ils s'y présentaient différem-
ment. Ce que nous venons d'appeler le troisième membre y
était donné comme la définition même de la liturgie (AAS,
p. 528; EP 521; BP, p. 12), tandis que celle-ci n'était carac-
térisée comme « l'exercice de cette fonction sacerdotale»
du Christ que dans une phrase incidente (AAS, p. 529; EP
522, BP p. 13). L'affirmation que la sanctification de
l'homme est signifiée par des signes sensibles et est réalisée
d'une manière propre à chacun d'eux est nouvelle, et con-
tribue à placer les sacrements à un rang important dans l'or-
ganisme liturgique. On y trouve en quelques mots une
excellente doctrine sacramentaire, puisque cette phrase sou-
ligne que les sacrements sont d'abord des signes (ce qui
rejoint la grande tradition théologique de saint Thomas au-
delà des durcissements dus à la Contre-Réforme); qu'à ce
titre ils sont radicalement divers, et dans leur signification
et dans leur efficacité.
Dans cette même phrase sont impliqués encore deux prin-

cipes fondamentaux de la pastorale liturgique: le caractère



« significatif» ou « signifiant» de la liturgie; le fait qu'en
elle le culte public intégral est exercé. par le Chef et par
ses membres. Il en découle que les fidèles ont le droit et le
devoir de participer à la liturgie (art. 14), et que cette par-
ticipation active doit être consciente: des signes ne sont
plus des signes s'ils ne parviennent pas à la connaissanpe;
ceci relève de la formation liturgique des fidèles. Et cette
participation doit être facile: des signes doivent être lisibles
par eux-mêmes, et ceci relève de la restauration liturgique.
Puisque la liturgie est ainsi l'œuvre, inséparablement, du

Christ et de l'Eglise, la célébration liturgique jouit parmi
toutes les actions de l'Eglise d'une primauté évidente et
inégalable.

La liturgie terrestre, avant-goût de la liturgie céleste

8. On vient de montrer l'actualité, le réalisme de l'action
liturgique. Sa perspective céleste, eschatologique, ne doit
pas être pour autant oubliée, et elle est rappelée par le
présent article. Sur cette doctrine on peut lire par exemple
Iii conférence terminale du Congrès du C.P.L. à Angers par
le Rme P. H. de Sainte-Marie, Abbé de Clervaux : Liturgie de
la terre et du ciel (LMD 73 (1963), pp. 106 s.).
La composition de cet article donne un excellent échantil-

lon du style biblique et liturgique de la Constitution. Rien
n'est plus facile que d'enfiler au hasard des lambeaux de
textes. Ici on peut constater l'emploi de textes vraiment to-
piques empruntés à l'Apocalypse età l'épître aux Hébreux,
à la finale de la Préface, qui sont les lieux privilégiés pour
l'affirmation d'une liturgie céleste, et au chapitre 3 de l'épî-
tre aux Philippiens, une des expressions les plus enthou-
siastes et les plus précises de l'eschatologie paulinienne. Mais
le plus ingénieux est sans doute d'avoir continué une phrase
empruntée au Communicantes par une phrase prise dans
le Nobis quoque peccatoribus pour montrer que le culte
des saints, essentiellement commémoratif, nous fait aspirer
à l'eschatologie.



L'activité de l'Eglise n'est pas uniquement liturgique

9. Si l'activité liturgique de l'Eglise est privilégiée (fin
de l'article 7), elle n'est pas exclusive. Pie XII l'avait déjà
dit avec éclat dans le discours aux Congressistes d'Assise
(LMD 47-48, p. 333; EP 800). Sera-t-il permis d'ajouter que
telle a toujours été la position du Centre de Pastorale Litur-
gique et que nous l'avons exposée nous-même dans l'Eglise
en prière, pour achever le chapitre consacré à la Pastorale
liturgique (pp. 241-246). Car la pastorale liturgique n'est pas
non plus toute la pastorale, bien qu'elle ait un rôle direc-
teur (article 10). Le prêtre de la Nouvelle Alliance ne peut
se contenter d'être un liturge, comme Aaron. L'épître aux
Hébreux lui donne plutôt pour modèle Melchisédech, roi et
prêtre, et surtout Moïse: sacrificateur, mais d'abord guide
du peuple, révélateur et législateur. Et d'ailleurs, à ne con-
sidérer même que l'activité cultuelle, nous avons vu et nous
verrons encore la place importante qu'y occupe la parole.
Mais l'article présente d'abord la nécessité de la parole

« avant» la liturgie. C'est la proclamation du salut faite
aux non croyants. Le latin emploie le mot praeconium qui
traduit exactement le grec kerugma.
Ce « kérygme » n'est pas réservé aux non croyants: il faut

continuer de l'annoncer aux croyants eux-mêmes, qui ont
toujours besoin de se convertir et de croire davantage. En
outre, l'Eglise doit les disposer aux sacrements; or la litur-
gie ne suffit pas pour préparer à la liturgie. Il y faut une
catéchèse doctrinale et spirituelle qui, ordonnée à la litur-
gie, en demeure distincte. On reprend ici la mission du
Christ aux Apôtres dans la finale de Matthieu, qui énonce
une triple activité de l'Eglise: « Enseignez toutes les na-
tions » païennes — c'est le kérygme; « les baptisant au nom
du Père, du Fils et du Saint-Esprit» — c'est l'activité litur-
gique incluant la catéchèse; « leur apprenant à observer
tout ce que j'ai commandé » — c'est la catéchèse morale qui
découle de la liturgie mais ne peut s'y renfermer.
Enfin noire article signale les œuvres de charité, de piété

et d'apostolat qui assureront le rayonnement de la commu-
nauté chrétienne et rendront elles-mêmes un culte spirituel
au Père devant les hommes.



La liturgie, et surtout l'eucharistie
source première de la grâce

10. On rejoint ici la thèse classique de saint Thomas:
l'eucharistie, qui est au cœur même de la liturgie, comme sa

,réalisation la plus efficace et la plus éminente, est à la fois
source et fin de tous les autres sacrements; de même la
liturgie est-elle source et fin de l'activité ecclésiastique tout
entière. Car, si la sanctification des hommes dans le Christ
et la glorification de Dieu est la fin dernière de toutes les
autres œuvres de l'Eglise, elle est la fin propre, immédiate,
de la liturgie, et principalement de l'eucharistie.

Nécessité des dispositionspersonnelles
11. Il est bien vrai que l'eucharistie, et par suite, la litur-

gie, agit« ex opereoperato». Mais cette efficacité radicale,
due à la primauté de l'action divine, dépend, dans son épa-
nouissement, des dispositions personnelles. Il ne s'agit pas
seulement de célébrer des actions liturgiques ou sacramen-
telles qui soient valides. Une liturgie aussi purement « objec-
tive » aboutirait à la magie, du moins à une action tout
officielle et formaliste. Il faut encore que les actions sacrées
soient fructueuses. C'est ici que la liturgie ne suffit pas, mais
requiert une activité proprement pastorale. L'œuvre du pas-
teur, c'est en effet d'obtenir que les fidèles participent à la
liturgie de façon consciente, active et fructueuse.

Nécessité de la piété extra liturgique
12. Dans la liturgie elle-même, le fidèle peut déployer une

haute activitéspirituelle. Mais, en fait, son activité spirituelle
débordela liturgie. Si celle-ci l'appelle à une prière com-
munautaire, objectivement supérieure à toute autre activité
religieuse, nous l'avons vu (article7, fin, et article 10), chacun
doit aussi pratiquer la prière privée, secrète: s'il ne la prati-
quait jamais, sa participation à la liturgie risquerait de ne
plus être ni personnelle ni communautaire, mais mécanique
et grégaire. En outre, il doit prier sans relâche. Or, la célé-
bration liturgique, du seul fait qu'elle rassemble une com-
munauté, ne peut être qu'intermittente. La prière person-



nelle doit relier ces jalons, ces temps forts, que constituent
les célébrations liturgiques.
Enfin il risquerait de tomber dans l'illusion, dans une

sorte de quiétisme liturgique, celui qui ne pratiqueraitpas
la mortification, ce qu'il ne peut faire, évidemment, qu'en
dehors de la liturgie. Celle-ci peut bien présenter un style de
gloire, approprié à la louange et à l'action de grâces. Il n'en
reste pas moins que son point culminant est atteint dans la
messe, qui est un sacrifice. Ce sacrifice rituel risque d'être
de notre part un signe vide, s'il n'exprime pas le sacrifice
spirituel, celui par lequel saint Paul nous invite à « offrir nos
personnes en hostie vivante, sainte, agréable à Dieu »
(Rom. 12, 1). Sur tous ces thèmes voir les différents rapports,
au Congrès du Centre de Pastorale Liturgique à Angers, de
NN. SS. Veuillot et Guyot, des PP. Besnard, Gelineau, Ro-
guet dans LMD 72 et 73.

A.-M. ROGUET.

Approbation des célébrations non strictement liturgiques

13. Doit-on juxtaposer à la liturgie des réunions de prière
soit d'un caractère plus populaire, soit conformes à des
traditions ou des circonstances locales ? L'idéal serait évidem-
ment que le peuple chrétien ait une piété axée sur l'essentiel,
et d'autre part que la liturgie fasse assez de place à des
éléments populaires, ait assez de souplesse dans ses formes
pour répondre à tous les besoins.
C'était le cas de la liturgie ancienne, et c'est dans une

large mesure celui des Eglises orientales, là du moins où
l'on n'a pas fait un accueil trop généreux aux dévotions
latines. En Occident au contraire, depuis la fin du moyen âge,
là piété a cherché son aliment et son expression surtout en
dehors de la liturgie (et parfois assez loin d'elle) : en même
temps la réservation du droit liturgique au Siège Aposto-
lique conduisait à refuser d'appeler liturgiques des célébra-
tions populaires parfois très anciennes, mais d'un caractère
local. Ce sont les réunions de prière relevant de ces deux
catégories que considère l'article 13 sous le nom de pia
exercitia ou sacra exercitia : depuis le chemin de Croix ou la
récitation du Rosaire jusqu'à la célébration populaire de la



Résurrection despays germaniques ou aux célébrations de la
Parole que recommande ailleurs la Constitution (art. 35, § 4).
La deuxième catégorie de ces exercitia, les sacraexercitia

des Eglises particulières, a une assez grande importance
dans certains pays, en Allemagne par exemple, et l'article
souligne leur dignité et leur caractère traditionnel. Ailleurs
on est surtout frappé par le développement pris actuelle-
ment par les célébrations de la Parole.
Il fut un temps où les « exercices de piété» étaient éloignés

de la liturgie par une force centrifuge. L'influence du mou-
vement liturgique s'exerce en sens inverse et l'appellation
« exercices de piété » a même pris dans plusieurs langues un
sens plutôt péjoratif. On peut y remédier soit en parlant de
sacra exercitia, comme le propose la Constitution, soit en
gardant en latin le terme technique de pia exercitia, soit en-
core en parlant de célébrations, du moins pour ceux des pia
exercitia dont la structure s'inspire effectivement decelle de
la liturgie.
L'harmonisation des pia exercitia avec la liturgie, que ré-

clame la Constitution, demande un effort patient et résolu,
attentif à la diversité des cas. A propos d'un pium exercitium
(ou d'une dévotion), il faudra se demander s'il est dans un
juste rapport avec les réalités chrétiennes centrales et avec
le mystère pascal du Christ; — se demander également s'il
s'agit d'un doublet, moins parfait, de la liturgie (laquelle
doit alors, avec les préparations voulues, reprendre sa
place), ou au contraire de prolongements plus familiers et
populaires du-culte de l'Eglise, dans lesquels la sensibilité
deshommes accède ou se prépare à accéder aux réalités sacra-
mentelles célébrées dans la foi. Il peut y avoir là une occa-
sion de valeur pour l'action éducative et évangélisatrice.
Parmi les conditions d'harmonisation à la liturgie, l'im-

portance des temps liturgiques est spécialement soulignée.
Il est clair que les jours des grandes fêtes du Christ, les pia
exercitia en l'honneur des saints ne sont pas à leur place, et
si le mois de Marie, là où il est vivant, peut à la rigueur
s'intégrer au temps pascal en s'imprégnant de l'esprit de
celui-ci, le mois de saint Joseph paraît incompatible avec
la célébration effective du Carême réclamée par l'article lOg
de la Constitution.

P.-M. GY.


