
Source gallica.bnf.fr / Les éditions du Cerf

La Maison-Dieu : cahiers de
pastorale liturgique

https://www.bnf.fr
https://gallica.bnf.fr


Service national de la pastorale liturgique et sacramentelle
(France). Auteur du texte. La Maison-Dieu : cahiers de pastorale
liturgique. 1964-01.

1/ Les contenus accessibles sur le site Gallica sont pour la plupart
des reproductions numériques d'oeuvres tombées dans le
domaine public provenant des collections de la BnF. Leur
réutilisation s'inscrit dans le cadre de la loi n°78-753 du 17 juillet
1978 :
 - La réutilisation non commerciale de ces contenus ou dans le
cadre d’une publication académique ou scientifique est libre et
gratuite dans le respect de la législation en vigueur et notamment
du maintien de la mention de source des contenus telle que
précisée ci-après : « Source gallica.bnf.fr / Bibliothèque nationale
de France » ou « Source gallica.bnf.fr / BnF ».
 - La réutilisation commerciale de ces contenus est payante et fait
l'objet d'une licence. Est entendue par réutilisation commerciale la
revente de contenus sous forme de produits élaborés ou de
fourniture de service ou toute autre réutilisation des contenus
générant directement des revenus : publication vendue (à
l’exception des ouvrages académiques ou scientifiques), une
exposition, une production audiovisuelle, un service ou un produit
payant, un support à vocation promotionnelle etc.

CLIQUER ICI POUR ACCÉDER AUX TARIFS ET À LA LICENCE

2/ Les contenus de Gallica sont la propriété de la BnF au sens de
l'article L.2112-1 du code général de la propriété des personnes
publiques.

3/ Quelques contenus sont soumis à un régime de réutilisation
particulier. Il s'agit :

 - des reproductions de documents protégés par un droit d'auteur
appartenant à un tiers. Ces documents ne peuvent être réutilisés,
sauf dans le cadre de la copie privée, sans l'autorisation préalable
du titulaire des droits.
 -  des reproductions de documents conservés dans les
bibliothèques ou autres institutions partenaires. Ceux-ci sont
signalés par la mention Source gallica.BnF.fr / Bibliothèque
municipale de ... (ou autre partenaire). L'utilisateur est invité à
s'informer auprès de ces bibliothèques de leurs conditions de
réutilisation.

4/ Gallica constitue une base de données, dont la BnF est le
producteur, protégée au sens des articles L341-1 et suivants du
code de la propriété intellectuelle.

5/ Les présentes conditions d'utilisation des contenus de Gallica
sont régies par la loi française. En cas de réutilisation prévue dans
un autre pays, il appartient à chaque utilisateur de vérifier la
conformité de son projet avec le droit de ce pays.

6/ L'utilisateur s'engage à respecter les présentes conditions
d'utilisation ainsi que la législation en vigueur, notamment en
matière de propriété intellectuelle. En cas de non respect de ces
dispositions, il est notamment passible d'une amende prévue par
la loi du 17 juillet 1978.

7/ Pour obtenir un document de Gallica en haute définition,
contacter
utilisation.commerciale@bnf.fr.

https://www.bnf.fr
https://gallica.bnf.fr
https://www.bnf.fr/fr/faire-une-utilisation-commerciale-dune-reproduction
mailto:utilisation.commerciale@bnf.fr


CHAPITRE III

LES AUTRES SACREMENTS
ET LES SACRAMENTAUX

Le libellé de ce titre est corrélatif à celui du chapitre
précédent. On a pu remarquer que là où le Concile de
Trente titrait: « Doctrine du saint sacrifice de la messe»
(Denz. 937 a) notre Constitution titre: Le mystère de l'eu-
charistie, rejoignant ainsi la présentation thomiste qui voit
toujours l'Eucharistie comme un sacrement (cf. Dom
A. VONIER, La clé de l'Eucharistie, trad. fr. Lyon, 1942),
lequel est à la fois, selon la manière dont on l'envisage,
sacrifice et nourriture. La définition de l'article 47 sans
omettre le sacrifice eucharistique, qu'elle place en première
ligne, avec sa fin proprement sacrificielle, signale en même
temps sa nature sacramentelle et cite à l'appui l'antienne
« 0 sacrum convivium » où est rappelée la triple significa-
tion qui, appartenant à tous les sacrements (IIIa P., qu. 60,
art. 3), vaut évidemment a fortiori pour le « sacrement par
excellence». Il est donc logique d'intituler ce chapitre 3 :

Les autres sacrements.
9

Définition des sacrements

59. Il s'agit bien d'une définition, car si l'on commence
par marquer la fin des sacrements, celle-ci définit leur
nature: il ne s'agit pas de choses, qui seraient ultérieure-
ment employées à telle ou telle fin. Il s'agit d'actions, qui se
définissent donc par leur fin. Cette fin est triple. Tout d'a-



bord, sanctifier les hommes, car le sacrement appartient àl'ordre de la sainteté1.
Cette finalité sanctifiante, qui ne peut se réaliser que d..Jnsdes personnes, n'est pas strictement individuelle. Les sacre-ments édifient le Corps du Christ qui est l'Eglise. Le

P. de Lubac l'a bien rappelé dans le chapitre sur les sacre-
ments de son ouvrage Catholicisme (Coll. « Unam Sanc-
tam », n° 3).
Cette finalité sanctifiante, enfin, n'est pas uniquement an-thropocentrique. Les sacrements ont une valeur cultuelle.L'homme ne se contente pas de les « recevoir». Il les célè-bre, il en fait des « protestations de foi» (IIIa P., qu. 72,

art. 5, 2m). Cela tient à ce qu'ils sont des signes, signes par
lesquels nous rendons publique notre activité religieuse,
nous proclamons les droits de Dieu sur nous et nous lui
rendons grâce pour ses dons dans l'acte même où nous les
recevons.
Mais cette nature significative leur donne aussi un rôle

d'enseignement. Cette fonction significative des sacrements
peut être laissée de côté dans un texte juridique qui se préoc-
cupe avant tout de validité et de dignité extérieure: par
exemple le canon 731 du Code de droit canonique ne voit en
eux que « les moyens principaux de sanctification et de
salut». Dans une perspective liturgique et pastorale, au con-
traire, cet aspect est capital. C'est ainsi que le Rituel romain,
titre I, ch. I, n. 10, y insiste : « Dans l'administration des
sacrements (le prêtre) expliquera soigneusement leur vertu,
leur emploi, leur utilité et la signification des cérémonies
comme le prescrit le Concile de Trente2, d'après l'ensei-
gnement des Pères et celui du catéchisme Romain. »

I. Cf. IIIa Pars, qu. 60, a. 2, corps de l'article, dont on remarquera qu'ilrectifie l'affirmation trop large de l'argument sed contra. Un sacrement n'est
pas n'importe quel signe d'une réalité sacrée, mais « le signe d'une réalité
sacrée en tant qu'elle est sanctifiante pour les hommes ». --a. Décret de réformation lu à la 24e session, le 2 novembre iou.5, canon 7.
Histoire et texte latin de ce canon dans H. SCHMIDT, Liturgie et langue vul-
gaire, trad. fr. S. CARON, Rome, 1950, p. 164. En voici la traduction: « Afin
que le peuple fidèle s'approche des sacrements avec plus de respect et de
dévotion,le saint Concile enjoint à tous les évêques que non seulement eux-
mêmes en exposent d'abord, quand ils les administreront, la vertu et l'usage
de façon à être compris de ceux qui les reçoivent, mais encore qu'ils veillent
à ce que les curés observent tous la même chose pieusement, prudemment, se
servant même de la langue vulgaire s'il en est besoin et si c'est possible
commodément, suivant le modèle que le Concile doit prescrire pour la caté-chèse de chaque sacrement, et que les évêques prendront soin de faire tra-
duire fidèlement en langue vulgaire et de faire expliquer au peuple par



Les sacrements sont dits sacrements de la foi. Dans cette
expression classique, le mot « sacrement» a gardé sa signi-
fication première de signe. Or, ils sont signes dans une
double direction: de l'homme à Dieu et de Dieu à l'homme.
Nous disons bien d'abord: de l'homme à Dieu. Car, si la
foi est un don de Dieu, ce don est antérieur aux sacrements.
On a vu (art. 9) que l'évangélisation doit précéder la litur-
gie. Aussi les sacrements supposent la foi dont ils sont, nous
venons de le dire, des « protestations». Mais en outre — et
ici c'est dans le sens qui va de Dieu à l'homme: ils la
nourrissent et la fortifient. Tout ensemble — et là c'est
l'homme qui s'élève vers Dieu, qui exerce le culte: ils l'ex-
priment. Cela se fait par les paroles et par les choses qui
constituent le sacrement. On se gardera d'identifier ce cou-
ple à la dichotomie, empruntée à la philosophie naturelle
des êtres physiques, entre « matière» et « forme ». Nous res-
tons dans la catégorie du signe; et, dans les choses, il faut
reconnaître non seulement des éléments statiques et corpo-
rels — eau, huile, etc. — mais aussi les actions et les rites.
Ce caractère dynamique, actif, des sacrements, et leur

valeur pédagogique apparaît mieux dans la phrase suivante.
Certes, ils confèrent la grâce, mais ce n'est pas d'une
manière mécanique. Leur célébration, dans son déroule-
ment, sa complexité, son ambiance religieuse, dispose au
mieux les fidèles à recevoir fructueusement cette grâce, et
non pas de façon seulement valide et efficace; à rendre à
Dieu le culte voulu et non pas seulement à bénéficier passi-
vement de ses bienfaits; à exercer la charité: le don sacra-
mentel ne doit pas se confiner dans une pratique stricte-
ment cultuelle et constituer un refuge loin de la vie réelle;
il doit fructifier en oeuvres. Sans quoi les sacrements n'at-
teindraient pas celle de leurs fins qui est d'édifier le corps
du Christ.
Ainsi conçus, les sacrements ne relèvent donc pas seule-

ment d'une exécution correcte, mais de l'effort pastoral
(cf. art. II) et d'une restauration liturgique. Les fidèles
doivent comprendre facilement ces signes, et cela relève
certainement de la catéchèse; il ne faudrait pourtant pas

tous les curés. » (HEFELE-LECLERCQ, Histoire des Conciles, t. X, Ire partie:
Les décrets du Concile de Trente, par A. MICHEL, Paris, I;,38, pp. 571-570.
Nousavons retouché la traduction).



qu'ils aient besoin de nombreuses explications. Ceci est
spécifié dans l'article 34, au paragraphe sur la restauration
de la liturgie en général, dont les prescriptions sont évidem-
met à appliquer ici. De même nous nous contentons de
renvoyer au commentaire de ce chapitre, en ce qui concerne
la place de la Parole de Dieu et de la catéchèse liturgique
(art. 35). Ici, on demande que les fidèles comprennent ces
signes facilement. C'est là un des maîtres mots et des plus
neufs de notre Constitution. Pie X avait introduit la par-
ticipation active; Pie XII avait spécifié qu'elle doit être en
outre consciente; c'est seulement depuis le Concile qu'est

- apparue cette nouvelle note: facile. Mais il ne faudrait pas
en abuser; cette facilité ne signifie pas évacuation du mys-
tère, intelligence immédiate, dispense de tout effort de caté-
chèse chez le clergé, d'attention religieuse et de foi chez les
fidèles!
Si les fidèles comprennent mieux les signes des sacre-

ments, ils fréquenteront de la façon la plus assidue ces
sacrements qui nourrissent la vie chrétienne. Il n'est peut-
être pas inutile de le souligner. Après avoir peut-être versé
dans un excès de sacramentalisme, ne risque-t-on pas, sous
prétexte d'évangélisme, de retour aux sources, de sponta-
néité religieuse ou d'intériorité, de délaisser la vie sacra-
mentelle? Il ne faudrait pas non plus subordonner tota-
lement la valeur nourrissante des sacrements à l'intelligence
que les fidèles peuvent en avoir.

Les sacramentaux

60. On pourrait se demander si, véritablement, il est
essentiel aux sacramentaux d'avoir été institués par l'Eglise.
Quelques-uns au moins n'ont-ils pas été institués par le
Christ, par exemple le lavement des pieds et la prière
dominicale? Cette objection vient de la fausse interpréta-
tion donnée trop souvent au mot « instituer» : il ne signifie
pas, dans le domaine sacramentel, inaugurer ou fonder à
un moment déterminé. Il signifie: donner valeur et effica-
cité. Ainsi les sacramentaux que nous venons de citer pos-
sèdent une haute dignité pour nous avoir été enseignés par
le Christ, mais leur valeur sanctifiante de sacramentaux



tient à leur adoption par l'Eglise, à leur insertion dans la
liturgie qui en fait des actes de l'Eglise et de sa puissance
irnpétratoire, tout de même que les sacrements sont des
actes du Christ et de sa puissance qui agit, elle, « ex opere
operato ».
La définition donnée dans cet article semble un simple dé-

marquage de celle que donne le Code, au canon rrldJ, et
qui n'est pas des plus satisfaisantes. L'idée d'une certaine
imitation des sacrements paraît vague: elle pourrait inviter
à voir dans les sacramentaux des sacrements imparfaits.
En réalité, cette imitation doit s'entendre d'une « analo-
gie » avec les sacrements3. C'est ce que suggère notre texte,
bien supérieur à celui du Code, car il rappelle deux fois
que les sacramentaux ont valeur de signes, tandis que le
Code les désignait seulement comme « des choses ou des ac-
tions ». En assocciant leur valeur significative à leur effica-
cité, il montre bien en quoi ils « imitent» les sacrements.
En outre, le Code traite des sacramentaux après avoir épuisé
l'étude des divers sacrements; les sacramentaux apparais-
saient alors comme des réalités de seconde zone, placées en
fin de liste. Ici, leur mention précède au contraire l'énu-
mération détaillée des divers sacrements. Par là on suggère
bien qu'ils font partie intégrante de l'organismesacramen-
tel. Leur « analogie» avec les sacrements est encore sous-
entendue par la notation qu'ils disposent les hommes à
recevoir l'effet principal des sacrements. C'est donc qu'ils
ont, à un rang subordonné, la même fin. Et leur présence,
bien loin d'alourdir le rite sacramentel par une sorte d'ac-
cumulation cérémonielle, souligne que les sacrements ne
sont pas des actes magiques mais opèrent d'autant plus
fructueusement qu'ils rencontrent des sujets mieux dis-
posés.
Enfin, notre article donne aux sacramentaux une finalité

3. Nous parlons d'analogie au sens technique du terme, non au sens cou-
rant d'une banale ressemblance. Les sacramentaux ont avec les sacrements
un rapport d'analogie d'attribution en ce qu'ils ont le même terme: la sain-
teté, mais les sacrements procurent celle-ci d'une façon immédiate, directe,
et les sacramentaux de façon seulement dispositive. Entre sacramentaux et
sacrements il y a aussi analogie de proportionnalité: ce que sont les sacre-
ments à l'égard du Christ, les sacramentaux le sont à l'égard de l'Eglise.
Ceux-là agissent ex opere operato, c'est-à-dire ex opere operantis Christi,
et ceux-ci agissent ex opere operantis Ecclesiae. Il faut d'ailleurs se rappeler
que les sacrements eux-mêmes sont analogiques entre eux; c'est là ce quifonde l'organisme sacramentel, son unité dans la diversité.



très intéressante: sanctifier les diverses circonstances de la
vie. Nous signalions, en conclusion de l'article précédent,
le retentissement que les sacrements doivent avoir sur la
vie chrétienne. On découvre maintenant que les sacramen-
taux contribuent à établir la liaison entre le sacré et le quo-
tidien, et servent ainsi le réalisme de la vie chrétienne, dont
le centre et le sommet sont liturgiques, mais qui doit
rayonner jusque dans les peines et les joies, les entreprises
de la profession, de la cité, du foyer domestique: presque
tous les événements de la vie sont sanctifiés.

Valeur pastorale de leur liturgie

61. Ceci est dit dans l'article 61, qui continue et confirme
donc l'article 60, mais qui présente en outre l'intérêt, en
rattachant les sacramentaux comme les sacrements au mys-
tère pascal, en attribuant aux uns et aux autres une même
vertu procurant une même grâce, d'affirmer — à travers
la multiplicité et la diversité des rites -— l'unité de l'orga-
nisme sacramentel, qui n'inclut donc pas seulement les sa-
crements, mais aussi les sacramentaux. Notons encore que
sacrements et sacramentaux dirigent les choses matérielles
elles-mêmes vers cette double fin : la sanctification de
l'homme, ce qui va sans dire; et la louange de Dieu, ce qu'il
est bon de rappeler: ainsi l'organisme sacramentel échappe
au moralisme et au sacramentalisme et accomplit sa fonction
grandiose de consécration du cosmos: « Toutes les œuvres
du Seigneur, bénissez le Seigneur. »

Nécessité d'une réforme

62. Nous savons que les rites sacramentels ont évolué.
La « substance des sacrements » étant sauve, l'Eglise a pu
en modifier le cérémonial accessoire. L'encyclique Mediator
Dei a signalé ce développement, cause de changements,
cause aussi des différences entre les différents rites (AAS,
pp. 541-542; EP 539-544). Elle le présente généralement
comme un progrès, dû à une prise de conscience plus pro-
fonde du mystère. Mais elle reconnaît qu'il y a pu exister



sinon jadis des erreurs ou des régressions, du moins des dé-
tails qui seraient devenus inadaptés aujourd'hui. La hiérar-
chie ecclésiastique « n'a pas hésité. à modifier ce qu'elle
jugeait n'être pas parfaitement convenable ». Et déjà dans
la Constitution Sacramentum ordinis (3o novembre1947)
Pie XII le reconnaissait: « Il est arrivé au cours des âges,
selon la diversité des temps et des lieux, qu'on a ajouté
différents rites à (1') administration » du sacrement de l'Or-
dre et que « cet état de choses a. occasionné, dans des cas
particuliers, des doutes et des inquiétudes» (EP 5o1). Il
s'est donc produit en ce cas ce que notre article reconnaît
sur un plan plus général: au cours des âges sont entrés,
dans les rites des sacrements et des sacramentaux, des élé-
ments qui, à notre époque, ne permettent pas d'en voir
assez clairement la nature et la fin. Ces rites ont donc
besoin d'un aggiornamento. On a relevé la locution circons-
tancielle : à notre époque. Et il est besoin d'opérer les adap-
tations aux nécessités de notre temps.
Ainsi on ne critique pas le passé. L'Eglise a peut-être eu

raison d'accepter ou d'opérer jadis certains changements.
On ne les condamne pas en eux-mêmes, et les admirateurs
d'une antiquité plus ou moins récente auraient tort d'en
voir le désaveu dans les réformes actuelles. De même, en
déterminant quel était l'essentiel du rite d'ordination,
Pie XII ne prétendait pas juger l'état de choses antérieur,
ou des doctrines patronnées parfois par de grands noms:
« Si dans le temps [un rite: ici la tradition des instru-
ments] a été nécessaire, même pour la validité, de par la
volonté et le précepte de l'Eglise, on sait que, ce qu'elle
a établi, l'Eglise peut aussi le changer et l'abroger» (EP
502). Et c'est pourquoi les dispositions de cette Constitution
« n'ont pas d'effet rétroactif» (EP 5o6).
Les textes de Pie XII que nous venons de citer, comme

celui que nous commentons, suggèrent que les rites sacra-
mentels ont pu devenir inadaptés du fait de surcharges
qui en obscurcissent la signification. Mais il faut ajouter
que celle-ci peut être difficilement discernable pour une
autre raison: parce que les signes essentiels ont perdu de
leur valeur, qu'en eux-mêmes ils se sont exténués. Cela se
remarque souvent dans la « matière »; on voit mal aujour-
d'hui que le baptême soit un bain, que l'eucharistie



soit un banquet et même que le pain eucharistique soit
du vrai pain; nos onctions se sont réduites à un geste furtif,
et on se hâte de les effacer, etc. La catéchèse doit commen-
cer par expliquer que ceci, qui ne ressemble pas àdu pain,
est pourtant bien du pain.
Cet évanouissement du signe sacramentel atteint aussi,

bien souvent, la forme. Les sacrements accomplissant cequ'ils signifient, et les paroles ayant la primauté dans la
signification, à cause de leur clarté sans équivoque
(cf. IIP P., qu. 60, a. 6), il est étrange que la forme doive
être prononcée dans une langue inintelligible aux fidèles,
et parfois de telle sorte que les fidèles ne l'entendent même
pas. C'est pourquoi la Constitution en vient tout naturelle-
ment à traiter, au sujet de la réforme, de la langue dans la-
quelle doivent se célébrer les sacrements.

La langue

63, a. On aurait pu, pour régler cette question, se con-
tenter de renvoyer à l'article 36. Mais il convenait en outre
de rappeler qu'en ce qui concerne spécialement les sacre-
ments on a toujours reconnu de grands avantages à l'em-
ploi de la langue vivante. Mediator Dei disait de façon gé-
nérale : « Dans bien des rites, se servir du langage vulgaire
(vulgati sermonis) peut être très profitable au peuple »
(AAS, p. 545; EP 547). Un décret de la Congrégation des
rites du 28 novembre 1947 permettait aux diocèses de France
l'usage d'un rituel où le prêtre pourrait employer la langue
du pays « en tant que c'est nécessaire pour l'intelligence et
la piété du peuple». (On trouve ce texte en tête de notre
rituel bilingue.) Cette libéralité à l'égard du rituel ne venait-
elle pas de cette idée que les sacrements étant, selon un
adage dont on abuse, « propter homines », on pouvait, dans
leur célébration, se dispenser d'employer la langue latine
plus facilement que dans des actes liturgiques qui sont da-
vantage « propter Deum», comme la messe et l'office?
Mais notre Constitution revient sans cesse sur la double
portée, de sanctification et de culte, de toute la liturgie.
On peut se demander aussi si l'octroi de la langue vul-

gaire ad intelligentiam et pietatem popnli ne procédait pas



d'une discrimination entre les rites, lorsqu'on lit, dans le
décret cité concédant le rituel bilingue, que « dans l'ad-
ministration du baptême des enfants, on mettra dans le
texte latin seulement, et par suite on dira dans cette seule
langue les exorcismes, toutes les formules d'onctions et de
bénédictions, ainsi que la forme même du baptême». Ce
qui avait le résultat curieux qu'après avoir dit Epphéta en
araméen le prêtre le traduisait. en latin seulement: «quod
est, Adaperire ».
Il semblait donc qu'on pouvait employer la langue vi-

vante pour des formules sans efficacité, mais qu'il fallait
garder le latin pour toutes celles qui produisent quelque
chose. Il était resté quelque chose de ce principe dans le
schéma primitif de ce chapitre III, où l'on se proposait
de réserver la langue latine au moins pour la forme sacra-
mentelle (sauf en ce qui concerne le mariage!).
Or il est bien connu que les Pères du Concile ont fait

difficulté sur ce chapitre III, le 18 octobre 1963. Sur 2.217 vo-
tants, il y eut i.i3o placet; 3o non placet, et 1.04 placet
juxta modum. Ce nombre exceptionnellement élevé de
placet juxta modum manifestait le désir des Pères d'enlever
toute restriction à l'emploi de la langue vivante dans l'ad-
ministration des sacrements. Le texte tel qu'on peut le lire
maintenant fut accepté définitivement le 21novembre par
2.107 voix contre 35 et un bulletin nul (DC du 15 décembre,
note de la col. 1647).
C'est là un cas éclatant — il y en a d'autres — où le tra-

vail du Concile lui-même a amélioré le texte qui avait été
proposé. Les théologiens de la liturgie et des sacrements ne
peuvent que s'en réjouir. C'est la casuistique des cas ur-
gents qui a amené à discerner et à isoler dans le complexe
rituel des sacrements la formule nécessaire à la validité,
en particulier dans le cas du baptême. (Or, justement, dans
ce cas, on n'hésitait pas à reconnaître la licéité de cette
formule dite en langue vulgaire!) Mais, pour le liturgiste,
le rite sacramentel forme un tout, un ensemble de signes
qui se complètent et s'éclairent mutuellement. Totalement
isolée, la « forme sacramentelle» a une signification bien
peu explicite! En tout cas, son importance primordiale
n'autorise pas à envisager les autres rites comme accessoires
ou facultatifs; s'ils sont obligatoires, ce n'est pas seule-



ment en vertu d'une prescription de l'Eglise (comme onpourrait le croire à lire le canon 13 sur les sacrements auConcile de Trente, Denzinger 856), c'est en raison de la
nature du signe sacramentel. Ce qui peut sembler utile
seulement ad intelligentiam et pietatem populi est utile
pour assurer la participation active du peuple, sa réponse
au don de Dieu, qui est nécessaire à la plénitude du sacre-
ment.
D'autre part, si les sacrements opèrent par leur significa-

tion, celle-ci est indépendante de la langue employée; sans
quoi ce seraient les syllabes qui opéreraient, et nous tom-
berions dans la magie.

Les rituels particuliers

63, b. Puisque l'emploi de la langue vivante est autorisé
sans restriction pour l'administration des sacrements, il
s'ensuit nécessairement que chaque nation ou région lin-
guistique doit avoir un rituel particulier, et que celui-ci
sera composé sous la direction des assemblées territoriales
d'évêques. Pour éviter une trop grande diversité, ces rituels
particuliers devront se conformer au rituel romain dans sa
nouvelle édition, c'est-à-dire tel que le renouvellera la ré-
forme postconciliaire. Cette conformité est à prendre dans
un sens large: il ne peut s'agir d'une simple traduction
comme on le voit par ce qui est dit notamment et de l'initia-
tion chrétienne (art. 65) et du mariage (art. 77, 2e et 3e ali-
néas)
Mais il est une richesse du rituel romain qui avait disparu

des rituels bilingues ou des livres intitulés « manualeri-
tuum » confectionnés ces dernières années: les instructions
et directives catéchétiques et pastorales. Leur omission pou-
vait risquer de favoriser une administration formaliste
des sacrements. Or, l'emploi de la langue vivante ne ré-
soudra pas tous les problèmes. Il ne dispensera pas le prêtre
d'une catéchèse; au contraire, celle-ci est d'autant plus
indispensable que les fidèles, en entendant les formules
dans leur langue, risquent d'en mesurer davantage les dif-
ficultés. Il ne suffit pas d'entendre des sons et des mots
connus. Il faut encore en pénétrer le sens profond. L'emploi



de la langue vulgaire ne fait disparaître ni la profondeur du
mystère ni la nécessité de la foi.

Le catéchuménat des adultes

64. Cet article se réfère au décret du 16 avril 1962 res-
taurant le catéchuménat et le baptême par étapes. On en
trouve le texte et le commentaire dans La Maison-Dieu 71.
Mais aujourd'hui les Ordinaires sont invités de façon plus
pressante à le mettre en pratique dans leur diocèse.

65. On se reportera pour l'intelligence de cet article,
qui renvoie aux articles 37 à 40, sur l'adaptation en pays de
mission, au commentaire donné plus haut par le P. Seu-
mois (p. 74 s.).

Les rituels baptismaux

66. Les diverses révisions dont il s'agit dans les articles
qui suivent (66-70) ne relèvent pas des assemblées épis-
copales mais de la commission postconciliaire, qui procé-
dera à la révision du rituel romain. Celle-ci une fois faite, et
en se réglant sur elle, les assemblées territoriales d'évêques
auront à en diriger la traduction, voire les adaptations,
dans leurs rituels particuliers. *

La révision du rituel baptismal, pour les adultes, confor-
mément aux principes généraux donnés aux articles 21 et
34, aura sans doute pour objet d'en ôter les redoublements
inutiles ou les additions tardives. On distingue le rite plus
simple, qui se trouve actuellement dans le rituel, et le rite
plus solennel, qui répartit les fonctions selon les étapes du
catéchuménat restauré, ce qui rend évidemment les répé-
titions moins onéreuses et plus intelligibles que lorsqu'elles
se rencontrent dans un cérémonial ininterrompu.
La messe propre lors de la célébration du baptême sera

à célébrer aussitôt après celui-ci, pour que le néophyte
achève sans tarder son initiation par la participation à
l'eucharistie, comme le prescrit le Code (c. 753, S 2) et le
Rituel (t. II, ch. 3, § 7). Sa composition — par la commis-
sion de réforme — pourra s'inspirer des anciennes messes



votives pour l'anniversaire du baptême. On pourrait sou-
haiter que cette messe puisse être utilisée pour la commu-
nion solennelle qui est un renouvellement du baptême.

67. Chacun sait que le rite du baptême des petits enfants
n'a rien d'enfantin. C'est une recension brève du rituel
des adultes. Aussi était-il permis jusqu'ici à l'Ordinaire du
lieu d'en autoriser l'emploi pour baptiser des adultes (CIC,
c. 755, § 2). Son inadaptation nous frappe à bien des égards:
le prêtre s'adresse sans hésiter à l'enfant — et c'est le par-
rain qui répond; il espère que ce catéchumène pourra par-
venir à la gloire de la régénération — ce qui aura lieu dans
dix minutes; il prie Dieu de l'illuminer et de lui donner
la vraie science pour qu'il devienne digne de la grâce du
baptême, etc.
La première des adaptations consistera évidemment à
ne pas paraître ignorer la présence des parents et des par-
rains et à leur adresser la demande d'engagements dont,
pour l'instant, ils sont seuls capables. Ceci doit être mis
en évidence dans le rite lui-même et non pas dans une ca-
téchèse plus administrative que liturgique, lors d'une visite
des parents à la sacristie, et de la remise d'un papier à si-
gner.

68. On prévoit en outre des adaptations pour le cas d'un
grand concours de candidats. Ces adaptations viendront de
la commission postconciliaire et figureront sans doute au
Rituel romain. L'Ordinaire du lieu n'aura qu'à déterminer
les conditions de leur emploi.
On composera. un rituel bref pour le péril de mort:

c'est-à-dire que, même en ce cas, la célébration devra revê-
tir une certaine ampleur significative, au lieu de se borner
à la « formule sacramentelle».
69. Tous les pasteurs savent combien les fidèles com-

prennent mal le « supplément de cérémonies ». Pour eux,
c'est le véritable baptême: il a lieu à l'église, les parrains
sont présents, la fête de famille s'y rattache. Le vrai sacre-
ment leur apparaît comme un rite expéditif et provisoire.
Il sera très utile pastoralement d'avoir un rite qui mette
bien en relief la valeur décisive du véritable baptême.



Enfin, voici l'annonce d'un rite tout nouveau destiné
à ceux qui, baptisés validement hors de l'Eglise catholi-
que, se convertissent et adhèrent à celle-ci. Jusqu'ici on
se contentait de leur demander une profession de foi.
A l'avenir leur réception dans la communion de l'Eglise
se fera dans une cérémonie véritablement liturgique.

70. Il était déjà possible de bénir de l'eau baptismale en
dehors de la nuit pascale, mais uniquement lorsqu'on en
manquait quelque temps avant Pâques, et en dehors du
baptême (Rit. rom., t. II, ch. 8). Il ne s'agit plus mainte-
nant de parer à une nécessité matérielle, mais d'enrichir la
catéchèse baptismale. En effet, celle-ci est toujours déca-
pitée, puisque la consécration de l'eau étant réservée à la
vigile pascale, les baptêmes célébrés pendant le reste de
l'année ne permettent aucune mystagogie de l'eau en de-
hors d'un exposé purement verbal. On baptisait avec une
eau d'origine inconnue. Pour ne pas alourdir à l'excès la
cérémonie du baptême, la nouvelle formule sera brevior,
c'est-à-dire plus courte que celle de la nuit pascale. Souhai-
tons pourtant qu'elle garde assez d'ampleur pour évoquer
les « magnalia Dei» accomplis par le moyen de l'eau. La
décision de cet article réalise un vœu proposé lors de la
session internationale de liturgie tenue à l'abbaye de Mont-
serrat en septembre 1958 (quelques rapports en ont paru
dans le cahier 58 de La Maison-Dieu, intitulé Du catéchu-
ménat à la confirmation).

La confirmation

71. Chacun a pu constater combien le rite de la confir-
mation manque d'ampleur et de clarté significatives. Il
existe un contraste frappant entre la rapidité des rites d'in-
troduction et de conclusion et, d'autre part, le défilé parfois
interminable des confirmands devant le Pontife. On peut
aussi se demander si la délégation accordée aux prêtres
de confirmer ne va pas prendre de l'extension et si, en ce
cas, il ne conviendrait pas de prévoirun certain accrois-
sement de solennité dans les rites eux-mêmes.
D'après les règles déjà données, on pourrait employer la



langue vivante (art. 63), envisager des lectures bibliques
(art. 33 et 35) sur le mystère de l'Esprit et de l'Eglise; assi-
gner une place déterminée à l'homélie (art. 35); indiquer
une participation plus active des participants et de l'assis-
tance (art. 30 et 31). On sait que les prières récitées habi-
tuellement par les nouveaux confirmés en fin de cérémonie
sont marquées au Pontifical seulement parce que l'évêque
doit vérifier si les parrains connaissent assez ces prières
pour les enseigner à leurs filleuls. Enfin on pourrait sans
doute modifier le geste qui accompagne le Pax tecum, le
fameux « soufflet » qui n'est pas, pour notre époque, un
signe facile à comprendre. Enfin, pour mettre en évidence
un des signes principaux de l'effet sacramentel, ne con-
viendrait-il pas de mettre en valeur le symbolisme et la
dignité du Chrême?
Il est convenable que la rénovation des promesses baptis-

males précède la réception du sacrement pour marquer le
lien de celui-ci avec le baptême. La place et le rite de cette
rénovation pourraient donc être spécifiés dans le rituel
révisé de la confirmation. On voit qu'on aurait tort d'inter-
préter cette phrase comme si la confirmation ne devait être
donnée qu'après la « rénovation solennelle» des promesses
baptismales, c'est-à-dire après la « communion solennelle ».
L'ordre de l'initiation chrétienne: baptême, confirma-

tion, eucharistie, serait bien respecté si la confirmation se
donnait au cours de la messe, car cela mettrait fin à la pra-
tique si répandue d'administrer la confirmation après la
messe. On pourrait sans doute envisager à cet effet une messe
votive, dont les chants, les lectures et l'homélie formeraient
une excellente introduction au sacrement. En revanche, en
vue du rite célébré hors de la messe, on — c'est-à-dire la
commission postconciliaire (art. 25) — préparera la for-
mule à employer en guise d'introduction.

La pénitence

72. Notre texte est d'une remarquable brièveté sur la res-
tauration du rite et des formules de la pénitence, et on ne
peut se hasarder à dire comment ils pourront être révisés de



façon à exprimer plus clairement la nature et l'effet du
sacrement.
On peut dès maintenant souhaiter que les formules soient

traduites et employées dans la langue vivante: il est logique
qu'un justiciable comprenne la sentence dont il bénéficie.
Les assemblées épiscopales devront en approuver la traduc-
tion.
Quant au rite, il consiste principalement dans l'élévation

(remplaçant l'imposition) de la main (Rit. rom., t. IV, ch. 2,
n. 2). Mais on voit mal comment ce geste pourrait être
perçu, en raison de la discipline prescrivant que le confes-
sionnal comporte une « grille percée de petits trous» (ibid.,
ch. 1, n. 8; CIC, c. gog, § 2).
Il serait souhaitable, sans aucun doute, que la Parole de

Dieu soit plus abondamment annoncée à l'occasion et pour
l'intelligence de ce sacrement. Combien de beaux textes des
prophètes, de Jean-Baptiste, du Seigneur Jésus sur la néces-
sité de la conversion, et la sollicitude divine envers les pé-
cheurs, combien de récits et de paraboles évangéliques sur
le pardon et la conversion qui sont, sinon tout à fait ignorés
des fidèles, du moins absents de leur pensée lorsqu'ils accè-
dent au sacrement de la pénitence! Il n'est guère possible
de les proclamer pour chacun. Mais on pourrait envisager
des « pia exercitia » conformes aux lois et aux normes de
l'Eglise, ordonnés par le Siège Apostolique, ou par les évê-
ques pour leurs Eglises particulières, afin d'introduire le
peuple (art. 13) à la liturgie de la pénitence. Le sacrement
proprement dit serait administré dans le cadre de ces célé-
brations sacrées de la Parole de Dieu que le Concile en-
tend favoriser, surtout aux veilles de fêtes solennelles, à
certaines féries de l'Avent et du Carême (art. 35, § 4),
d'autant plus qu'il désire mettre en valeur les éléments
pénitentiels du Carême (art. 109 b, 110).

L'onction des malades

73. Le terme classique d' « extrême-onction» est employé
ici, mais pour signaler aussitôt que celui d'unctio infirmo-
rum est préférable. La première expression aura eu la vie



dure. Elle ne semble pas généralisée avant le 12e siècle,
mais saint Thomas d'Aquin la croyait d'origine apostoli-
que; non seulement il l'a gardée, mais elle lui a inspiré unethéologie partiellement contestable: « Ce sacrement estl'ultime remède que l'Eglise peut conférer, comme dispo-
sant immédiatement à la gloire. Aussi ne doit-il être donnéqu'à ceux qui sont à l'état de partants: « in statu exeun-tium » (4 Sent., d. 23, qu. 2, a. 2, ql 2 = Supp. qu. 32,
art. 2; 4. Contra gentes, cap. 73).
Au Concile de Trente (session 14, en 1551) des Pères com-battirent pour l'élimination de ce vocable; on le garda par

déférence pour les grands théologiens qui l'avaient employé,
et aussi parce que le Concile ne voulait pas se déjuger,l'ayant employé précédemment (session 7, de 1547) dans
l'énumération des sept sacrements (Denz. 844). Il garde
l'expression thomiste de « sacramentum exeuntium »
(Denz. 910), et ne lui reconnaît un effet de guérison cor-
porelle que parfois (« interdum ») et lorsque c'est avan-
tageux à la santéde l'âme (« ubi saluti animae expedierit »)
(Denz. 909), expressions reprises équivalemment à saint
Thomas (4 Contra gentes, cap. 73, § 1). Un premier projet
avait été beaucoup plus affirmatif sur ce point (cf. HEFELE-
LECLERCQ, op. cit., t. X, Ire partie, p. 376).
Le principal reproche que l'on peut adresser à cette con-

ception estqu'elle contredit les formules liturgiques, dans
lesquelles il est exclusivement parlé de guérison, jamais de
mort ou d'agonie. En outre, cette opinion s'accordemal avec
la discipline constante de l'Eglise qui n'a jamais accordé
ce sacrement à ceux qui vont mourir, lorsqu'ils sont exposés
à la mort par une cause extérieure à eux (soldats, naufragés,
condamnés).
Ce nom présente encore un grave inconvénient pastoral:

en évoquant la mort, il suscite la frayeur du malade et plus
encore de son entourage. Aussi attend-on trop souvent jus-
qu'au dernier moment, sinon au-delà, pour le demander.
De ce fait, le viatique, qui est le vrai sacrement des mou-
rants, est très souvent négligé, alors qu'il est le«très néces-
saire remède » auquel l'Eglise attache tant d'importance
qu'elle fait fléchir presque toutes les règles ordinaires de
la discipline eucharistique en sa faveur (cf. Dom Lam-
bert BEAUDUIN, Le viatique dans LMD Ii), J)p. 117-129;



J.-Ch. DIDIER, Le chrétien devant la maladie et la mort,
coll. « Je sais-Je crois », Paris, 1960, p. 101).
Aussi a-t-on vu se dessiner, depuis quelques années, une

réaction pastorale très nette en faveur d'un changement de
nom. L'encyclique Mystici corporis, qui mentionne son
effet de guérison corporelle, l'appelle « onction sacrée des
malades» : sacram infirmorum unctionem (AAS, 20 juil.
1943, p. 202). Mediator Dei, tout en disant que l'Eglise,
« après avoir réconforté et restauré les dernières heures de
leur vie terrestre par son Viatique eucharistique et par la
Sainte Onction, accompagne pieusement au tombeau les
dépouilles de ses fils» (AAS, p. 530; EP 522; BP, p. 13),
recule aussi devant le terme d'extrême-onction pour em-
ployer curieusement celui de Sacrum Opobalsamum, mot
qui signifie « baume», alors que cette matière n'entre pas
dans l'huile des malades mais seulement dans le saint
Chrême. Enfin le Directoire pastoral des sacrements de
1951, dans le sous-titre qui concerne ce sacrement, met en
avant le terme que préfère notre article et spécifie: « Tout
en se rappelant que l'extrême-onction ne peut être admi-
nistrée qu'aux malades gravement atteints, on redressera
le préjugé courant qui fait du sacrement des malades le
sacrement des agonisants» ( n° 58).
L'expression antique d'Oleum infirmorum a été écar-

tée un sacrement ne se définit pas par sa seule matière. On
ne parle pas du sacrement de l'eau ou du saint Chrême,
mais du baptême et de la confirmation. Il ne convient pas
non plus de parler de « sacrement des malades» comme on
le fait parfois, car à peu près tous les sacrements peuvent
être avantageux aux malades, en particulier la pénitence et
l'eucharistie.
Avouons-le: dans notre première traduction, et elle a

paru ainsi dans La Croix des 8-9 décembre, nous avions
traduit unctio infirmorum par « onction des infirmes»;
ce n'était pas seulement par souci de précision, le latin
ayant des termes propres pour désigner les malades:
« aegroti, aegrotantes »; c'était surtout par souci pastoral.
En effet, ce sacrement ne doit pas être réservé exclusivement
aux malades; on doit aussi le donner aux vieillards affaiblis,
aux blessés, aux accidentés, et le mot infirmi englobe tous
les cas. Mais « infirme » a pris en français une acception



trop restreinte: il n'y a aucune raison de donner ce sacre-
ment à un aveugle ou un boiteux.
Le changement de nom importe parce qu'il engage unemeilleure orientation de la doctrine, et par suite de la pra-tique. Ce sacrement n'est pas seulement le sacrement de

ceux qui se trouvent à toute extrémité. Aussi, le temps
opportun pour le recevoir est déjà certainement arrivé lors-
que le fidèle commence à être en danger de mort par suite
d'affaiblissement physique ou de vieillesse. On notera que
in periculo mortis est d'autant plus différent de in articulo
mortis que l'on parle ici de commencer à être en danger.
Notre texte ne rappelle pas, sans doute parce que c'est trop
évident, les avantages de cette discipline pour une réception
fructueuse du sacrement. Le Code (c. 944) signalait déjà
« qu'il faut veiller, avec tout le zèle et la diligence possibles,
à ce que les malades le reçoivent lorsqu'ils sont pleinement
maîtres d'eux-mêmes » (« sui plene compotes »), et le rituel
explique ensuite: « c'est-à-dire en un temps, si c'est possi-
ble, où leur esprit et leur raison ont encore leur pleine vi-
gueur, pour qu'afin de recevoir avec plus d'abondance la
grâce du sacrement, ils puissent mettre en œuvre leur foi,
et le pieux vouloir de leur âme, tandis qu'on les oint de
l'huile sainte» (t. VI, cap. i, n. i). Et comment la célébra-
tion de ce sacrement disposera-t-elle au mieux les fidèles à
recevoir fructueusement celle grâce, à rendre à Dieu le culte
voulu et à exercer la charité (art. 59), comment pourront-ils
fournir une participation consciente et active, s'ils sont dans
le coma?
74. Un rituel continu a déjà été accordé à la France par

le décret de la Congrégation des rites du 3o octobre 1953 que
l'on trouve dans la deuxième édition (1956) du Rituel latin-
français.
Mais ce rituel continu gardait l'ordre du Rituel romain:

pénitence, eucharistie, extrême-onction, tandis que notre
article rétablit pour toute l'Eglise l'ordre normal des sacre-
ments : pénitence, onction, viatique, qui avait déjà été réta-
bli dans le Ritus continuus de la Collectio rituum allemande
de 1950 et reconnu comme coutumier en France dans le
rituel bilingue cité plus haut (p. 98; cf. P.M. Gy dans EEP,
p. 619). En effet l'eucharistie est la fin de tous les sacre-



ments, l'aboutissement de leur célébration (IIP P., qu. 65,
art. 3, « secundo » et « tertio»). De plus, pénitence et onc-
tion sont des rites purificateurs qui préparent à l'eucharistie
et doivent donc la précéder: « Par la pénitence et l'extrême-
onction l'homme est préparé à recevoir dignement le corps
du Christ» (S. Th., ibid.). Au reste, si l'on administre l'onc-
tion à ceux qui commencent, à être en danger de mort
tandis que le viatique est donné au dernier moment, l'ordre
normal sera nécessairement respecté.

75. Le nombre des onctions sera adapté aux circonstan-
ces, ce qui n'apporterait rien si l'on permettait seulementpar
là de toujours omettre l'onction des reins, et de supprimer
celle des pieds « pour n'importe quel motif raisonnable»
(CIC, c. 947, S 2 et 3). Cela signifie-t-il que les onctions ne
se feraient plus sur les sièges des sens, considérés comme
sources de péché et « racines de la maladie spirituelle »
(Supp. qu. 32, art. 5), ainsi que le suppose la formule sacra-
mentelle qui ne parle que de rémission du péché? Si on
les applique aux membres plus touchés par la maladie,
comme on l'a fait jadis (cf. J.-Ch. DIDIER, op. cit., pp. 43 et
57), on soulignera davantage l'effet de guérison corporelle.
Les oraisons qui appartiennent au rite de l'onction des

malades seront révisées pour correspondre aux diverses
situations des malades qui reçoivent le sacrement. Les orai-
sons actuelles demandent toutes, pour le sujet de l'onction,
le retour à la santé, la reprise des activités ordinaires et la
réintégration dans l'assemblée liturgique. Si on les pro-
nonce en langue vivante, elles apporteront beaucoup d'es-
pérance et de réconfort aux malades encore capables de
guérir. Dites sur d'autres, elles apparaîtront comme une
amère dérision, et il conviendrait donc d'employer des orai-
sons appropriées à une onction véritablement « extrême »
ce qu'elle peut être en bien des cas (crise subite, accident,
etc.). On peut pourtant se demander si l'existence de ce dou-
ble formulaire ne fournira pas un prétexte pour retarder le
sacrement.



Lesordinations

76. Les allocutions de l'évêque au début de chaque ordi-
nation ou consécration peuvent se faire dans la langue du
pays. Rien n'est plus logique. Ces allocutions, le mot l'in-
dique, s'adressent à quelqu'un: soit aux seuls ordinands,
soit à tous les assistants; ils convient donc qu'elles soient
intelligibles. L'emploi de la langue vivante sur ce point
peut commencer immédiatement avec une traduction
approuvée selon la procédure de l'article 36. Mais certaines
de ces allocutions risquent alors pour le moins d'étonner:
ainsi celle qui exhorte les futurs sous-diacres à ne plus être
désormais négligents, paresseux, portés au vin, et légers
dans leur conduite. De même, les fidèles ne seront-ils pas
surpris d'être consultés lorsqu'il est vraiment un peu tard
pour arrêter les ordinands au seuil du sacerdoce? L'em-
ploi de la langue vivante, ici encore, appellera donc impé-
rieusement la révision des rites quant aux textes. Leur
révision quant aux cérémonies s'impose pour diminuer
la fréquente accumulation de rites qui font double emploi
(cf. art. 34).
La permission donnée à tous les évêques, présents à une

consécration épiscopale, de participer à l'imposition des
mains renoue avec une très antique tradition, puisque cette
pratique est déjà prescrite au 3e siècle dans la Tradition
Apostolique d'Hippolyte: « Qu'on ordonne comme évêque
celui qui a été choisi par tout le peuple. Lorsqu'on aura
prononcé son nom et qu'il aura été agréé par tous, le peu-
ple se rassemblera avec le collège des prêtres (presbyterio)
et les évêques qui sont présents, le dimanche. Du consente-
ment de tous, que ceux-ci imposent les mains. » (Coll.
« Sources chrétiennes», n° n, pp. 26-27). «L'élu est agrégé
à l'ordo episcoporum par un acte collégial» (B. BOTTE,
Caractère collégialdupresbytérat et de l'épiscopat, p. 112,
dans Etudes sur le sacrement de l'Ordre, coll. « Lex
Orandi », n° 22, Paris, 1957). Cette pratique liturgiquecon-
tribuera donc à remettre en lumière la collégialité de l'épis-
copat, et cette petite phrase de notre Constitution tend la
main, si l'on ose dire, à la Constitution De Ecclesia d'une
prochaine session conciliaire.



Le mariage

77. Le rite de célébration du mariage qui se trouve dans
le rituel romain sera révisé et enrichi. Chacun sait com-
bien ce rituel est pauvre. En effet, il « a voulu codifier en
quelque sorte les usagesdes diverses régions pour les propo-
ser à l'ensemble de l'Eglise latine. Cefaisant, illes a réduits
à une sorte de dénominateur commun extrêmement squelet-
tique (P. JOUNEL, La liturgie romaine du mariage, dansLMD
50', p.51). Cette pauvreté d'un canevas prescrivant le mi-
nimum indispensable vient de ce que l'ona voulu fixer des
formalités de caractère surtout juridique, selon la doctrine
commune depuis plusieurs siècles dans l'Eglise romaine,
qui fait coïncider le sacrement avec le contrat. On s'est donc
soucié d'assurer un contrat valide selon les déterminations
dirimantesque l'Eglise au Concile de Trente s'est reconnu
le pouvoir de stipuler (Session 24, can. 4, Denz. 974). Il
faut, en vertu du décret Tametsi de 1563, que les époux
échangent leurs consentements en présence du curé; mais,
pour mettre Un terme aux mariages par surprise, le décret
Ne temere de 1907, entre autres précisions nouvelles, a
exigé que le curé intervienne activement dans cet échange4.
Ces règles sont condensées dans le canon 1095, Si : « Le
curé etl'Ordinaire du lieu assistent validement au mariage:

3° Pourvu que, sans être contraints par une violence ou
une crainte graves, ils demandent et reçoivent le consente-
ment des contractante, » C'est là ce qu'on appelle la « forme
tridentine», indispensable pour les catholiques (c. 1099).
Mais notre Constitution souhaite que ce minimum soit

enrichi pour que le sacrement ne soit pas seulement valide,
mais qu'il puisse signifier plus clairement la grâce du sacre-
ment et souligner davantage les devoirs des époux. D'après -

l'article 78, ce dernier but sera surtout atteint si l'onamende
4. Décret Tametsi, chap. i. Texte et traduction dans HEFELE-LECLERCQ, His-

toire des Conciles, t. X, 2e partie, par A. MICHEL, Paris, 1938, pp. 554-556.
Le décret Ne temere modifie le mode d'assistance du curé. Il « n'est plus

un témoin purement passif, ou surpris, ou contraint. Il est un témoin volon-taire, ayant été préalablement invité et ayant mené l'enquête requise pour
la licéité; il est un témoin libre: toute contrainte ou violence grave à
son endroit serait cause de nullité; enfin il est un témoin actif puisqu'il doitrequérir le consentement des époux ». A. BRIDE, Dictionnaire de Théol. cath.,art. Propre curé, col. 7/1(1.



la bénédiction nuptiale de façon à souligner que les deux
époux ont des devoirs égaux de mutuelle fidélité, alors que,
dans son état actuel, elle ne concerne que l'épouse. Cette
révision relève de l'autorité centrale, c'est-à-dire de la com-
mission postconciliaire.
Quant au rituel proprement dit, il sera enrichi par l'ac-

ceptation d'usages locaux que, en France, l'adoption de la
liturgie romaine au 19e siècle avait trop vite abandonnés5.
Le décret Tametsi avait lui-même favorisé ce maintien de
rituels approuvés et de coutumes particulières, dans le texte
que reproduit le deuxième alinéa de notre article, et cette
clause se retrouve dans le Rituel romain (t. VIII, ch. 2, n° 6)
et dans le Code (c. 1100)
Ces usages des lieux et des peuples pourront être récupérés

par des rituels particuliers qu'élaborera l'autorité territo-
riale désignée à l'article 22, § 2. On obtiendra donc ainsi,
dans chaque pays ou région, un rituel unique, mais qui
admettra sans doute des variations locales selon les diocèses.
La grande diversité qui en résultera n'aura d'autre limite
que le maintien de la « forme tridentine» : les assemblées
épiscopales pourront élaborer, selon l'article 63, un rite
propre. mais à condition expresse que le prêtre qui assiste
au mariagedemande, et reçoive le consentement des contrac-,tants.

78. Ce rite propre devra en outre tenir compte de nou-
velles règles qui sont ici spécifiées. Tout d'abord le mariage
sera célébré ordinairement au cours de la messe après la
lecture de l'évangile et l'homélie, avant l' « oratio fide-
lium ». On universalise ainsi un usage existant déjà en
certains lieux, par exemple au diocèse de Metz (Rituale ma-
trimonii ad usum dioecesis metensis, Metz, 1962). La céré-
monie du mariage, perdant son allure trop purement juri-
dique, s'insérera dans une liturgie, celle de la messe (de
même la confirmation: article 71, et la profession reli-

5. !?i Rome a souhaité, depuis saint Pie V, l'unité pour le missel et le
bréviaire, elle a toujours admis une grande diversité pour le rituel: notreConstitution n'innove pas sur ce point. L'unification réalisée en France au
Ige siècle a souvent dépassé les souhaits de Dom Guéranger lui-même, à
qui il serait injuste d'en imputer les excès (cf. Dom F. CABROL, Liturgies
néo-gallicanes dans Liturgia, Paris IQ3O, p. 872. Dom O. ROUSSEAU, Histoire du
mouvement liturgique, coll. « Lex Orandi », n° 3, Paris 1()(¡fi, pro AI-'J3).



gieuse : article 80). La célébration du sacrement sera pré-
cédée par la prière, la proclamation de la Parole de Dieu et
sa catéchèse dans l'homélie : le « discours de mariage»
retrouvera ainsi sa vraie qualité religieuse. La prière des
fidèles suivra, comme dans toute messe (art. 53), mais sans
doute aura-t-elle un libellé adapté, au moins partiellement,
à la circonstance.
On voit donc que l'élaboration d'un rituel particulier,

s'il peut être entrepris et promulgué sans délai par l'épis-
copat, n'aura son statut définitif que lorsque sera achevée
la réforme universelle de la messe: en ce qui concerne le
développement des lectures (art. 51), la composition de
l'oratio fideliumet l'amendement de la bénédiction nup-
tiale.
Pour le mariage célébré sans messe, l'épître et l'évangile

pour la messe de mariage seront lus au début du rite. Cette
clause signifie qu'une telle célébration doit profiter des
améliorations apportées à la liturgie du mariage et ne pas
se réduire, elle non plus, à une formalité juridique. On peut
se demander si, ici aussi, une plus grande variété de lectures
n'est pas souhaitable. La limitation à Eph. 5, 22-33 et à Mt.
19, 3-6 est relativement récente et la tradition, tant occiden-
tale qu'orientale, a connu un choix beaucoup plus large
(cf. P. JOUNEL, art. cit. pp. 43-44).
La bénédiction sera toujours conférée aux époux: la

prescription du code l'interdisant en dehors de la messe
(c. 1101, S 1) était atténuée déjà par l'insertion au Rituel
dans l'édition typique de 1952, t. VIII, ch. 3, d'une formule
à employer par indult apostolique. Cette formule aurait
besoin, elle aussi, d'être révisée et enrichie. Mais la mention
qui en est faite correspond à un souci pastoral évident:
que les mariages sans messe — qui sont assez souvent des
mariages de pauvres gens, ou de chrétiens peu prati-
quants — ne fassent pas figure de cérémonies au rabais,
trop vite expédiées. Ainsi peut-on penser que la lecture de
l'épître et de l'évangile appelle aussi une homélie, et que
la prière des fidèles aurait sa place, après l'échange des
consentements. La bénédiction nuptiale apparaîtrait alors
comme une réponse de Dieu à la supplication de tous.



Sacramentaux et bénédictions

79. La révision du rituel, en ce qui concerne les sacra-
mentaux, se fera selon deux principes: En tenant pour
règle primordiale la participation des fidèles consciente,
active et facile. Cette première règle apportera un chan-
gement important, maissalutaire. Par la plupart des béné-
dictions en effet, les clercs, soit devant les fidèles, soit en
leur absence, rendent bénits et sanctifiants des objets que les
fidèles se contentent de recevoir et d'emporter, ce qui les
expose à attacher plus d'importance à des choses qu'à leur
propre réaction vivante et religieuse de croyants.
Deuxième principe: En étant attentif aux nécessités de

notre époque. Ceci peut amener à ajouter de nouveaux
sacramentaux. Mais ne serait-il pas désirable également
qu'on en supprime un bon nombre, qui semblent un peu
archaïques et folkloriques (par exemple la craie de l'Epi-
phanie, les cierges, le pain, le vin, l'eau et les fruits contre
le mal de gorge, le jour de la Saint-Blaise.).
Les bénédictions réservées seront en très petit nombre

et seulement en faveur des évêques ou des Ordinaires:
ceci devrait amener la suppression ou la libération des
53 bénédictions d'objets de piété réservées aux membres de
diverses sociétés religieuses, ou communiquées à leurs affi-
liés (Rit. rom. de 1962, t. IX, ch. 11) et parmi lesquelles on
trouve la bénédiction de l'anneau de saint Joseph (n° 41) et
de l'huile en l'honneur de saint Sérapion (n° 49).
Certains sacramentaux pourraient être administrés par des

laïcs, ce qui obligera à modifier le c. II46. Car si les laïcs
peuvent être ministres de sacrements — du baptême et,
dans un sens assez différent, du mariage —, on ne voit pas
pourquoi, en vertu du sacerdoce commun de l'Eglise, dont
ils seront alors plus spécialement les représentants et les
ministres, ils ne pourraient pas administrer certains sacra-
mentaux, car ceux-ci, en général, contribuent à sanctifierles
diverses circonstances de la vie (art. 60), presque tous les
événements de la vie, et à orienter vers la sanctification de
l'homme et la louange de Dieu presque tout usage honora-
ble des choses matérielles (art. 61).



La profession religieuse

80. Le rite de la consécration des vierges, qui se trouve
au Pontificalromain sera soumis à révision parce que,
comme les Ordinations, quoique à un moindre degré, il a
subi des additions et comporte des répétitions (cf. art. 3A).
On composera un rite de la profession religieuse et de la

rénovation des vœux en vue d'une plus grande unité, so-
briété et dignité. Unité, pour réduire la diversité excessive
des cérémonials échafaudés par les divers fondatèurs et lé-
gislateurs; sobriété, parce que ce rite est un acte juridique et
liturgique qui n'a pas à se développer, comme il arrive dans
quelques congrégations, en une sorte de prédication con-
ventionnelle et prolixe de tous les aspects de la vie religieuse;
dignité en abolissant les usages plus ou moins mélodrama-
tiques, et pénibles pour les familles, ainsi que les accessoires
de goût douteux: robe de mariée, voile mortuaire, couronne
d'épines, etc.
Ce rite étant de portée universelle, et devant assurer une

certaine unité entre des congrégations répandues dans le
monde entier, sa révision relèvera évidemment de la com-
mission postconciliaire.
Il est louable que la profession religieuse se fasse au

cours de la messe comme chez les Bénédictins, les Cister-
ciens et les Chartreux, bien que la règle de saint Benoît ne
le mentionne pas (ch. 58) sinon pour l'oblature des enfants
(ch. 59). La profession religieuse est un renouvellement
solennel des engagements du baptême par lesquels le chré-
tien devient capable d'unir son sacrifice spirituel à celui du
Christ; il est donc d'une haute signification qu'elle ait lieu
à l'offertoire.

Les funérailles

81. La mort du chrétien est sa Pâque personnelle: il
meurt pour ressusciter. Il est évident que le rite des funé-
railles aurait besoin d'être révisé pour exprimer de façon
plus évidente le caractère pascal de la mort chrétienne. Dans
la liturgie actuelle, qui comporte tant d'éléments admira-
bles comme le « Subvenite » et l' « In paradisum », certai-



nes pièces sont bien lugubres et mériteraient d'être rem-placées. On voit mal des funérailles où l'on chanterait enlangue vivante un équivalent exact du Libera, ce réponsimprégné d'angoisse et de terreur plus que d'espérance chré-
tienne. Ce n'est pas à dire que le rite révisé des funérailles
ne devrait pas garder une note marquée de tristesse et de
crainte. L'Eglise est une mère qui compatit au deuil de sesenfants, et ceux que nous ensevelissons sont des pécheurs:
il serait donc excessif de donner à leurs funérailles un carac-tère triomphal.
Même en ce qui concerne les couleurs liturgiques: onsait que le symbolisme des couleurs varie selon les régions.

Ainsi, dans tout l'Extrême-Orient, le blanc est une couleurfunèbre. C'est pourquoi le Nouveau Code des rubriques avait
déjà donné pouvoir en ce domaine aux assemblées épisco-
pales (n° 117).

82. Le rite de l'ensevelissement des tout-petits (Rituel,
t. VII ch. 7), c'est-à-dire des enfants baptisés morts avant
l'usage de la raison (ibid., n° 1), sera révisé: il est plein de
joie, ce qui est normal aux yeux de la foi. Mais il convien-
drait peut-être de ne pas sembler méconnaître la souffrance
des parents.
On le dotera d'une messe propre. Chose étrange en effet,

ni le rituel ni le missel romains n'ont prévu cette messe;
aucune messe de défunts ne peut convenir, puisqu'elles
implorent toutes le pardon des péchés; aucune oraison ne
concerne les enfants parmi les dix-sept groupes d'Orationes
diversae pour les défunts. Certains pasteurs célèbrent la
messe des saints Anges, ce qui est d'une pédagogie discuta-
ble. D'autres emploient la messe des saints Innocents, qui
convient beaucoup mieux: elle célèbre la gloire de ces petits
saints, mais elle compatit à la douleur des mères. Les mis-
sels gallicans avaient une très belle messe, dont M. Jounel
a donné un spécimen dans La Maison-Dieu, n° 44 (Session
de 1955 sur les funérailles chrétiennes), pp. 136-137.

[A.-M.R.]


