112138 Gallica

La Maison-Dieu : cahiers de
pastorale liturgique

Source gallica.bnf.fr / Les éditions du Cerf


https://www.bnf.fr
https://gallica.bnf.fr

112138 Gallica

(France). Auteur du texte. La Maison-Dieu : cahiers de pastorale

‘ Service national de la pastorale liturgique et sacramentelle
liturgique. 1964-01.

1/ Les contenus accessibles sur le site Gallica sont pour la plupart
des reproductions numériques d'oeuvres tombées dans le
domaine public provenant des collections de |la BnF. Leur
réutilisation s'inscrit dans le cadre de la loi n°78-753 du 17 juillet
1978 :

- La réutilisation non commerciale de ces contenus ou dans le
cadre d’'une publication académique ou scientifique est libre et
gratuite dans le respect de la législation en vigueur et notamment
du maintien de la mention de source des contenus telle que
précisée ci-apres : « Source gallica.bnf.fr / Bibliothéque nationale
de France » ou « Source gallica.bnf.fr / BnF ».

- La réutilisation commerciale de ces contenus est payante et fait
I'objet d'une licence. Est entendue par réutilisation commerciale la
revente de contenus sous forme de produits élaborés ou de
fourniture de service ou toute autre réutilisation des contenus
générant directement des revenus : publication vendue (a
I’exception des ouvrages académiques ou scientifiques), une
exposition, une production audiovisuelle, un service ou un produit
payant, un support a vocation promotionnelle etc.

CLIQUER ICI POUR ACCEDER AUX TARIFS ET A LA LICENCE

2/ Les contenus de Gallica sont la propriété de la BnF au sens de
I'article L.2112-1 du code général de la propriété des personnes
publiques.

3/ Quelques contenus sont soumis a un régime de réutilisation
particulier. Il s'agit :

- des reproductions de documents protégés par un droit d'auteur
appartenant a un tiers. Ces documents ne peuvent étre réutilisés,
sauf dans le cadre de la copie privée, sans l'autorisation préalable
du titulaire des droits.

- des reproductions de documents conservés dans les
bibliotheques ou autres institutions partenaires. Ceux-ci sont
signalés par la mention Source gallica.BnF.fr / Bibliotheque
municipale de ... (ou autre partenaire). L'utilisateur est invité a
s'informer aupres de ces bibliotheques de leurs conditions de
réutilisation.

4/ Gallica constitue une base de données, dont la BnF est le
producteur, protégée au sens des articles L341-1 et suivants du
code de la propriété intellectuelle.

5/ Les présentes conditions d'utilisation des contenus de Gallica
sont régies par la loi francaise. En cas de réutilisation prévue dans
un autre pays, il appartient a chaque utilisateur de vérifier la
conformité de son projet avec le droit de ce pays.

6/ L'utilisateur s'engage a respecter les présentes conditions
d'utilisation ainsi que la législation en vigueur, notamment en
matiere de propriété intellectuelle. En cas de non respect de ces
dispositions, il est notamment passible d'une amende prévue par
la loi du 17 juillet 1978.

7/ Pour obtenir un document de Gallica en haute définition,
contacter
utilisation.commerciale@bnf.fr.


https://www.bnf.fr
https://gallica.bnf.fr
https://www.bnf.fr/fr/faire-une-utilisation-commerciale-dune-reproduction
mailto:utilisation.commerciale@bnf.fr

CHAPITRE 111

LES AUTRES SACREMENTS
ET LES SACRAMENTAUX

Le libellé de ce titre est corrélatif & celui du chapitre
précédent. On a pu remarquer que la ou le Concile de
Trente titrait : « Doctrine du saint sacrifice de la messe »
(Denz. 937 a) notre Constitution titre : Le mystére de l'eu-
charistie, rejoignant ainsi la présentation thomiste qui voit
toujours |'Eucharistie comme un sacrement (cf. Dom
A. Vonier, La clé de U'Eucharistie, trad. fr. Lyon, 1942),
lequel est & la fois, selon la maniére dont on l'envisage,
sacrifice et nourriture. La définition de l'article 47 sans
omettre le sacrifice eucharistique, qu’elle place en premiére
ligne, avec sa fin proprement sacrificielle, signale en méme
temps sa nature sacramentelle et cite a 1'appui 1'antienne
« O sacrum convivium » ou est rappelée la triple significa-
tion qui, appartenant & tous les sacrements (III* P., qu. 6o,
art. 3), vaut évidemment a fortiori pour le « sacrement par
excellence ». 1l est donc logique d’intituler ce chapitre 3
Les autres sacrements...

Définition des sacrements

99. 1l s’agit bien d'une définition, car si 1'on commence
par marquer la fin des sacrements, celle-ci définit leur
nature : il ne s’agit pas de choses, qui seraient ullérieure-
ment employées a telle ou telle fin. Il s’agit d’aclions, qui se
définissent donc par leur fin. Cette fin est triple. Tout d’a-



134 COMMENTAIRE DE LA CONSTITUTION

bord, sanctifier les hommes, car le sacrement appartient &
I'ordre de la sainteté®.

Cetle finalité sanctifiante, qui ne peut se réaliser que duns
des personnes, n’est pas strictement individuelle, Les sacre-
ments édifient le Corps du Christ qui est 1'Eglise. Le
P. de Lubac I’a bien rappelé dans le chapitre sur les sacre-
ments de son ouvrage Catholicisme (Coll. « Unam Sanc-
tam.n, nPad).

Cette finalité sanctifiante, enfin, n’est pas uniquement an-
thropocentrique. Les sacrements ont une valeur cultuelle.
L’homme ne se contente pas de les « recevoir ». Il les céle-
bre, il en fait des « protestations de foi » (III* P., qu. 72,
art. 5, 2™). Cela tient & ce qu’ils sont des signes, signes par
lesquels nous rendons publique notre activité religieuse,
nous proclamons les droits de Dieu sur nous et nous lui
rendons grice pour ses dons dans l’acte méme ol nous les
recevons.

Mais cette nature significative leur donne aussi un roéle
d’enseignement. Celte fonction significative des sacrements
peut étre laissée de coté dans un texte juridique qui se préoc-
cupe avant tout de validité et de dignité extérieure : par
exemple le canon 731 du Code de droit canonique ne voit en
eux que « les moyens principaux de sanctification et de
salut ». Dans une perspective liturgique et pastorale, au con-
traire, cet aspect est capital. C’est ainsi que le Rituel romain,
titre I, ch. 1, n. 10, y insiste : « Dans I'administration des
sacrements (le prétre) expliquera soigneusement leur vertu,
leur emploi, leur utilité et la signification des cérémonies
comme le prescrit le Concile de Trente? d’aprés l'ensei-
gnement des Péres et celui du catéchisme Romain. »

1. Cf. III* Pars, qu. 6o, a. 2, corps de l’article, donl on remarquera qu’il
reclifie I'affirmation trop large de l'argument sed contra. Un sacrement n’(.:s't
pas n’importe quel signe d’une réalité sacrée, mais « le signe d'une réalité
sacrée en lant qu’elle est sanclifiante pour les hommes ».

2. Décret de réformatlion lu a la 24° session, le 2 novembre 1563, canon 7.
Histoire el texte latin de ce canon dans H. Scumior, Liturgie et langue vul-
gaire, trad. Ir. S. Caron, Rome, 1950, p. 164. En voici la traduction : « Afin
(que le peuple fidéle s’approche des sacrements avec plus de respect el de
dévotion, le saint Concile enjoint & tous les évéques que non seulement eux-
meémes en exposent d’abord, quand ils les adminisireront, la vertu et l’psage
de fagon A étre compris de ceux qui les recoivent, mais encore qu’ils veillent
4 ce que les curés observent tous la méme chose pieusement, prudemment, se
servant méme de la langue vulgaire s’il en est besoin et si c’est possible
commodément, suivant le modele que le Concile doit prescrire pour la caté-
chése de chaque sacremenl, el que les évéques prendront soin de faire tra-
duire fidelemenl en langue vulgaire et de faire expliquer au peuple par




DEFINITION DES SACREMENTS 135

Les sacrements sont dits sacrements de la foi. Dans cette
expression classique, le mot « sacrement » a gardé sa signi-
fication premiere de signe. Or, ils sont signes dans une
double direction : de I'’homme & Dieu et de Dieu 4 I’homme.
Nous disons bien d’abord : de ’homme a Dieu. Car, si la
foi est un don de Dieu, ce don est antérieur aux sacrements.
On a vu (art. g) que I’évangélisation doit précéder la litur-
gie. Aussi les sacrements supposent la foi dont ils sont, nous
venons de le dire, des « protestations ». Mais en outre — et
ici c’est dans le sens qui va de Dieu a I'homme : ils la
nourrissent et la fortifient. Tout ensemble — et 1a c’est
I’homme qui s’éleve vers Dieu, qui exerce le culte : ils ’ex-
priment. Cela se fait par les paroles et par les choses qui
constituent le sacrement. On se gardera d’identifier ce cou-
ple & la dichotomie, empruntée a la philosophie naturelle
des étres physiques, entre « matieére » et « forme ». Nous res-
tons dans la catégorie du signe; et, dans les choses, il faut
reconnaitre non seulement des éléments statiques et corpo-
rels — eau, huile, etc. — mais aussi les actions et les rites.

Ce caractére dynamique, aclif, des sacrements, et leur
valeur pédagogique apparait mieux dans la phrase suivante.
Certes, ils conférent la grdce, mais ce n’'est pas d'une
maniere mécanique. Leur célébration, dans son déroule-
ment, sa complexité, son ambiance religieuse, dispose au
mieux les fidéles a recevoir fruclueusement cette grace, et
non pas de facon seulement valide et eflicace; a rendre a
Dieu le culte voulu et non pas seulement a bénéficier passi-
vement de ses bienfaits: a exercer la charité : le don sacra-
mentel ne doit pas se confiner dans une pratique stricte-
ment cultuelle et constituer un refuge loin de la vie réelle;
il doit fructifier en ceuvres. Sans quoi les sacrements n’at-
teindraient pas celle de leurs fins qui est d’édifier le corps
du Christ.

Ainsi concus, les sacremenls ne relévent donc pas seule-
ment d’une exécution correcte, mais de l'effort pastoral
(cf. art. 11) et d’une restauration liturgique. Les fideles
doivent comprendre facilement ces signes, et cela releve
certainement de la catéchese; il ne faudrait pourtant pas

tous les curés... » (HerevLe-LecLeErcq, Histoire des Conciles, t. X, 1™ partie :
Les décrets du Concile de Trente, par A. Micner, Paris, 1938, pp. 571-572.
Nous avons relouché la traduction).



136 COMMENTAIRE DE LA CONSTITUTION

qu'ils aient besoin de nombreuses explications. Ceci est
spécifié dans 1'article 34, au paragraphe sur la restauration
de la liturgie en général, dont les prescriptions sont évidem-
met a appliquer ici. De méme nous nous contentons de
renvoyer au commentaire de ce chapitre, en ce qui concerne
la place de la Parole de Dieu et de la catéchése liturgique
(art. 35). lci, on demande que les fideéles comprennent ces
signes facilement. C’est 1a un des maitres mots et des plus
neufs de notre Constitution. Pie X avait introduit la par-
licipation active; Pie XII avail spécifié qu’elle doit étre en
oulre consciente; c’est seulement depuis le Concile qu’est
apparue cette nouvelle nole : facile. Mais il ne faudrait pas
en abuser; cette facilité ne signifie pas évacuation du mys-
lere, inlelligence immédiate, dispense de lout effort de caté-
chese chez le clergé, d’altention religieuse et de foi chez les
fideles!

Si les fideéles comprennent mieux les signes des sacre-
ments, ils fréquenteront de la facon la plus assidue ces
sacremenlts qui nourrissenlt la vie chrétienne. Il n'est peut-
étre pas inutile de le souligner. Apres avoir peut-étre versé
dans un exces de sacramenlalisme, ne risque-t-on pas, sous
prétexte d’évangélisme, de retour aux sources, de sponta-
néité religieuse ou d’intériorité, de délaisser la vie sacra-
mentelle ? Il ne faudrait pas non plus subordonner lota-
lement la valeur nourrissante des sacrements a 'intelligence
que les fideles peuvent en avoir.

Les sacramentaux

60. On pourrait se demander si, véritablement, il est
essentiel aux sacramentaux d’avoir été institués par I'Eglise.
Quelques-uns au moins n’ont-ils pas été institués par le
Christ, par exemple le lavement des pieds el la priere
dominicale ? Cette objection vient de la fausse interpréta-
tion donnée trop souvent au mot « instituer » : il ne signifie
pas, dans le domaine sacramentel, inaugurer ou fonder a
un moment déterminé. Il signifie : donner valeur et effica-
cité. Ainsi les sacramenlaux que nous venons de citer pos-
sédent une haute dignité pour nous avoir été enseignés par
le Christ, mais leur valeur sanctifiante de sacramentaux




LES SACRAMENTAUX 137

tient a4 leur adoption par 1'Eglise, a leur insertion dans la
liturgie qui en fait des actes de 1'Eglise et de sa puissance
impétratoire, tout de méme que les sacrements sont des
actes du Christ et de sa puissance qui agit, elle, « ex opere
operato ».

La définition donnée dans cet article semble un simple dé-
marquage de celle que donne le Code, au canon 1144, et
qui n'est pas des plus satisfaisantes. L’idée d'une certaine
imitation des sacrements parait vague : elle pourrait inviter
a voir dans les sacramentaux des sacrements imparfails.
En réalité, cette imitation doit s’entendre d’'une « analo-
gie » avec les sacremenls?®. C’est ce que suggére notre texte,
bien supérieur a celui du Code, car il rappelle deux fois
que les sacramentaux ont valeur de signes, tandis que le
Code les désignait seulement comme « des choses ou des ac-
tions ». En assocciant leur valeur significative a leur eifica-
cité, il montre bien en quoi ils « imitent » les sacrements.
En oulre, le Code traite des sacramentaux apres avoir épuisé
I'étude des divers sacrements; les sacramentaux appariis-
saient alors comme des réalités de seconde zone, placées en
fin de liste. Ici, leur mention précéde au contraire l'énu-
mération détaillée des divers sacrements. Par 14 on suggére
bien qu’ils font partie intégrante de I’organisme sacramen-
lel. Leur « analogie » avec les sacrements est encore sous-
entendue par la notation qu’ils disposent les hommes da
recevoir l'effet principal des sacrements. C’est donc qu’ils
ont, 2 un rang subordonné, la méme fin. Et leur présence,
bien loin d’alourdir le rite sacramentel par une sorte d’ac-
cumulation cérémonielle, souligne que les sacrements ne
sont pas des actes magiques mais operent d’autant plus
fructueusement qu’ils rencontrent des sujets mieux dis-
posés.

Enfin, notre article donne aux sacramentaux une finalité

3. Nous parlons d’analogie au sens technique du lerme, non au sens cou-
rant d’une banale ressemblance. Les sacramentaux ont avec les sacremenls
un rapport d’analogie d’attribution en ce gqu’ils ont le méme lerme : la sain-
leté, mais les sacrements procurent celle-ci d’une facon immédiate, directe,
et les sacramentaux de fagcon seulement disposilive. Enire sacramentaux et
sacrements il y a aussi analogie de proportionnalité : ce que sont les sacre-
ments a ’'égard du Christ, les sacramentaux le sont a 1'égard de 1'Eglise.
Ceux-12 agissenl ex opere operato, c'est-a-dire ex opere operaniis Christi,
et ceux-ci agissent ex opere operantis Ecclesiae. 11 faut d’ailleurs se rappeler
que les sacrements eux-mémes sont analogiques entre eux; c’est 1d ce qui
fonde l'organisme sacramentel, son unité dans la diversité.



138 COMMENTAIRE DE LA CONSTITUTION

tres intéressante : sanctifier les diverses circonstances de la
vie. Nous signalions, en conclusion de l'article précédent,
le retentissement que les sacrements doivent avoir sur la
vie chrétienne. On découvre maintenant que les sacramen-
taux contribuent a établir la liaison entre le sacré et le quo-
tidien, et servent ainsi le réalisme de la vie chrétienne, dont
le centre et le sommet sont liturgiques, mais qui doit
rayonner jusque dans les peines et les joies, les entreprises
de la profession, de la cité, du foyer domestique : presque
tous les événements de la vie sont sanctifiés.

Valeur pastorale de leur liturgie

61. Ceci est dit dans I'article 61, qui continue et confirme
donc I'article 60, mais qui présente en outre l'intérét, en
rattachant les sacramentaux comme les sacrements au mys-
téere pascal, en attribuant aux uns et aux autres une méme
vertu procurant une méme grdace, d’affirmer — a travers
la multiplicité et la diversité des rites — l'unité de l'orga-
nisme sacramentel, qui n’inclut donc pas seulement les sa-
crements, mais aussi les sacramentaux. Notons encore que
sacrements et sacramentaux dirigent les choses matérielles
elles-mémes vers cette double fin : la sanctification de
I’homme, ce qui va sans dire; et la louange de Dieu, ce qu’il
est bon de rappeler : ainsi ’'organisme sacramentel échappe
au moralisme et au sacramentalisme et accomplit sa fonction
ograndiose de consécration du cosmos : « Toutes les ceuvres
du Seigneur, bénissez le Seigneur. »

Nécessité d’une réforme

62. Nous savons que les rites sacramentels ont évolué.
La « substance des sacrements » étant sauve, 1'Eglise a pu
en modifier le cérémonial accessoire. L’encyclique Mediator
Dei a signalé ce développement, cause de changements,
cause aussi des différences entre les différents rites (AAS,
pp. 541-542; EP 539-544). Elle le présente généralement
comme un progres, di & une prise de conscience plus pro-
fonde du mystére. Mais elle reconnait qu’il y a pu exisler




REFORME DES RITES SACRAMENTAUX 139

sinon jadis des erreurs ou des régressions, du moins des dé-
tails qui seraient devenus inadaptés aujourd’hui. La hiérar-
chie ecclésiastique « n’a pas hésité... a modifier ce qu’elle
jugeait n’étre pas parfaitement convenable ». Et déja dans
la Constitution Sacramentum ordinis (30 novembre 1947)
Pie XII le reconnaissait : « Il est arrivé au cours des Ages,
selon la diversité des temps et des lieux, qu’on a ajouté
différents rites a (1’) administration » du sacrement de 1'Or-
dre et que « cet état de choses a... occasionné, dans des cas
particuliers, des doutes et des inquiétudes » (EP 5or). Il
s’est donc produit en ce cas ce que notre article reconnait
sur un plan plus général : au cours des dges sont entrés,
dans les rites des sacrements et des sacramentaux, des élé-
ments qui, a notre époque, ne permettent pas d’en voir
assez clairement la nature et la fin. Ces rites ont donc
besoin d'un aggiornamento. On a relevé la locution circons-
tancielle : a notre époque. Et il est besoin d’opérer les adap-
tations aux nécessités de notre temps.

Ainsi on ne critique pas le passé. L'Eglise a peut-étre eu
raison d’accepter ou d’opérer jadis certains changements.
On ne les condamne pas en eux-mémes, et les admirateurs
d’une antiquité plus ou moins récente auraient tort d’en
voir le désaveu dans les réformes actuelles. De méme, en
déterminant quel était 1'essentiel du rite d’ordination,
Pie XII ne prétendait pas juger l'état de choses antérieur,
ou des doctrines patronnées parfois par de grands noms
« Si dans le temps [un rite : ici la tradition des instru-
ments| a été nécessaire, méme pour la validité, de par la
volonté et le précepte de 1'Eglise, on sait que, ce qu’elle
a établi, 1’Eglise peut aussi le changer et 1’abroger » (EP
502). Et ¢’est pourquoi les dispositions de cette Constitution
« n’ont pas d’effet rétroactif » (EP 506). |

Les textes de Pie XII que nous venons de citer, comme
celui que nous commentons, suggérent que les rites sacra-
mentels ont pu devenir inadaptés du fait de surcharges
qui en obscurcissent la signification. Mais il faut ajouter
que celle-ci peut étre difficilement discernable pour une
autre raison : parce que les signes essentiels ont perdu de
leur valeur, qu’en eux-mémes ils se sont exténués. Cela se
remarque souvent dans la « matiere »; on voit mal aujour-
d’hui que le baptéme soit un bain, que l'evcharistie




140 COMMENTAIRE DE LA CONSTITUTION

soit un banquet et méme que le pain eucharistique soit
du vrai pain; nos onctions se sont réduites A un geste furtif,
et on se hate de les effacer, ete. La catéchese doit commen-
cer par expliquer que ceci, qui ne ressemble pas & du pain,
est pourtant bien du pain.

Cet évanouissement du signe sacramentel atteint aussi,
bien souvent, la forme. Les sacrements accomplissant ce
qu'ils signifient, et les paroles ayant la primauté dans la
signification, & cause de leur clarté sans équivoque
(cf. III* P., qu. 6o, a. 6), il est étrange que la forme doive
¢tre prononcée dans une langue inintelligible aux fidéles,
et parfois de telle sorte que les fideles ne 1’entendent méme
pas. G’est pourquei la Constitution en vient tout naturelle-
ment a traiter, au sujet de la réforme, de la langue dans la-
quelle doivent se célébrer les sacrements.

La langue

63, a. On aurait pu, pour régler cette question, se con-
lenter de renvoyer & ’article 36. Mais il convenait en outre
de rappeler qu’en ce qui concerne spécialement les sacre-
ments on a toujours reconnu de grands avantages a l'em-
ploi de la langue vivante. Mediator Dei disait de facon gé-
nérale : « Dans bien des rites, se servir du langage vulgaire
(vulgati sermonis) peut étre trés profitable au peuple »
(AAS, p. 545; EP 547). Un décret de la Congrégation des
rites du 28 novembre 1947 permettait aux dioceses de France
I’usage d’un rituel ou le prétre pourrait employer la langue
du pays « en tant que c’est nécessaire pour l'intelligence et
la piété du peuple ». (On trouve ce texte en téle de noire
rituel bilingue.) Celte libéralité & 1'égard du rituel ne venait-
elle pas de cette idée que les sacrements étant, selon un
adage dont on abuse, « propter homines », on pouvait, dans
leur célébration, se dispenser d’employer la langue latine
plus facilement que dans des actes liturgiques qui sont da-
vantage « propter Deum », comme la messe et 1office ?
Mais notre Constitution revient sans cesse sur la double
portée, de sanctification et de culte, de toute la liturgie.

On peut se demander aussi si 1'octroi de la langue vul-
gaire ad intelligentiam et pietaterm populi ne procédail pas




LA LANGUE DES SACREMENTS - 141

d’une discrimination entre les rites, lorsqu’on lit, dans le
décret cité concédant le rituel bilingue, que « dans I’ad-
ministration du baptéme des enfants, on meltra dans le
texte latin seulement, et par suite on dira dans cette seule
langue les exorcismes, toutes les formules d’onctions et de
bénédictions, ainsi que la forme méme du baptéme ». Ce
qui avait le résultat curieux qu’apres avoir dit Epphéta en
araméen le prétre le traduisait... en latin seulement : « quod
est, Adaperire ».

Il semblait donc qu’'on pouvait employer la langue vi-
vante pour des formules sans efficacité, mais qu’il fallait
garder le latin pour toutes celles qui produisent quelque
chose. Il était resté quelque chose de ce principe dans le
schéma primitif de ce chapitre III, ot l'on se proposait
de réserver la langue latine au moins pour la forme sacra-
mentelle (sauf en ce qui concerne le mariage!).

Or il est bien connu que les Péres du Concile ont fait
difficulté sur ce chapitre III, le 18 octobre 1963. Sur 2.217 vo-
tants, il y eut 1.130 placet; 30 non placet, et 1.054 placet
juxta modum. Ce nombre exceptionnellement élevé de
placet juxta modum manifestait le désir des Péres d’enlever
toute restriction & 'emploi de la langue vivante dans l'ad-
ministration des sacrements. Le texte tel qu'on peut le lire
maintenant fut accepté définitivement le 21 novembre par
2.107 voix contre 35 et un bulletin nul (DC du 15 décembre,
note de la col. 1647).

(C'est 1a un cas éclatant — il y en a d’autres — ou le tra-
vail du Concile lui-méme a amélioré le texte qui avait €té
proposé. Les théologiens de la liturgie et des sacrements ne
peuvent que s’en réjouir. C’est la casuistique des cas ur-
gents qui a amené a discerner et & isoler dans le complexe
rituel des sacrements la formule nécessaire a la validité,
en particulier dans le cas du baptéme. (Or, justement, dans
ce cas, on n’hésitait pas A reconnaitre la licéité de cette
formule dite en langue vulgaire!) Mais, pour le liturgiste,
le rite sacramentel forme un tout, un ensemble de signes
qui se complétent et s’éclairent mutuellement. Totalement
isolée, la « forme sacramentelle » a une signification bien
peu explicite! En tout cas, son importance primordiale
n’autorise pas & envisager les aulres rites comme accessoires
ou facultatifs; s’ils sont obligatoires, ce n’est pas seule-



142 COMMENTAIRE DE LA CONSTITUTION

ment en vertu d'une prescription de 1’Eglise (comme on
pourrait le croire a lire le canon 13 sur les sacrements au
Concile de Trente, Denzinger 856), c’est en raison de la
nature du signe sacramentel. Ce qui peut sembler utile
seulement ad intelligentiam et pietatem populi est utile
pour assurer la participation active du peuple, sa réponse
au don de Dieu, qui est nécessaire A la plénitude du sacre-
ment. ;

D’autre part, si les sacrements opérent par leur significa-
tion, celle-ci est indépendante de la langue employée; sans
quoi ce seraient les syllabes qui opéreraient, et nous tom-

berions dans la magie.

Les rituels particuliers

63, b. Puisque l'emploi de la langue vivante est autorisé
sans restriction pour l'administration des sacrements, il
s’ensuit nécessairement que chaque nation ou région lin-
guistique doit avoir un rituel particulier, et que celui-ci
sera composé sous la direction des assemblées territoriales
d’évéques. Pour éviter une trop grande diversité, ces rituels
particuliers devront se conformer au rituel romain dans sa
nouvelle édition, c’est-a-dire tel que le renouvellera la ré-
forme postconciliaire. Cette conformité est & prendre dans
un sens large : il ne peut s’agir d'une simple traduction
comme on le voil par ce qui est dit notamment et de l'initia-
tion chrétienne (art. 65) et du mariage (art. 77, 2° et 3° ali-
néas).

Mais il est une richesse du rituel romain qui avait disparu
des rituels bilingues ou des livres intitulés « manuale ri-
tuum » confectionnés ces dernieres années : les instructions
et directives catéchétiques et pastorales. Leur omission pou-
vait risquer de favoriser une administration formaliste
des sacrements. Or, I'emploi de la langue vivante ne ré-
soudra pas tous les problémes. Il ne dispensera pas le prétre
d’une catéchese; au contraire, celle-ci est d’autant plus
indispensable que les fideles, en entendant les formules
dans leur langue, risquent d’en mesurer davantage les dif-
ficultés. Il ne suffit pas d’entendre des sons et des mots
connus, Il faut encore en pénétrer le sens profond. L’emploi




LE BAPTEME 143

de la langue vulgaire ne fait disparaitre ni la profondeur du
mysteére ni la nécessité de la foi.

Le catéchuménat des adultes

64. Cet article se référe au décret du 16 avril 1g62 res-
taurant le catéchuménat et le baptéme par étapes. On en
trouve le texte et le commentaire dans La Maison-Dieu 71.
Mais aujourd’hui les Ordinaires sont invités de facon plus

pressante a le mettre en pratique dans leur diocese.

65. On se reportera pour l'intelligence de cet article,
qui renvoie aux articles 37 a 4o, sur 'adaptation en pays de
mission, au commentaire donné plus haut par le P. Seu-
mois (p. 74 s.).

Les rituels baptismaux

66. Les diverses révisions dont il s’agit dans les articles
qui suivent (66-70) ne relévent pas des assemblées épis-
copales mais de la commission postconciliaire, qui procé-
dera a la révision du rituel romain. Celle-ci une fois faite, et
en se réglant sur elle, les assemblées territoriales d’évéques
auront a en diriger la traduction, voire les adaptations,
dans leurs rituels particuliers. ! '

La révision du rituel baptismal, pour les adultes, confor-
mément aux principes généraux donnés aux articles 21 et
34, aura sans doute pour objet d’en dter les redoublements
inutiles ou les additions tardives. On distingue le rite plus
simple, qui se trouve actuellement dans le rituel, et le rite
plus solennel, qui répartit les fonctions selon les étapes du
catéchuménat restauré, ce qui rend évidemment les répé-
titions moins onéreuses et plus intelligibles que lorsqu elles
se rencontrent dans un cérémonial ininterrompu.

La messe propre lors de la célébration du baptéme sera
a célébrer aussitdt aprés celui-ci, pour que le néophyte
achéve sans tarder son initiation par la participation a
I’eucharistie, comme le prescrit le Code (c. 7563, § 2) et le
Rituel (t. II, ch. 3, § 7). Sa composition — par la commis-
sion de réforme — pourra s’inspirer des anciennes messes



144 COMMENTAIRE DE LA CONSTITUTION

votives pour l'anniversaire du baptéme. On pourrait sou-
haiter que cette messe puisse étre utilisée pour la commu-
nion solennelle qui est un renouvellement du baptéme.

67. Chacun sait que le rite du baptéme des petits enfants
n'a rien d'enfantin. C’est une recension bréve du rituel
des adultes. Aussi était-il permis jusqu’ici & 1'Ordinaire du
lieu d’en autoriser 1’emploi pour baptiser des adultes (CIC,
c. 755, § 2). Son inadaptation nous frappe a bien des égards :
le prétre s’adresse sans hésiter a 1'enfant — et c’est le par-
rain qui répond; il espére que ce caléchumeéne pourra par-
venir a la gloire de la régénération — ce qui aura lieu dans
dix minutes; il prie Dieu de l'illuminer et de lui donner
la vraie science pour qu’il devienne digne de la grice du
baptéme, etc.

La premiére des adaptations consistera évidemment &
ne pas paraitre ignorer la présence des parenlts et des par-
rains et a leur adresser la demande d’engagements dont,
pour l'instant, ils sont seuls capables. Ceci doit élre mis
en évidence dans le rile lui-méme et non pas dans une ca-
téchese plus administrative que liturgique, lors d'une visite
des parents & la sacristie, el de la remise d’'un papier a si-
gner.

68. On prévoit en outre des adaptations pour le cas d'un
grand concours de candidals. Ces adaptations viendront de
la commission postconciliaire et figureront sans doute au
Rituel romain. L’Ordinaire du lieu n’aura qu'a déterminer
les conditions de leur emploi.

On composera... un rituel bref pour le péril de mort
¢’est-d-dire que, méme en ce cas, la célébration devra reveé-
tir une certaine ampleur significative, au lieu de se borner
a la « formule sacramentelle ».

69. Tous les pasteurs savent combien les fideles com-
prennent mal le « supplément de cérémonies ». Pour eux,
c¢’est le véritable baptéme : il a lieu a 1'église, les parrains
sont présents, la féte de famille s’y rattache. Le vrai sacre-
ment leur apparait comme un rite expéditif et provisoire.
Il sera trés utile pastoralement d’avoir un rite qui mette
bien en relief la valeur décisive du véritable baptéme.




BAPTEME ET CONFIRMATION 145

Enfin, voici l'annonce d'un rite tout nouveau destiné
a ceux qui, baptisés validement hors de 1'Eglise catholi-
que, se convertissent et adhérent a celle-ci. Jusqu’ici on
se contentait de leur demander une profession de foi.
A l'avenir leur réception dans la communion de l'Eqglise
se fera dans une cérémonie véritablement liturgique.

70. Il était déja possible de bénir de l'eau baptismale en
dehors de la nuit pascale, mais uniquement lorsqu’on en
manquail quelque temps avant Paques, et en dehors du
baptéme (Rit. rom., t. II, ch. 8). Il ne s’agit plus mairnte-
nant de parer a une nécessité matérielle, mais d’enrichir la
catécheése baptismale. En effet, celle-ci est toujours déca-
pitée, puisque la consécration de l'eau étant réservée a la
vigile pascale, les baptémes célébrés pendant le reste de
I'année ne permettent aucune mystagogie de 1’eau en de-
hors d'un exposé purement verbal. On baptisait avec une
eau d’origine inconnue. Pour ne pas alourdir A 'exces la
cérémonie du baptéme, la nouvelle formule sera brevior,
¢'est-a-dire plus courte que celle de la nuit pascale. Souhai-
tons pourtant qu’elle garde assez d’ampleur pour évoquer
les « magnalia Dei » accomplis par le moyen de l’eau. La
décision de cet article réalise un veeu proposé lors de la
session internationale de liturgie tenue a 1’abbaye de Mont-
serrat en septembre 1958 (quelques rapports en ont paru
dans le cahier 58 de La Maison-Dieu, intitulé Du catéchu-
ménat a la confirmation).

La confirmation

71. Chacun a pu constater combien le rite de la confir-
mation manque d’ampleur et de clarté significatives. Il
existe un contraste frappant entre la rapidité des rites d’in-
troduction et de conclusion et, d’autre part, le défilé parfois
interminable des confirmands devant le Pontife. On peut
aussi se demander si la délégation accordée aux prétres
de confirmer ne va pas prendre de l'extension et si, en ce
cas, il ne conviendrait pas de prévoir un certain accrois-
sement de solennité dans les rites eux-meémes.

D’apres les regles déja données, on pourrait employer la



< :..:'ﬂ‘

146 COMMENTAIRE DE LA CONSTITUTION

langue vivante (art. 63), envisager des lectures bibliques
(art. 33 et 35) sur le mystére de 1'Esprit et de 1’Eglise; assi-
gner une place déterminée a 1’'homélie (art. 35); indiquer
une participation plus active des participants et de 1’assis-
tance (art. 30 et 31). On sait que les priéres récitées habi-
tuellement par les nouveaux confirmés en fin de cérémonie
sont marquées au Pontifical seulement parce que l'évéque
doit vérifier si les parrains connaissent assez ces priéres
pour les enseigner & leurs filleuls. Enfin on pourrait sans
doute modifier le geste qui accompagne le Pax tecum, le
fameux « soufflet » qui n’est pas, pour notre époque, un
signe facile a comprendre. Enfin, pour mettre en évidence
un des signes principaux de l'effet sacramentel, ne con-
viendrait-il pas de mettre en valeur le symbolisme et la
dignité du Chréme ?

Il est convenable que la rénovation des promesses baptis-
males précede la réception du sacrement pour marquer le
lien de celui-ci avec le baptéme. La place et le rite de cette
rénovation pourraient donc étre spécifiés dans le rituel
révisé de la confirmation. On voit qu’on aurait tort d’inter-
préter cette phrase comme si la confirmation ne devait étre
donnée qu’apres la « rénovation solennelle » des promesses
baptismales, ¢’est-a-dire aprés la « communion solennelle ».

I’ordre de l’initiation chrétienne : baptéme, confirma-
tion, eucharistie, serait bien respecté si la confirmation se
donnait au cours de la messe, car cela mettrait fin & la pra-
tique si répandue d’administrer la confirmation apreés la
messe. On pourrait sans doute envisager a cet effet une messe
votive, dont les chants, les lectures et I’homélie formeraient
une excellente introduction au sacrement. En revanche, en
vue du rite célébré hors de la messe, on — c’est-a-dire la
commission postconciliaire (art. 25) — préparera la for-
mule a employer en guise d’introduction.

La pénitence

72. Notre texte est d’'une remarquable briéveté sur la res-
tauration du rite et des formules de la pénitence, et on ne
peut se hasarder A dire comment ils pourront étre révisés de




LA PENITENCE 147

fagon a exprimer plus clairement la nature et l'effet du
sacrement.

On peut dés maintenant souhaiter que les formules soient
traduites et employées dans la langue vivante : il est logique
qu’'un justiciable comprenne la sentence dont il bénéficie.
Les assemblées épiscopales devront en approuver la traduc-
tion.

Quant au rite, il consiste principalement dans 1'élévation
(remplagcant I'imposition) de la main (Rit. rom., t. IV, ch. o2,
n. 2). Mais on voit mal comment ce geste pourrait étre
percu, en raison de la discipline prescrivant que le confes-
sionnal comporte une « grille percée de petits trous » (ibid.,
eh: 1, n. 8; CIC, ¢.\gog, § 2).

Il serait souhaitable, sans aucun doute, que la Parole de
Dieu soit plus abondamment annoncée a 1'occasion et pour
I'intelligence de ce sacrement. Combien de beaux textes des
propheétes, de Jean-Baptiste, du Seigneur Jésus sur la néces-
sité de la conversion, et la sollicitude divine envers les pé-
cheurs, combien de récits et de paraboles évangéliques sur
le pardon et la conversion qui sont, sinon tout a fait ignorés
des fideles, du moins absents de leur pensée lorsqu’ils acce-
dent au sacrement de la pénitence! Il n’est guére possible
de les proclamer pour chacun. Mais on pourrait envisager
des « pia exercitia » conformes aux lois et aux normes de
I’Eglise, ordonnés par le Siege Apostolique, ou par les évé-
ques pour leurs Eglises particuliéres, afin d’introduire le
peuple (art. 13) a la liturgie de la pénitence. Le sacrement
proprement dit serait administré dans le cadre de ces célé-
brations sacrées de la Parole de Dieu que le Concile en-
tend favoriser, surtout auz wveilles de fétes solennelles. a
certaines féries de U’Avent et du Caréme (art. 35, § 4),
d’autant plus qu’il désire mettre en valeur les éléments
pénitentiels du Caréme (art. 1og b, 110).

[ onction des malades

73. Le terme classique d’ « extréme-onction » est employé
ici, mais pour signaler aussitdt que celui d’'unctio infirmo-
rum est préférable. La premiére expression aura eu la vie



-
"-:‘
- e

148 COMMENTAIRE DE LA CONSTITUTION

dure. Elle ne semble pas généralisée avant le 12° sidcle,
mais saint Thomas d’Aquin la croyait d’origine apostoli-
que; non seulement il I’a gardée, mais elle lui a inspiré une
théologie partiellement contestable : « Ce sacrement est
Pultime reméde que 1'Eglise peut conférer, comme dispo-
sant immédiatement a la gloire. Aussi ne doit-il étre donné
qu'a ceux qui sont a l'état de partants : « in statu exeun-
tium » (4 Sent., d. 23, qu. 2, a. 2, ql 2 = Supp. qu. 32,
art. 25 4. Contra gentes, cap. 73).

Au Concile de Trente (session 14, en 1551) des Péres com-
battirent pour 1'élimination de ce vocable; on le garda par
déférence pour les grands théologiens qui 'avaient employé,
et aussi parce que le Concile ne voulait pas se déjuger,
'ayant employé précédemment (session 7, de 1547) dans
I'énumération des sept sacrements (Denz. 844). Il garde
I'expression thomiste de « sacramentum exeuntium »
(Denz. g1o), et ne lui reconnail un effet de guérison cor-
porelle que parfois (« interdum ») et lorsque c¢’est avan-
tageux a la santé de I’dme (« ubi saluti animae expedierit »)
(Denz. gog), expressions reprises équivalemment a saint
Thomas (4 Contra gentes, cap. 73, § 1). Un premier projel
avait été beaucoup plus affirmatif sur ce point (¢f. HErFeLE-
LEcLERCQ, op. cit., t. X, 1™ partie, p. 376).

Le principal reproche que I'on peut adresser a cette con-
ception est qu’elle contredit les formules liturgiques, dans
lesquelles il est exclusivement parlé de guérison, jamais de
mort ou d’agonie. En oulre, cette opinion s’accorde mal avec
la discipline constante de l'Eglise qui n’a jamais accordé
ce sacrement a ceux qui vont mourir, lorsqu’ils sont exposés
a la mort par une cause extérieure a eux (soldats, naufragés,
condamnés).

Ce nom présente encore un grave inconvénient pastoral :
en évoquant la mort, il suscite la frayeur du malade et plus
encore de son entourage. Aussi attend-on trop souvent jus-
qu’au dernier moment, sinon au-dela, pour le demander.
De ce fait, le viatique, qui est le vrai sacrement des mou-
ranls, est trés souvent négligé, alors qu’il est le « trés néces-
saire remeéde » auquel 1'Eglise attache tant d’'importance
qu’elle fait fléchir presque toutes les régles ordinaires de
la discipline eucharistique en sa faveur (cf. Dom Lam-
bert Beaupuin, Le wvialique dans LMD 15, »n. 117-129;




L ONCTION DES MALADES 149

J.-Ch. Dmpier, Le chrétien devant la maladie et la mort,
coll. « Je sais-Je crois », Paris, 1960, p. 101).

Aussi a-t-on vu se dessiner, depuis quelques années, une
réaction pastorale trés nette en faveur d’'un changement de
nom. L’encyclique Mystici corporis, qui mentionne son
effet de guérison corporelle, 1'appelle « onction sacrée des
malades » : sacram infirmorum unctionem (AAS, 20 juil.
1943, p. 202). Mediator Dei, tout en disant que 1'Eglise,
« apres avoir réconforté et restauré les derniéres heures de
leur vie terrestre par son Viatique eucharistique et par la
Sainte Onction, accompagne pieusement au fombeau les
dépouilles de ses fils » (AAS, p. 530; EP 522; BP, p. 13),
recule aussi devant le terme d’extréme-onction pour em-
ployer curieusement celui de Sacrum Opobalsamum, mot
qui signifie « baume », alors que cette matiére n’enire pas
dans 1'huile des malades mais seulement dans le saint
Chréme. Enfin le Directoire pastoral des sacremenls de
1901, dans le sous-titre qui concerne ce sacrement, met en
avant le terme que préfére notre article et spécifie : « Tout
en se rappelant que 1’extréme-onction ne peut étre admi-
nistrée qu’'aux malades gravement alteints, on redressera
le préjugé courant qui fait du sacrement des malades le
sacrement des agonisants » ( n° 58).

L’expression antique d’Oleum infirmorum a été écar-
lée : un sacrement ne se définit pas par sa seule matiére. On
ne parle pas du sacrement de l’eau ou du saint Chréme,
mais du baptéme et de la confirmation. Il ne convient pas
non plus de parler de « sacrement des malades » comme on
le fait parfois, car & peu pres tous les sacrements peuvent
¢tre avantageux aux malades, en particulier la pénitence et
I'eucharistie,

Avouons-le : dans notre premiére traduction, et elle a
paru ainsi dans La Croiz des 8-9 décembre, nous avions
traduit unctio infirmorum par « onction des infirmes »;
ce n'était pas seulement par souci de précision, le latin
ayant des termes propres pour désigner les malades
« aegroti, aegrotantes »; ¢’'était surtout par souci pastoral.
En effet, ce sacrement ne doit pas étre réservé exclusivement
aux malades: on doit aussi le donner aux vieillards affaiblis,
aux blessés, aux accidentés, et le mot infirmi englobe tous
les cas. Mais « infirme » a pris en francais une acception



=

1H0 COMMENTAIRE DE LA CONSTITUTION

trop restreinte : il n’y a aucune raison de donner ce sacre-
ment & un aveugle ou un boiteux.

Le changement de nom importe parce qu’il engage une
meilleure orientation de la doctrine, et par suite de la pra-
tique. Ce sacrement n’est pas seulement le sacrement de
ceux qui se trouvent a toute extrémité. Aussi, le temps
opportun pour le recevoir est déja certainement arrivé lors-
que le fidéle commence a étre en danger de mort par suite
d’affaiblissement physique ou de vieillesse. On notera que
in periculo mortis est d’autant plus différent de in articulo
mortis que 'on parle ici de commencer a étre en danger. ..
Notre texte ne rappelle pas, sans doute parce que c’est trop
évident, les avantages de cette discipline pour une réception
fructueuse du sacrement. Le Code (c. g44) signalait déja
« qu’il faut veiller, avec tout le z&le et la diligence possibles,
a ce que les malades le regoivent lorsqu’ils sont pleinement
maitres d’eux-mémes » (« sui plene compotes »), et le rituel
explique ensuite : « c’est-d-dire en un temps, si c¢’est possi-
ble, ou leur esprit et leur raison ont encore leur pleine vi-
gueur, pour qu'afin de recevoir avec plus d’abondance la
grace du sacrement, ils puissent mettre en ceuvre leur foi,
et le pieux vouloir de leur dme, tandis qu'on les oint de
I’huile sainte » (t. VI, cap. 1, n. 1). Et comment la célébra-
tion de ce sacrement disposera-t-elle au mieux les fidéles a
recevoir fructueusement celle grace, a rendre a Dieu le culte
voulu et a exercer la charité (art. 5g), comment pourront-ils
fournir une participation consciente et active, s’ils sont dans

le coma ?

74. Un rituel continu a déja été accordé a la France par
le décret de la Congrégation des rites du 3o octobre 1953 que
I’'on trouve dans la deuxiéme édition (1956) du Rituel latin-
francais.

Mais ce rituel continu gardait 1’'ordre du Rituel romain :
pénitence, eucharistie, extréme-onction, tandis que notre
article rétablit pour toute 1’'Eglise 1’ordre normal des sacre-
ments : pénitence, onction, viatique, qui avait déja été réta-
bli dans le Ritus continuus de la Collectio rituum allemande
de 1950 et reconnu comme coutumier en France dans le
rituel bilingue cité plus haut (p. ¢8; cf. P.-M. Gy dans EEP,
p. 619). En effet 1'eucharistie est la fin de tous les sacre-




L ONCTION DES MALADES 101

ments, 1'aboutissement de leur célébration (III* P., qu. 65,
art. 3, « secundo » et « tertio »). De plus, pénitence et onc-
tion sont des rites purificateurs qui préparent a 1’eucharistie
et doivent donc la précéder : « Parla pénitence et 1'extréme-
onction I’homme est préparé a recevoir dignement le corps
du Christ » (S. Th., ibid.). Au reste, si I’on administre 1’onc-
tion a ceux qui commencent a étre en danger de mort
tandis que le viatique est donné au dernier moment, 1'ordre
normal sera nécessairement respecté.

75. Le nombre des onctions sera adapté aux circonslan-
ces, ce qui n’apporterait rien sil’on permettait seulement par
la de toujours omettre I’'onction des reins, et de supprimer
celle des pieds « pour n’importe quel motif raisonnable »
(CIC, c. 947, § 2 et 3). Cela signifie-t-il que les onctions ne
se feraient plus sur les sieges des sens, considérés comme
sources de péché et « racines de la maladie spirituelle »
(Supp. qu. 32, art. 5), ainsi que le suppose la formule sacra-
mentelle qui ne parle que de rémission du péché ? Si on
les applique aux membres plus touchés par la maladie,
comme on l’'a fait jadis (cf. J.-Ch. Dimier, op. cit., pp. 43 et
57), on soulignera davantage 1’effet de guérison corporelle.

Les oraisons qui appartiennent au rite de l'onction des
malades seront révisées pour correspondre aux diverses
situations des malades qui recoivent le sacrement. Les orai-
sons actuelles demandent toutes, pour le sujet de 1'onction,
le retour & la santé, la reprise des activités ordinaires et la
réintégration dans l'assemblée liturgique. Si on les pro-
nonce en langue vivante, elles apporteront beaucoup d’es-
pérance et de réconfort aux malades encore capables de
guérir. Dites sur d’autres, elles apparaitront comme une
amere dérision, et il conviendrait donc d’employer des orai-
sons appropriées a une onction véritablement « exiréme »
ce qu’elle peut étre en bien des cas (crise subite, accident,
ete.). On peut pourtant se demander si 1’existence de ce dou-

ble formulaire ne fournira pas un prétexte pour retarder le
sacrement.



|
)

—
o
R

COMMENTAIRE DE LA CONSTITUTION

Les ordinations

76. Les allocutions de U'évéque au début de chaque ordi-
nation ou consécration peuvent se faire dans la langue du
pays. Rien n’est plus logique. Ces allocutions, le mot 1’in-
dique, s’adressent a quelqu’un : soit aux seuls ordinands,
soit a lous les assislants; ils convient donc qu’elles soient
intelligibles. L’emploi de la langue vivante sur ce point
peut commencer immédiatement avec une traduction
approuvée selon la procédure de 1'article 36. Mais certaines
de ces allocutions risquent alors pour le moins d’étonner :
ainsi celle qui exhorte les futurs sous-diacres & ne plus étre
désormais négligents, paresseux, portés au vin, et légers
dans leur conduite. De méme, les fideles ne seront-ils pas
surpris d’étre consultés lorsqu’il est vraiment un peu tard
pour arréler les ordinands au seuil du sacerdoce ? L'em-
ploi de la langue vivante, ici encore, appellera done¢ impé-
rieusement la révision des riles quant aux textes. Leur
révision quant aux cérémonies s’impose pour diminuer
la fréquente accumulation de rites qui font double emploi
(CE.artiidk):

La permission donnée a tous les évéques, présents a une
consécration épiscopale, de participer & l'imposition des
mains renoue avec une tres antique tradition, puisque celte
pratique est déja prescrite au 3° siécle dans la Tradilion
Apostolique d’Hippolyte : « Qu’on ordonne comme évéque
celui qui a été choisi par tout le peuple. Lorsqu’on aura
prononcé son nom et qu’il aura été agréé par tous, le peu-
ple se rassemblera avec le college des prétres (presbylerio)
et les évéques qui sont présents, le dimanche. Du consente-
ment de tous, que ceux-ci imposent les mains... » (Coll.
« Sources chrétiennes », n° 11, pp. 26-27). « L’élu est agrégé
a l'ordo episcoporum par un acte collégial » (B. BotrTe,
Caractére collégial du presbytérat et de l'épiscopal, p. 112,
dans Etudes sur le sacrement de U'Ordre, coll. « Lex
Orandi », n° 22, Paris, 1957). Cette pratique liturgique con-
tribuera donc A remettre en lumiere la collégialité de 1'épis-
copat, et cette petite phrase de notre Constitution tend la
main, si 1’on ose dire, & la Constitution De Ecclesia d'une
prochaine session conciliaire.




LE RITUEL DU MARIAGE : 103

Le mariage

77. Le rite de célébration du mariage qui se trouve dans
le rituel romain sera révisé et enrichi... Chacun sait com-
bien ce rituel est pauvre. En effet, il « a voulu codifier en
quelque sorte les usages des diverses régions pour les propo-
ser 4 I'ensemble de 1'Eglise latine. Ce faisant, il les a réduits
4 une sorte de dénominateur commun extrémement squelet-
tique (P. JouneL, La liturgie romaine du mariage, dans LMD
50, p. br). Celte pauvreté d'un canevas prescrivant le mi-
nimum indispensable vient de ce que 1'on a voulu fixer des
formalités de caractére surtout juridique, selon la doctrine
commune depuis plusieurs sieécles dans 1'Eglise romaine,
qui fait coincider le sacrement avec le contrat. On s’est donc
soucié d’assurer un contrat valide selon les déterminaticns
dirimantes que 1'Eglise au Concile de Trente s’est reconnu
le pouvoir de stipuler (Session 24, can. 4, Denz. g74). Il
faut, en vertu du décret Tametlsi de 1563, que les époux
échangent leurs consentements en présence du curé; mais,
‘pour mettre un terme aux mariages par surprise, le décret
Ne temere de 1907, entre autres précisions nouvelles, a
exigé que le curé intervienne activement dans cet échange*.
Ces régles sont condensées dans le canon 1095, § 1 : « Le
curé et 1'Ordinaire du lieu assistent validement au mariage :
... 3° Pourvu que, sans élre contraints par une violence ou
une crainte graves, ils demandent et recoivent le consente-
ment des contractants, » C’est Ia ce qu’on appelle la « forme
tridentine », indispensable pour les catholiques (c. 1099).

Mais noire Constitution souhaile que ce minimum soit
enrichi pour que le sacremen!t ne soit pas seulement valide,
mais qu’il puisse signifier plus clairement la grdce du sacre-
ment et souligner davantage les devoirs des époux. D’ apres
I'article 78, ce dernier but sera surtout atteint si I’on amende

4. Décret Tametsi, chap. 1. Texte et traduction dans Hereve-LeEcLercq, His-
toire des Conciles, 1. X, 2° partie, par A. MicueL, Paris, 1938, pp. 554-556.

Le décret Ne temere modifie le mode d’assistance du curé, Il « n’est plus
un témoin purement passif, ou surpris, ou contraint. Il est un témoin volon-
taire, ayanl été préalablement invité et ayant mené 'enquéte requise pour
la licéité; il est un témoin libre : loute contrainle ou violence grave 2a
son endroit serait cause de nullité; enfin il est un témoin actif puisqu’il doil

requérir le consentement des époux ». A. Brior, Dictionnaire de Théol, cath.,
art, Propre curé, col. 740,



104 - COMMENTAIRE DE LA CONSTITUTION

la bénédiction nuptiale de facon a souligner que les deuz
époux ont des devoirs égaux de mutuelle fidélité, alors que,
dans son état actuel, elle ne concerne que 1'épouse. Cette
révision reléve de l'autorité centrale, c’est-a-dire de la com-
mission postconciliaire.

Quant au rituel proprement dit, il sera enrichi par 1'ac-
ceptation d’usages locaux que, en France, I’adoption de la
liturgie romaine au 19° si¢cle avait trop vite abandonnés?®.
Le décret Tamelsi avait lui-méme favorisé ce maintien de
rituels approuvés et de coutumes particuliéres, dans le texte
que reproduit le deuxie¢me alinéa de notre article, et cette
clause se retrouve dans le Rituel romain (t. VIII, ¢h. 2, n° 6)
et dans le Code (¢. 1100).

Ces usages des lieux et des peuples pourront étre récupérés
par des rituels particuliers qu’élaborera 1'autorité territo-
riale désignée a I’article 22, § 2. On obtiendra donc ainsi,
dans chaque pays ou région, un rituel unique, mais qui
admetira sans doute des variations locales selon les diocéses.
La grande diversité qui en résultera n’aura d’autre limite
que le maintien de la « forme tridentine » : les assemblées
épiscopales pourront élaborer, selon Uarticle 63, un rile
propre... mais a condition expresse que le prétre qui assiste
au mariage.demande et recoive le consentement des contrac-,
tants.

78. Ce rite propre devra en outre tenir compte de nou-
velles régles qui sont ici spécifiées. Tout d’abord le mariage
sera célébré ordinairement au cours de la messe apreés la
lecture de l'évangile et ’homélie, avant I’ « oratio fide-
liwum ». On universalise ainsi un usage existant déja en
certains lieux, par exemple au diocese de Metz (Rituale ma-
trimonii ad usum dioecesis metensis, Metz, 1962). La céré-
monie du mariage, perdant son allure trop purement juri-
dique, s’insérera dans une liturgie, celle de la messe (de
méme la confirmation : article 71, et la profession reli-

5. Si Rome a souhaité, depuis saint Pie V, 1'unilé pour le missel el le
bréviaire, elle a toujours admis une grande diversité pour le ntugl : nolire
Constitution n’innove pas sur ce point. L’unification réalisée en _I'rance au
19¢ sidcle a souvent dépassé les souhaits de Dom Guéranger lui-méme, 2
qui il serait injuste d’en imputer les excds (cf. Dom F. Caerowr, Liturgtes
néo-gallicanes dans Liturgia, Paris 1930, p. 872. Dom O. Rousseau, Histoire du
mouvemeril liturgique, coll. « Lex Orandi », n° 3, Paris 1945, pp. h1-43).




LE RITUEL DU MARIAGE 155

gieuse : article 80). La célébration du sacrement sera pré-
cédée par la priere, la proclamation de la Parole de Dieu et
sa catéchése dans I'homélie : le « discours de mariage »
relrouvera ainsi sa vraie qualité religieuse. La priére des
fidéles suivra, comme dans toute messe (art. 53), mais sans
doute aura-t-elle un libellé adapté, au moins partiellement,
a la circonstance.

On voit done que 1'élaboration d’'un rituel particulier,
s’il peut étre entrepris et promulgué sans délai par 1'épis-
copat, n’aura son statut définitif que lorsque sera achevée
la réforme universelle de la messe : en ce qui concerne le
développement des lectures (art. 51), la composition de
I'oratio fidelium et 'amendement de la bénédiction nup-
tiale.

Pour le mariage célébré sans messe, l'épitre et I'évangile
pour la messe de mariage seront lus au début du rite. Cette
clause signifie qu’'une telle célébration doit profiter des
améliorations apportées a la liturgie du mariage et ne pas
se réduire, elle non plus, a une formalité juridique. On peut
se demander si, ici aussi, une plus grande variété de lectures
n’est pas souhaitable. La limitation & Eph. 5, 22-33 et a Mt.
19, 3-6 est relativement récente et la tradition, tant occiden-
tale qu’orientale, a connu un choix beaucoup plus large
(cf. P. JouneL, art. cit. pp. 43-44).

La bénédiction sera toujours conférée aux époux : la
prescription du code l'interdisant en dehors de la messe
(c. 1101, § 1) était atténuée déja par l'insertion au Rituel
dans 1'édition typique de 1952, t. VIII, ch. 3, d’une formule
a employer par indult apostolique. Cette formule aurait
besoin, elle aussi, d’étre révisée et enrichie. Mais la mention
qui en est faite correspond & un souci pastoral évident
que les mariages sans messe — qui sont assez souvent des
mariages de pauvres gens, ou de chrétiens peu prati-
quants — ne fassent pas figure de cérémonies au rabais,
trop vite expédiées. Ainsi peut-on penser que la lecture de
I'épitre et de 1'évangile appelle aussi une homélie, et que
la priére des fidéles aurait sa place, apres l'échange des
consentements. La bénédiction nuptiale apparaitrait alors
comme une réponse de Dieu a la supplication de tous.



SR

156 COMMENTAIRE DE LA CONSTITUTION

Sacramentaux et benédiclions

79. La révision du riluel, en ce qui concerne les sacra-
mentaux, se fera selon deux principes : En tenant pour
réegle primordiale la participation des fidéles consciente,
active et facile. Cette premiére regle apportera un chan-
gement important, mais salutaire. Par la plupart des béné-
dictions en effet, les clercs, soit devant les fidéles, soit en
leur absence, rendent bénits et sanctifiants des objets que les
fideles se contentent de recevoir et d’emporter, ce qui les
expose a attacher plus d'importance & des choses qu’a leur
propre réacltion vivante et religieuse de croyants.

Deuxiéme principe : En étant altentif aux nécessités de
notre époque. Ceci peut amener a ajouler de nouveaux
sacramentaux. Mais ne serait-il pas désirable également
(qu'on en supprime un bon nombre, qui semblent un peu
archaiques et folkloriques (par exemple la craie de 1I'Epi-
phanie, les cierges, le pain, le vin, 1'eau et les fruits conire
le mal de gorge, le jour de la Saint-Blaise...).

Les bénédictions réservées seronl en trés pelit nombre
el seulement en faveur des évéques ou des Ordinaires
ceci devrait amener la suppression ou la libération des
53 bénédictions d’objets de piété réservées aux membres de
diverses sociétés religieuses, ou communiquées a leurs afli-
liés (Rit. rom. de 1952, t. IX, ch. 11) et parmi lesquelles on
trouve la bénédiction de I’anneau de saint Joseph (n® 41) el
de 1’huile en I’honneur de saint Sérapion (n° 49g).

Certains sacramentaux pourraien! étre administrés par des
laics, ce qui obligera & modifier le ¢. 1146. Car si les laics
peuvent étre ministres de sacrements — du baptéme et,
dans un sens assez différent, du mariage —, on ne voit pas
pourquoi, en vertu du sacerdoce commun de 1'Eglise, dont
ils seront alors plus spécialement les représentants et les
ministres, ils ne pourraient pas administrer cerlains sacra-
mentaux, car ceux-ci, en général, contribuent a sanctifier les
diverses circonstances de la vie (art. 60), presque tous les
événements de la vie, et A orienter vers la sanctification de
I’homme et la louange de Diew presque tout usage honora-
ble des choses matérielles (art. 61).




BENEDICTIONS ET SACRAMENTAUX 157

La profession religieuse

80. Le rite de la consécration des vierges, qui se trouve
au Ponlifical romain sera soumis a révision parce (ue,
comme les Ordinations, quoique & un moindre degré, il a
subi des additions et comporte des répétitions (cf. art. 34).

On composera un rite de la profession religieuse et de la
rénovation des veeux en vue d’'une plus grande unité, so-
briété et dignité. Unilé, pour réduire la diversité excessive
des cérémonials échafaudés par les divers fondateurs et 1é-
gislateurs; sobriété, parce que ce rite est un acte juridique et
liturgique qui n’a pas a se développer, comme il arrive dans
quelques congrégations, en une sorte de prédication con-
ventionnelle et prolixe de tous les aspects de la vie religieuse;
dignité en abolissant les usages plus ou moins mélodrama-
liques, et pénibles pour les familles, ainsi que les accessoires
de gotlit douteux : robe de mariée, voile mortuaire, couronne
d’épines, etc.

(e rite étant de portée universelle, et devant assurer une
certaine unité entre des congrégations répandues dans le
monde entier, sa révision relévera évidemment de la com-
mission postconciliaire. _

Il est louable que la profession religieuse se fasse au
cours de la messe comme chez les Bénédictins, les Cister-
ciens el les Chartreux, bien que la régle de saint Benoit ne
le mentionne pas (ch. 58) sinon pour l'oblature des enfants
(ch. 5g). La profession religieuse est un renouvellement
solennel des engagements du baptéme par lesquels le chré-
tien devient capable d’unir son sacrifice spirituel a celui du

Christ; il est done d'une haute signification qu’elle ait lieu
a 1'offertoire.

Les funérailles

81. La mort du chrétien est sa Pdque personnelle : il
meurt pour ressusciter. Il est évident que le rite des funé-
railles aurait besoin d’étre révisé pour exprimer de fagon
plus évidente le caractére pascal de la mort chrétienne. Dans
la liturgie actuelle, qui comporte tant d’éléments admira-
bles comme le « Subvenite » et 1" « In paradisum », certai-



-

158 COMMENTAIRE DE LA CONSTITUTION

nes pieces sont bien lugubres et mériteraient d’étre rem-
placées. On voit mal des funérailles ot 1'on chanterait en
langue vivante un équivalent exact du Libera, ce répons
imprégné d’angoisse et de terreur plus que d’espérance chré-
tienne. Ce n’est pas a dire que le rite révisé des funérailles
ne devrait pas garder une note marquée de tristesse et de
crainte. L'Eglise est une mére qui compatit au deuil de ses
enfants, el ceux que nous ensevelissons sont des pécheurs :
il serait done excessif de donner & leurs funérailles un carac-
tere triomphal.

Méme en ce qui concerne les couleurs liturgiques : on
sait que le symbolisme des couleurs varie selon les régions.
Ainsi, dans tout I'Extréme-Orient, le blanc est une couleur
funeébre. C’est pourquoi le Nouveau Code des rubriques avait
déja donné pouvoir en ce domaine aux assemblées épisco-
pales (n° 117).

82. Le rite de l'ensevelissement des tout-petits (Rituel,
t. VII ch. 7), c’est-a-dire des enfants baptisés morts avant
I'usage de la raison (ibid., n° 1), sera révisé : il est plein de
joie, ce qui est normal aux yeux de la foi. Mais il convien-
drait peut-étre de ne pas sembler méconnaitre la souffrance
des parents. -

On le dotera d’une messe propre. Chose étrange en effet,
ni le rituel ni le missel romains n’ont prévu cette messe;
aucune messe de défunts ne peut convenir, puisqu’elles
implorent toutes le pardon des péchés; aucune oraison ne
concerne les enfants parmi les dix-sept groupes d’Orationes
diversae pour les défunts. Certains pasteurs célébrent la
messe des saints Anges, ce qui est d’une pédagogie discuta-
ble. D’autres emploient la messe des saints Innocents, qui
convient beaucoup mieux : elle célebre la gloire de ces pelits
saints, mais elle compatit & la douleur des meéres. Les mis-
sels gallicans avaient une trés belle messe, dont M. Jounel
a donné un spécimen dans La Maison-Dieu, n° 44 (Session
de 1955 sur les funérailles chrétiennes), pp. 136-137.

[A.-M. R.]




