
Source gallica.bnf.fr / Les éditions du Cerf

La Maison-Dieu : cahiers de
pastorale liturgique

https://www.bnf.fr
https://gallica.bnf.fr


Service national de la pastorale liturgique et sacramentelle
(France). Auteur du texte. La Maison-Dieu : cahiers de pastorale
liturgique. 1964-01.

1/ Les contenus accessibles sur le site Gallica sont pour la plupart
des reproductions numériques d'oeuvres tombées dans le
domaine public provenant des collections de la BnF. Leur
réutilisation s'inscrit dans le cadre de la loi n°78-753 du 17 juillet
1978 :
 - La réutilisation non commerciale de ces contenus ou dans le
cadre d’une publication académique ou scientifique est libre et
gratuite dans le respect de la législation en vigueur et notamment
du maintien de la mention de source des contenus telle que
précisée ci-après : « Source gallica.bnf.fr / Bibliothèque nationale
de France » ou « Source gallica.bnf.fr / BnF ».
 - La réutilisation commerciale de ces contenus est payante et fait
l'objet d'une licence. Est entendue par réutilisation commerciale la
revente de contenus sous forme de produits élaborés ou de
fourniture de service ou toute autre réutilisation des contenus
générant directement des revenus : publication vendue (à
l’exception des ouvrages académiques ou scientifiques), une
exposition, une production audiovisuelle, un service ou un produit
payant, un support à vocation promotionnelle etc.

CLIQUER ICI POUR ACCÉDER AUX TARIFS ET À LA LICENCE

2/ Les contenus de Gallica sont la propriété de la BnF au sens de
l'article L.2112-1 du code général de la propriété des personnes
publiques.

3/ Quelques contenus sont soumis à un régime de réutilisation
particulier. Il s'agit :

 - des reproductions de documents protégés par un droit d'auteur
appartenant à un tiers. Ces documents ne peuvent être réutilisés,
sauf dans le cadre de la copie privée, sans l'autorisation préalable
du titulaire des droits.
 -  des reproductions de documents conservés dans les
bibliothèques ou autres institutions partenaires. Ceux-ci sont
signalés par la mention Source gallica.BnF.fr / Bibliothèque
municipale de ... (ou autre partenaire). L'utilisateur est invité à
s'informer auprès de ces bibliothèques de leurs conditions de
réutilisation.

4/ Gallica constitue une base de données, dont la BnF est le
producteur, protégée au sens des articles L341-1 et suivants du
code de la propriété intellectuelle.

5/ Les présentes conditions d'utilisation des contenus de Gallica
sont régies par la loi française. En cas de réutilisation prévue dans
un autre pays, il appartient à chaque utilisateur de vérifier la
conformité de son projet avec le droit de ce pays.

6/ L'utilisateur s'engage à respecter les présentes conditions
d'utilisation ainsi que la législation en vigueur, notamment en
matière de propriété intellectuelle. En cas de non respect de ces
dispositions, il est notamment passible d'une amende prévue par
la loi du 17 juillet 1978.

7/ Pour obtenir un document de Gallica en haute définition,
contacter
utilisation.commerciale@bnf.fr.

https://www.bnf.fr
https://gallica.bnf.fr
https://www.bnf.fr/fr/faire-une-utilisation-commerciale-dune-reproduction
mailto:utilisation.commerciale@bnf.fr


CHAPITRE IV

L'OFFICE DIVIN

La réforme de l'office divin était la partie la plus difficile
du programme liturgique du Concile et ce fut aussi la plus
discutée. Après la réorganisation et l'allégement de la réci-
tation du Psautier réalisés par saint Pie X, qui apparaissent
aujourd'hui insuffisants, la question de l'office divin s'est
posée avec une nouvelle acuité depuis la dernière guerre.
Elle fut étudiée à nouveau sous Pie XII et Jean XXIII par la
commission pour la réforme liturgique générale, qui pro-
posa ses conclusions dans un mémoire daté de 1957. Les
décisions effectivement adoptées ne furent que très par-
tielles : en les promulguant, Jean XXIII déclara qu'il remet-
taitle problème de fond au Concile, mais lui-même demeu-
rait très hésitant devant toute réforme de l'office. Il semble
qu'une fraction notable de l'assemblée conciliaire ait par-
tagé une telle hésitation, pressentant la gravité de ce qui
était en jeu pour l'Eglise et ses prêtres, et que les Pères ne
se seraient pas prêtés à une transformation radicale de l'of-
fice pratiqué en Occident depuis des siècles.
Pourquoi une réforme de l'office est-elle si difficile?
Il faut reconnaître que depuis un millénaire l'office ro-

main n'a pas subi de modifications fondamentales, si ce
n'est que la célébration en commun est devenue l'exception
à l'époque moderne. Or le monde, les conditions de vie et
même la manière de voir le sacerdoce ont profondément
changé. Pour que, dans un monde nouveau, la prière de
l'Eglise et spécialement celle des prêtres soit réelle, c'est-à-
dire pour que les cœurs glorifient réellement Dieu et que

4

la vie en soit sanctifiée, des changements dans l'office divin



sont nécessaires. Mais ils sont plus difficiles que dans d'au-
tres parties de la liturgie.
Pour la messe et chacun des sacrements, l'Eglise se trouve

en présence d'un certain nombre de données de structure
qui appartiennent au sacrement même ou remontent à l'âge
apostolique: toute réforme sera guidée par le souci de met-
tre en valeur cette structure. Pour l'office divin il n'en va
pas de même. L'Eglise n'a pas reçu du Christ une structure
fondamentale de l'office: c'est à elle de la choisir, et le
choix n'est pas aisé. Car l'enseignement du Christ lui mon-
tre qu'elle est placée entre deux exigences évangéliques:
l'exigence de la prière et l'exigence missionnaire. Elle ne
peut choisir entre ces exigences, elle doit les servir toutes
les deux, et la fidélité à cette tension évangélique est la con-
dition, assurément fort grave, de toute réforme de l'office
divin.
D'autre part, l'économie générale de l'office divin,

que l'Eglise a la liberté de changer radicalement ou
de garder en substance telle qu'elle l'a héritée de la
Tradition, forme un tout dont les parties se tiennent.
Il n'est pas possible d'en changer une partie sans porter
atteinte à l'ensemble, et le réformateur doit penser à l'équi-
libre général jusque dans des modifications apparemment
secondaires.

Théologie de l'office divin

Les trois premiers articles du chapitre, auxquels on peut
joindre l'invitation aux prêtres de l'article 86 et diverses
indications données dans la suite du texte, énoncent les
principaux éléments d'une doctrine de l'office.

L'office de louange, œuvre du Christ et de l'Eglise

83. En premier lieu l'office divin, comme toute la litur-
gie, est à comprendre à l'intérieur de l'histoire du salut et
en rapport avec le sacerdoce du Christ. L'article 83 rap-
pelle brièvement cette doctrine, déjà développée au cha-
pitre premier. Ce n'est pas seulement Medintor Dei, dont



les expressions sont ici reprises, c'est toute la tradition, en
Occident comme en Orient, qui, inspirée par l'épître aux
Hébreux et l'Apocalypse, voit essentiellement dans l'office
divin une participation à la louange céleste et une anti-
cipation de la liturgie eschatologique, une supplication
aussi pour le salut du monde et l'avènement du royaume,
comme pouvait l'être le Maranatha des premiers chrétiens,
« attendant et hâtant l'avènement du jour de Dieu »
(2 Pierre 3, 11).
Cette prière céleste a été ouverte aux hommes par l'in-

carnation du Christ et son sacerdoce et, dans l'attente de
la Parousie, le sacerdoce du Christ continue à s'exercer par
l'Eglise. Il s'exerce dans l'eucharistie et les sacrements,
mais l'exercice du sacerdoce du Christ est plus large que
les sacrements: il s'étend à l'office divin qui est, comme
dit l'article 90, la prière publique de l'Eglise, et se prolonge
encore d'une autre façon — alliis modis — dans toute la
prière du peuple chrétien.

84. En second lieu, l'office divin consacre et sanctifie
tout le déroulement du jour et de la nuit (art. 84; cf. art. 88).
Cette consécration des heures par la prière est même an-
térieure à l'établissement, vers le 4e siècle, d'une prière
publique de l'Eglise au sens où nous l'entendons aujour-
d'hui. Tertullien, Hippolyte et Origène en parlent déjà,
et la sanctification des heures par la prière est pour la
tradition chrétienne la plus ancienne la manière dont tout
baptisé doit répondre à l'invitation du Christ: prier sans
cesse, — et se situer par la foi dans les derniers temps de
l'histoire du salut. Il est donc normal que la prière publi-
que de l'Eglise se soit, elle aussi, formée selon le rythme
des heures et en reçoive son caractère constitutif, comme
l'a bien rappelé le nouveau code des rubriques (cf. art. 88,
note e).

85. En troisième lieu, l'office divin est la prière publi-
que de l'Eglise (art. 84-85), et repose donc spécialement
sur les ministres de l'Eglise, comme l'enseigne Mediator
Dei à la suite du code de droit canonique (c. 1256) et de la
théologie classique. Ministres de l'Eglise, les prêtres prient
l'office in persona Ecclesiae, et en même temps ils sont les



représentants du Christ dans l'Eglise rassemblée pour la
prière. L'Eglise peut aussi confier une charge analogue, un
service public de prière, à d'autres qu'aux prêtres, comme
elle le fait par exemple pour les moniales (cf. art. 97,notew).
Mais le Concile ne se contente pas de reprendre la doc-

trine classique de la députation à l'office divin: il l'élargit
et la complète. Il étend la prière publique de l'Eglise à
tous les « états de perfection» (art. 98), et surtout il souli-
gne que tous les fidèles participent avec le prêtre à cette
prière publique, et invite ceux-ci à s'y associer le plus pos-
sible (art. 100). Une telle vue de l'office divin est plus ac-
ceptable pour les Orientaux, qui séparent beaucoup moins
que nous la prière du prêtre de celle de l'assemblée, et elle
est réclamée par une saine vue de l'Eglise.
Ainsi compris, l'office divin possède le double caractère

qui a déjà été relevé à l'article 7 à propos de la liturgie
en général: il est à la fois la voix de l'Epouse adressée au
Christ, et la prière du Christ total au Père. Tous ceux qui
assurent cette prière se tiennent devant Dieu au nom de l'E-
glise et accomplissent le rôle glorieux de l'Epouse du Christ,
ce qui est le sens profond de l'expression traditionnelle:
l'office de l'Eglise (art. 85).

Fécondité spirituelle de l'office

86. A cet exposé des caractères essentiels de l'office divin
le Concile a jugé nécessaire d'ajouter une recommandation
aux prêtres engagés dans le ministère pastoral, pour leur
rappeler l'importance de l'office par rapport à leur minis-
tère. On peut y distinguer trois éléments: aux prêtres
comme à tous les baptisés s'adresse l'invitation de saint
Paul (rejoignant celle du Christ) à prier sans cesse. Nous
avons dit au début du commentaire de ce chapitre que cette
invitation est un des deux termes essentiels de la situation
du chétien placé entre Dieu et le monde à évangéliser, entre
la prière et l'engagement apostolique. L'article va plus
loin et ajoute que c'est de la prière que l'œuvre apostoli-
que elle-même tire son efficacité. Enfin, comme l'ont dit
les Apôtres en instituant les diacres, la prière fait partie



avec le service de la Parole de l'essentiel de l'office aposto-
lique et sacerdotal, à quoi les hommes de l'apostolat doi-
vent réserver leur temps par priorité. Il n'est pas dit pour
autant que l'office sacerdotal ne comporte que la prière et
le service de la Parole.

87. Les articles 87-90 traitent de l'office divin en géné-
ral. Le motif de la réforme, dit l'article 87, est d'amélio-
rer l'office, donc la prière des prêtres et de tous ceux qui
le célèbrent dans le monde d'aujourd'hui. L'entreprise a
été commencée par le Siège apostolique: il reste à la pour-
suivre, et à aborder les problèmes essentiels. La réforme,
est-il précisé, ne concerne que l'office romain, non les
autres offices en usage dans l'Eglise latine, l'office béné-
dictin par exemple. Remarquons toutefois qu'il existe des
liturgies particulières qui, sans être romaines au sens tout
à fait strict, ont en commun avec la liturgie romaine leur
structure et bien d'autres éléments: la réforme les concerne
donc dans une large mesure.

Le « cursus » des Heures

88. Cet article énonce l'option générale sur laquelle re-
posent les normes données dans l'article suivant par les
différentes Heures de l'office. Le Concile maintient ce
principe que l'office est fait pour sanctifier la journée
et ses différentes parties: nous en avons déjà souligné
la valeur profonde en commentant l'article 84. Si l'on avait
jugé bon de négliger ce principe, il aurait fallu ou
bien modifier radicalement la structure de l'office, car il
la commande entièrement, ou bien abandonner les prêtres
à une récitation formaliste ne tenant pas compte de la signi-
fication des Heures.
Une fois fait ou maintenu le choix d'un office sanctifiant

les Heures, une première conséquence en découle: le sys-
tème des Heures doit être adapté aux conditions de la vie
actuelle. On verra à l'article suivant les applications de cette
règle aux matines et aux petites Heures. A la fin de l'article
une précision a été ajoutée: il s'agit surtout des condi-
tions de la vie apostolique. Le Concile n'entend pas pré-



juger du cas des nombreuses religions contemplatives qui
prient avec l'office romain ou un office de structure ro-
maine : il est possible que leur office (ou leur horaire) ait
besoin de modifications, par exemple à cause de la faiblesse
des santés ou des exigences du travail manuel, mais leurs
conditions de vie sont différentes de celles du clergé parois-
sial : c'est ainsi qu'on ne voit pas pourquoi il serait néces-
saire d'abréger les matines du dimanche dans les monastè-
res pour cette seule raison que le clergé paroissial est très
occupé le samedi soir.

89. Cet article, qui est le centre de tout le programme de
réforme de l'office divin, énonce les normes selon lesquelles
les différentes Heures devront être révisées.
a) Laudes et vêpres sont traditionnellement les deux

Heures principales, les deux pôles de l'office quotidien,
et devront être traitées comme telles dans la réforme et
dans la vie liturgique. En ajoutant les expressions de prière
du matin et prière du soir, non seulement le Concile rap-
pelle le caractère de ces deux offices, qui est d'ailleurs évi-
dent, mais il invite les prêtres à en faire effectivement
leur prière le matin et le soir. Tous les historiens récents
de l'office divin ont souligné l'importance de ces deux
offices dans la Tradition, et spécialement dans l'office « ca-
thédral », c'est-à-dire dans l'office de la communauté chré-
tienne à l'époque où celui-ci n'avait pas encore adopté tout
le cycle des Heures de l'office monastique. A cette époque,
la structure même des laudes et vêpres avait d'ailleurs un
caractère populaire adapté à la participation des fidèles, et
il y a lieu de se demander si l'article 100, qui invite à une
célébration des Heures principales avec les fidèles, ne de-
vrait pas entraîner la réforme de ces deux Heures de façon
que la participation du peuple soit réellement rendue pos-
sible.
b) Certains souhaitaient que les complies soient conser-

vées, d'autres qu'elles soient supprimées. Le Concile a pré-
féré les maintenir, en marquant bien leur caractère de
prière de la fin du jour. Peut-être ce caractère s'exprimerait-
il mieux dans un office plus court, par exemple d'un seul
psaume.
c) La réforme des matines offre une difficulté particu-



lière. Tout d'abord l'appellation de « matines », qui dési-
gnait anciennement et de façon plus heureuse nos laudes
actuelles, convient mal à un office de la nuit. Plus large-
ment, une fois posé le principe général que la vérité des
Heures doit être restaurée en tenant compte des conditions
de vie d'aujourd'hui, il fallait soit limiter à la nuit le temps
de sa célébration, ce qui n'était pas possible pour le clergé
séculier, soit lui enlever son caractère de prière de la nuit
et ne retenir que celui d'office des lectures. Le texte conci-
liaire accepte la deuxième solution pour la prière extra cho-
rum, ce qui implique que les éléments proprement noctur-
nes devront être supprimés ou rendus facultatifs. Dans la
liturgie chorale les matines resteront la louange de la nuit.
Ceci ne préjuge pas de l'horaire de l'office nocturne: il se
peut que les traditions les plus vénérables de certaines con-
templatives aient besoin d'être révisées à cet égard.
En ce qui concerne le contenu des matines, l'article in-

dique qu'il faudra diminuer la psalmodie et allonger les
lectures. Le déplacement de proportions était généralement
désiré et pouvait se réclamer de la tradition romaine où,
jusque dans le courant du moyen âge, les lectures de ma-
tines étaient plus longues qu'aujourd'hui et faisaient mé-
diter des textes bibliques et patristiques abondants. Depuis
lors, ce sont toujours les lectures, et jamais l'élément psal-
mique, qui ont fait les frais des abrégements de l'office
divin. Il appartiendra à la commission postconciliaire de
réorganiser les lectures de matines de façon que la Parole
de Dieu y nourrisse vraiment la foi, et de chercher de quelle
façon le choix des péricopes pourra le mieux répondre aux
besoins.
d) La suppression de l'heure de prime se justifie à la fois

par la tradition et par les conditions actuelles de l'office
divin. Cette Heure, la dernière à avoir été adoptée dans le
cycle quotidien, apparaît comme un doublet monastique
des laudes, celles-ci étant célébrées de grand matin. La
messe étant depuis devenue quotidienne, les laudes, prime,
la messe et parfois tierce s'accumulent. La cause qui a fait
établir prime ayant disparu, il est normal que cette Heure
ne soit pas maintenue. Certaines prières de prime pour-
raient éventuellement trouver leur place à la fin de laudes.
e) La surcharge du ministère pastoral réclamait un chan-



gement dans les petites Heures. Des solutions diverses
étaient possibles: suppression complète, réduction à uneseule Heure de midi, maintien des petites Heures sous uneforme courte et telles qu'on puisse les dire de mémoire.
La solution adoptée satisfait quelque chose des différentes
positions et, faisant appel à une décision des prêtres, contri-
bue à éduquer le sens de la vérité des Heures. Quant aunombre de psaumes à inclure dans chacune de ces Heures,
ce sera à la commission postconciliaire de le déterminer.

Nature biblique de l'office

90. En continuité avec l'article 88, l'article 90 traite de
la valeur spirituelle de l'office divin pour ceux qui le célè-
brent. Ajouté par le Concile, cet article fait écho aux ré-
flexions présentées à l'assemblée conciliaire par de nom-
breux Pères.
Souvent l'office ne nourrit pas la prière de ceux qui le

récitent. Cela est dû pour une part aux défauts actuels de
l'office lui-même, pour une autre part à un certain manque
de formation du clergé ou à des vues inexactes sur la prière
liturgique. Le Concile a d'abord, dans les articles précé-
dents, pris les principales décisions pour la réforme de
l'office divin. Puis il adjure les prêtres et tous ceux qui
participent à l'office de faire ce qui dépend d'eux pour que
leur prière soit fructueuse.
Parce qu'il est la voix de l'Eglise, l'office participe à ce

caractère général de la liturgie d'être source indispensable
de l'esprit chrétien et de la prière personnelle. Entre prière
liturgique et prière personnelle il y a, non opposition, mais
complémentarité et fécondité de chacun des deux pour
l'autre. Il faut donc aborder l'office dans la disposition d'en
recevoir tout le fruit, et en même temps s'y engager de fa-
çon personnelle: tout le chapitre est ordonné à ce que le
prêtre, célébrant l'office divin avec attention, prie dans son
cœur et soit nourri spirituellement par la fréquentation de
la Parolede Dieu.
S'ils veulent atteindre ce but, ceux qui célèbrent l'office

ont besoin, ajoute le Concile, d'acquérir une meilleure for-
mation liturgique et biblique. Il ne s'agit pas seulement



d'une connaissance et d'une culture mais d'une ouverture
du cœur et d'un goût pour la prière biblique et avant tout
pour la prière des psaumes, éducatrice indispensable de
toute vie spirituelle intense. Seul celui qui a le goût de la
Bible pourra trouver sa joie dans le Bréviaire.
Après avoir mis ceux qui disent l'office devant leur devoir

de développer leur formation biblique, le Concile rappelle
son propos de réforme de l'office romain. C'est un trésor
vénérable, et bien des prêtres ont loué Dieu avec lui au
cours des siècles. Mais l'esprit de prière a plus d'importance
que toute considération de tradition ou d'histoire, et la
réforme veillera à ce que ce trésor soit réellement et large-
ment ouvert au cœur de ceux qui prient aujourd'hui.

*
* *

Les articles 91 à 93 donnent des normes générales pour la
réforme des principaux éléments de l'office divin. Ici
comme ailleurs, la commission préconciliaire, puis la com-
mission conciliaire ont veillé à s'en tenir à des principes
généraux et, sur la proposition de cette dernière, le Concile
a omis un article d'un caractère trop technique. A ceux qui
penseraient que les éléments de l'office ne méritent pas
qu'un Concile œcuménique s'en occupe il suffirait de rap-
peler que, depuis plusieurs siècles, bien des hommes im-
portants dans l'Eglise, ainsi que des conciles particuliers,
ont réclamé à ce sujet des réformes et qu'aucun résultat
substantiel n'a été atteint: l'intervention du Concile a donc
une grande utilité.

Le psautier

91. Au sujet du psautier deux décisions sont prises. En
premier lieu, la nouvelle organisation des Heures prévue
à l'article 89 ne permet plus la récitation de tout le psautier
en une semaine, traditionnelle à Rome dès avant l'époque
de saint Benoît. Le Concile n'abandonne pas pour au-
tant la récitation du psautier. Elle sera distribuée sur un
temps plus long: c'est le cas, probablement depuisl'Anti-



quité, dans l'office milanais, où le psautier est réparti sur
deux semaines ou plus exactement sur dix jours1
La révision du psautier latin avait, comme on sait, été

entreprise par Pie XII, et la version publiée par son ordre
a été l'objet de tout un débat. De ce débat le Concile tire les
conclusions: le principe, posé par Pie XII, de corriger les
erreurs de traduction de la Vulgate, s'impose de toute
évidence. Mais l'abandon du latin des chrétiens, qui (par
la volonté personnelle de ce pape) caractérisait la version
piana, n'a pas été heureux. Il faut que la mise au point
définitive tienne compte à la fois du latin des chrétiens,
de la tradition liturgique dans laquelle s'insèrent les psau-
mes, et des conditions d'une bonne psalmodie (cf. LMD 5,
14,59).
Dans la discussion conciliaire, on a loué à plusieurs

reprises la correction de la Vulgate faite par Dom Robert
Weber en tenant compte de ces divers critères2.
C'est le Concile qui a précisé que la révision du psautier

devait être menée à bien quamprimum : la diversité des
versions en usage ne saurait en effet se prolonger, car elle
porte atteinte à l'unité de la prière.

Les lectures

92. Les lectures bibliques des matines sont actuellement
trop courtes, souvent mal choisies. En demandant une
lecture plus ample et plus riche de la Parole de Dieu, le
Concile ne fait que s'inspirer de l'ancienne tradition ro-
maine, qui a même pratiqué pendant plusieurs siècles la
lecture intégrale des saintes Ecritures dans l'office divin
(cf. note n). L'usage romain est de lire à l'office surtout
l'Ancien Testament, mais il donne aussi une place à saint
Paul (cf. Ordines romani 13 et 14) et faisait autrefois précé-
der l'homélie de la lecture intégrale de l'évangile du jour,
sans que jamais un système parfaitement coordonné se soit

1. Voir les détails donnés par P. Borella, dans M. RHaUTTI, Munuale diStoria liturqica, t. II, 2e éd., Milan, 1955, pp. 685-688. -2. Psaltcrii secundum. Vulgatam Bibliorum Versionem "-Ol'a lieccnsio iti.i-t(l
viihwiSynudi GeneralisAbbatumOrdinis S. Benedicti, GWvaux, iii'h.



établi entre l'office et la messe. La commission postconci-
liaire devra considérer ces questions, ainsi que tout le pro-
blème du choix des péricopes. De quel profit la réussite d'une
telle entreprise pourrait-elle être pour tous ceux qui célè-
brent l'office, et spécialement pour la formation biblique
des prêtres, pour leur prédication et leur catéchèse!
L'abrégement des lectures patristiques, encore aggravé

récemment pour les homélies dominicales, les a souvent
réduites à de simples initia. D'autre part, il y a dans le
bréviaire des passages d'une allégorie trop subtile ou d'une
rhétorique qui n'est plus supportable aujourd'hui, alors
que le répertoire patristique de la liturgie romaine s'est à
peine enrichi depuis sa refonte à l'époque carolingienne.
On ne sort guère du cercle des principaux Pères latins:
Augustin, Léon, Grégoire le Grand, Ambroise. A l'époque
moderne, la connaissance des Pères est devenue bien plus
vaste, et les bréviaires néo-gallicans du 18e siècle ont essayé
d'introduire dans l'office bien des trésors patristiques re-
trouvés3: leurs choix sont trop moralisants, mais ils offrent
une utile contribution à la réforme à venir.
L'article fait aussi mention des docteurs de l'Eglise et

d'autres écrivains ecclésiastiques: là également un choix
attentif et une grande exigence de qualité liturgique seront
nécessaires. L'expérience a montré depuis un siècle que des
textes même remarquables par leur valeur théologique ou
d'une grande autorité, comme des extraits d'encycliques, ne
pouvaient pas toujours s'intégrer à l'office divin et y nourrir
la prière.
La correction des leçons hagiographiques, sans cesse sou-

haitée depuis quatre siècles, et que le Concile réclame à son
tour, est certainement réalisable puisque, depuis 1961, la
Congrégation des rites est en train de la réaliser, avec beau-
coup de zèle et de compétence, pour les propres diocésains
et religieux, malgré quelques résistances insuffisamment
éclairées. Elle devra être menée à bien pour l'office ro-
main lui-même. Il y aura d'ailleurs à considérer non seule-
ment la vérité des textes, mais l'importance à donner au
sanctoral, et plus généralement quelle place doit être attri-
buée dans l'office aux différentes catégories de lectures:
3. Cf. P. SALMON, L'office divin (LO 27), Paris 1959, pp. 181-189.



bibliques, patristiques et hagiographiques. De très brèves
notices seraient peut-être plus indiquées que les leçons
hagiographiques actuelles.

Les hymnes

93. Les hymnes de l'Eglise complètent les psaumes inspi-
rés. Si l'hymnologie occupe moins de place dans la liturgie
romaine que dans les liturgies orientales, il est nécessaire
que dans notre office aussi (et pareillement en toute célé-
bration populaire) les chants inspirés se prolongent et
trouvent en quelque sorte écho dans des chants compo-
sés par l'Eglise. A considérer dans leur ensemble les hym-
nes du bréviaire, par lesquelles tous les siècles sont re-
présentés, certaines sont de grands chefs-d'œuvre de
prière et de poésie, qui ont marqué la piété de l'Eglise;
il en est d'autres qui sont médiocres, trop savantes, ou plus
littéraires que priantes, selon le goût de la Renaissance
pour la latinité classique et la mythologie, qui condui-
sit le pape Urbain VIII à faire corriger la latinité chré-
tienne des hymnes anciennes de l'office. Tout cela réclame
des changements ou des suppressions. Certaines hymnes
pourraient être remplacées par d'autres qui ne sont pas
actuellement dans le bréviaire.
Pour ceux qui savent le latin, les hymnes sont, il faut

l'avouer, d'un accès plus difficile encore que les lectures
patristiques et une traduction, même excellente, aura de
la peine à leur en faire goûter toute la saveur.

Après les articles 83-86 et 87-93, qui concernent surtout
la nature de l'office et les principes de sa réforme, les
articles 94 à 101 traitent les différentes questions que pose
sa célébration: le temps de la récitation (94), son obliga-
tion (95-97), la participation des « états de perfection »
à la prière publique de l'Eglise (98), la célébration de l'of-
fice en commun ou avec les fidèles (99-100) la langue à em-
ployer (101).



Le temps de la récitation

94. Le principe que l'office est fait pour consacrer la
journée a été affirmé à l'article 84; aux articles 88-89 il a
servi de base à la réforme; il est repris ici comme norme de
la célébration. Sans modifier la discipline en vigueur (ce
qui est fait par ailleurs en ce qui concerne les petites Heures)
ni par exemple limiter à une demi-journée l'obligation de
la récitation de laudes et de vêpres, le Concile rappelle une
nouvelle fois l'importance de la sanctification effective des
Heures: celle-ci est liée au but même de l'office divin,
donc à une prière fructueuse et spirituellement nourrissante.
Elle ne devrait pas être difficile à réaliser si l'on adopte
laudes et vêpres comme prières du matin et du soir, comme
le demande l'article 89.

Obligation

95. Les articles 95-96 reprennent dans son ensemble et
modifient sur certains points la discipline de l'obligation
de l'office, d'abord pour les diverses communautés as-
treintes au chœur (95) puis pour les clercs dans les ordres
sacrés (96).
Les communautés astreintes au chœur4, lesquelles ont

à célébrer l'office divin avec la messe conventuelle qui en
constitue l'élément central et le sommet5, accomplissent
l'office divin de la façon la plus pleine et ont ainsi à as-
surer un grand service d'Eglise. Ces communautés sont de
deux catégories.
La première considérée ici est celle des ordres religieux

comportant, d'après le droit ou leurs constitutions, la
liturgie chorale: chanoines réguliers, moines et moniales,
une partie des autres familles religieuses de vœux solennels.
L'office continuera à y être célébré, compte tenu des pré-

4. Sur la distinction entre office « choral » et « office en commun »,
cf. l'Instruction de 1958, avec le commentaire d'A.-G. MARTIMORT, Liturgie etmusique (LO 28), Paris, ), p. 106; cf. Nouvelles Rubriques, n° 140.
5. Cf. CIC 413, S 2; Instruction de 1958, n° 35; Nouvelles Rubriques, n° 285.



cisions de l'article 610, § 1 du code, qui reste en vigueur.
On notera que l'office des communautés religieuses de
vœux non solennels n'est pas concerné par le présent
article: c'est rubricalement parlant un office célébré in
communi.
La seconde catégorie est celle des chapitres cathédraux

et, dans les pays où ils existent, des chapitres collégiaux:
leurs obligations restent inchangées. La célébration chorale
est leur première raison d'être, mais, remarquait naguère
M. Martimort, leur office pose aujourd'hui des problèmes
qui dépassent la bonne volonté des intéressés6.
Tous les membres de ces communautés, chanoines, reli-

gieux constitués dans les ordres majeurs, réguliers et mo-
niales de choeur profès solennels, ont à réciter indivi-
duellement les Heures auxquelles ils n'auraient pas pris
part en chœur. A la différence de l'article 96, l'article 95
§ c ne renvoie pas à l'article 89. C'est-à-dire que, aux
termes de la loi conciliaire, religieux de chœur et chanoines
absents de la célébration chorale des petites Heures ont à
dire celles-ci et ne peuvent en choisir une seule au lieu
des trois. Les vocations des divers ordres réguliers étaient
trop diverses pour que le Concile puisse prendre une déci-
sion sur ce point. Pour ceux des ordres dont la vocation
inclut le ministère pastoral ou apostolique, ce point pourra
être réglé par le droit particulier ou les constitutions.
On notera enfin que la mention exceptis conversis ne

préjuge en rien des recherches faites ici ou là en vue d'aban-
donner la distinction entre religieux de chœur et religieux
convers: l'article ne fait que reprendre les termes du ca-
non 610, S 3.

96. Pour les clercs non obligés au chœur et qui sont
dans les ordres majeurs, l'article modifie l'obligation de
l'office divin, telle qu'elle était formulée dans le code
(c. 135), sur un seul point, la faculté de choisir une seule
des petites Heures (cf. art. 89 c). Mais une mention spéciale
est faite de la célébration en commun, celle des commu-
nautés religieuses de vœux non solennels et de toute réu-
nion de prêtres; et la place même de cet article après

G.Liturgieetmusique,p.107.



l'article 95 suggère l'importance première de la prière
chorale ou commune, en orientant déjà vers l'article 99.
97. Cet article, ajouté par le Concile, complète de deux

manières la loi sur l'obligation de l'office divin. La restau-
ration de la semaine sainte a prévu l'omission des vêpres
du jeudi et du vendredi saints, des complies du samedi
saint et des matines pascales par ceux qui prennent part
aux actions liturgiques de ces jours. La première partie
de l'article décide l'extension d'une telle règle à d'autres
actions liturgiques et demande que les cas en soient prévus
dans les rubriques. On pourrait penser, par exemple, à
l'omission de l'Heure correspondant dans le temps à des
actions liturgiques telles que la célébration des sacrements
la prédication, la messe solennelle, la célébration de plus
d'une messe le même jour.
Il peut y avoir des cas particuliers réclamant une dis-

pense de l'office et auxquels la loi ou la seule épikie re-
médient insuffisamment. C'est pourquoi la deuxième partie
de l'article accorde aux Ordinaires, tant des diocèses que des
religieux clercs exempts, la faculté de donner des dispenses
dans des cas individuels: il peut s'agir d'une dispense par-
tielle ou complète, et l'Ordinaire peut aussi remplacer
cette obligation par une autre. La dispense requiert un motif
juste et proportionné, que l'Ordinaire devra apprécier.

Les religieux

98. L'article introduit une nouveauté à propos de l'office
des religieux et religieuses de vœux simples et, de façon
générale, de tous les membres des états de perfection. S'ils
célèbrent l'office divin ou une partie de celui-ci, leur prière
sera officiellement la prière de l'Eglise, et ils seront députés
à prier en son nom. Puisqu'il y a dans le corps de l'Eglise
des membres qui sont spécialement mandatés afin qu'ils
prient pour les autres et pour le Corps entier et se tiennent
au nom du Corps entier devant Dieu, ils devront y puiser
un sens accru de leur devoir de prier, de leur fidélité
à ce devoir et à l'union au Christ seul médiateur devant
Dieu.



La seconde partie va jusqu'à prévoir la même qualité
de prière publique de l'Eglise pour les petits offices utilisés
dans les états de perfection, à la condition qu'ils soient
conformes à l'office divin et approuvés. En plus d'un cas
cette conformation à l'office divin demandera de notables
changements.

Récitation commune et chant

99. Du fait qu'il est la prière publique de l'Eglise, la voix
de tout le Corps mystique, l'office divin comporte en perma-
nence une invitation à la célébration commune; aussi est-
il choquant de se séparer précisément pour accomplir la
prière publique de l'Eglise. Le Concile invite donc tous les
clercs à une telle prière, spécialement lorsqu'ils habitent
ensemble, ou se retrouvent en réunion (cf. Instruction
de 1958, n° 42). L'expérience prouve qu'une telle pratique,
en même temps qu'elle répond à la nature même de l'office,
lui donne une saveur nouvelle. Il est heureux qu'elle se dé-
veloppe dans les retraites sacerdotales, les réunions de prê-
tres, les congrès.
La célébration chorale ou commune de l'office, pour être

heureuse et pour pouvoir porter un témoignage de prière,
réclame de ceux qui l'accomplissent un grand effort de
qualité intérieure et extérieure: en général, la qualité de
l'office reflète la qualité d'une communauté. La même re-
marque vaut naturellement pour le chant de l'office, que
l'article encourage lorsqu'il est opportun.

Participation des fidèles à l'office

100. C'était la pratique ancienne de l'Eglise que la com-
munauté chrétienne se réunissait chaque jour pour l'office
du matin et celui du soir, et il en reste quelque chose dans
certains rites orientaux. La célébration des vêpres, tradi-
tionnelle en bien des paroisses, a presque partout disparu
au cours des dernières années, à cause des conditions nou-
velles du repos dominical, peut-être aussi à cause des diffi-
cultés que l'office offrait jusqu'à présent à la participation



des fidèles. Puissent la possibilitéd'une célébration en lan-
gue vivante, et la manière dont l'office sera réformé, aider
les pasteurs, comme le Concile les y invite spécialement
pour les Heures principales, à regrouper la communauté
chrétienne pour qu'elle aussi sanctifie le temps de l'histoire
du salut par la prière de l'Eglise.
Il se pourra en certains cas qu'à défaut d'une célébration

solennelle le prêtre puisse célébrer telle Heure de l'office
dominical à l'Eglise, avec quelques laïcs.
De tout temps et aussi du nôtre, la grâce de Dieu a donné

à des laïcs le goût de l'office divin, mais peut-être jamais
l'Eglise ne les a-t-elle aussi solennellement invités à s'as-
socier à la prière de l'Eglise et à faire de celle-ci leur propre
prière.

Langue à employer dans l'office

101. Traitant la grave question de la langue de l'office
divin, l'article 101 a été l'objet, d'abord d'un amendement
de la commission centrale préconciliaire, puis d'une très
vive discussion dans l'assemblée conciliaire, toujours sur
le premier paragraphe, qui concerne la langue de l'office
récité par les clercs.
Le texte finalement adopté par le Concile fait l'équilibre

entre deux positions contraires. Il maintient dans l'office
des clercs la langue latine et par là répond aux préoccu-
pations et à la grave insistance de beaucoup de Pères du
Concile. Il pourvoit en même temps au bien spirituel de
ceux qui ne savent pas assez de latin pour prier l'office en
esprit et en vérité. Tout en ne possédant aucun pouvoir de
donner une dispense générale, l'Ordinaire pourra, dans des
cas individuels, donner dispense aux prêtres qui auraient
une trop grande difficulté à comprendre le latin. Rien n'em-
pêche que dans certains cas cette dispense soit partielle, et
porte par exemple sur la langue des leçons de matines. Il est
clair que ce droit de dispenser ne préjuge pas de la nécessité,
pour les candidats au sacerdoce, d'apprendre efficacement
le latin. Ici comme ailleurs, c'est à l'autorité ecclésiastique
territoriale qu'il appartient d'approuver la traduction qui
sera utilisée.
La faculté de dire l'office en langue du pays est offerte



sans restriction à toutes les religieuses et aux religieux nonclercs, ainsi qu'à tous les autres membres des états de per-fection. Elle dépend du supérieur compétent, c'est-à-dire
de l'évêque, sauf dans le cas des moniales soumises à la
juridiction d'un supérieur régulier. Là aussi la traduction
devra avoir été approuvée.
Enfin la même faculté est donnée de plein droit au clercqui célèbre l'office avec un groupe de fidèles ou avec lesmembres des états de perfection.

[P.-M.G.]


