
Source gallica.bnf.fr / Les éditions du Cerf

La Maison-Dieu : cahiers de
pastorale liturgique

https://www.bnf.fr
https://gallica.bnf.fr


Service national de la pastorale liturgique et sacramentelle
(France). Auteur du texte. La Maison-Dieu : cahiers de pastorale
liturgique. 1983-07-01.

1/ Les contenus accessibles sur le site Gallica sont pour la plupart des reproductions numériques d'oeuvres tombées
dans le domaine public provenant des collections de la BnF. Leur réutilisation s'inscrit dans le cadre de la loi n°78-
753 du 17 juillet 1978 :
 - La réutilisation non commerciale de ces contenus ou dans le cadre d’une publication académique ou scientifique
est libre et gratuite dans le respect de la législation en vigueur et notamment du maintien de la mention de source
des contenus telle que précisée ci-après : « Source gallica.bnf.fr / Bibliothèque nationale de France » ou « Source
gallica.bnf.fr / BnF ».
 - La réutilisation commerciale de ces contenus est payante et fait l'objet d'une licence. Est entendue par réutilisation
commerciale la revente de contenus sous forme de produits élaborés ou de fourniture de service ou toute autre
réutilisation des contenus générant directement des revenus : publication vendue (à l’exception des ouvrages
académiques ou scientifiques), une exposition, une production audiovisuelle, un service ou un produit payant, un
support à vocation promotionnelle etc.

CLIQUER ICI POUR ACCÉDER AUX TARIFS ET À LA LICENCE

2/ Les contenus de Gallica sont la propriété de la BnF au sens de l'article L.2112-1 du code général de la propriété
des personnes publiques.

3/ Quelques contenus sont soumis à un régime de réutilisation particulier. Il s'agit :

 - des reproductions de documents protégés par un droit d'auteur appartenant à un tiers. Ces documents ne peuvent
être réutilisés, sauf dans le cadre de la copie privée, sans l'autorisation préalable du titulaire des droits.
 - des reproductions de documents conservés dans les bibliothèques ou autres institutions partenaires. Ceux-ci sont
signalés par la mention Source gallica.BnF.fr / Bibliothèque municipale de ... (ou autre partenaire). L'utilisateur est
invité à s'informer auprès de ces bibliothèques de leurs conditions de réutilisation.

4/ Gallica constitue une base de données, dont la BnF est le producteur, protégée au sens des articles L341-1 et
suivants du code de la propriété intellectuelle.

5/ Les présentes conditions d'utilisation des contenus de Gallica sont régies par la loi française. En cas de
réutilisation prévue dans un autre pays, il appartient à chaque utilisateur de vérifier la conformité de son projet avec
le droit de ce pays.

6/ L'utilisateur s'engage à respecter les présentes conditions d'utilisation ainsi que la législation en vigueur,
notamment en matière de propriété intellectuelle. En cas de non respect de ces dispositions, il est notamment
passible d'une amende prévue par la loi du 17 juillet 1978.

7/ Pour obtenir un document de Gallica en haute définition, contacter
utilisation.commerciale@bnf.fr.

https://www.bnf.fr
https://gallica.bnf.fr
https://www.bnf.fr/fr/faire-une-utilisation-commerciale-dune-reproduction
mailto:utilisation.commerciale@bnf.fr


La Maison-Dieu, 155, 1983, 7-29
Pierre JOUNEL

GENÈSE ET THÉOLOGIE
DE LA CONSTITUTION

SACROSANCTUM CONCILIUM

A u moment où je recueillais mes premières notes en
vue de l'exposé qui m'a été demandé sur les origines
et la théologie de la Constitution conciliaire De

sacra Liturgia, j'ai reçu le numéro de Notitiae contenant
l'étude du P. Manlio Sodi sur cette Constitution et ses
Commentaires de 1964 à ce jour 1. Devant une documenta-
tion aussi abondante, j'ai ressenti une impression d'acca-
blement. Tout n'a-t-il pas déjà été dit, et bien dit, depuis
vingt ans sur la charte conciliaire de la réforme liturgique?
Que pourrais-je verser de neuf au dossier?

N'ayant pas participé aux travaux du Concile, je
m'attarderai plutôt à la phase préparatoire de la Constitu-
tion Sacrosanctum Concilium. Nous essayerons d'évoquer
les modalités du travail de la commission préparatoire et de
jalonner les étapes de la rédaction du document. Nous
pourrons ensuite formuler quelques remarques sur la
théologie sous-jacente à son discours. Mais, pour faire

* Conférence donnée à Rome le 3 décembre 1983.
1. M. SODI, La «Sacrosanctum Concilium» e i suoi commenti dal

1964 ad oggi, dans Notitiae 19 (1983), pp. 571-607.



l'exégèse de ce texte, il convient de présenter au préalable
les requêtes auxquelles il veut répondre.

1

LES REQUÊTES DES ÉVÊQUES
ET DES LITURGISTES

À LA VEILLE DU CONCILE

Les requêtes des liturgistes à la veille du Concile, étaient
bien connues. Le Mouvement liturgique, qui s'était
amplifié au lendemain de la seconde Guerre mondiale et
avait largement dépassé les limites de l'Europe où il était
né, avait mis en lumière le caractère pascal du culte
chrétien; il avait suscité une participation plus active des
fidèles à la célébration et il souhaitait que le législateur leur
en fournisse les moyens, en particulier par l'extension de
l'usage de la langue vernaculaire, tant dans la proclamation
de la parole de Dieu que dans les chants. Le Pape Pie XII
avait déjà commencé à répondre à leur attente par la
restauration de la Veillée pascale, puis de la semaine
sainte, et en autorisant un usage partiel des langues
vivantes dans la célébration des sacrements. Les rapports
que firent les évêques sur la célébration de la Nuit pascale
de 1951 sont unanimes à souligner la ferveur avec laquelle
fut accueillie la décision du Pape: «Rarement, écrivait l'un
d'eux, on avait si bien compris le sens du Mystère pascal et
le sérieux des engagements du baptême»2.

En ce qui concerne les vota des évêques en matière
liturgique, on en trouve la formulation dans les réponses
que ceux-ci adressèrent à la consultation de la Commission
Antepraeparatoria constituée dès 1959 par le pape Jean
XXIII sous la présidence du cardinal Tardini, secrétaire
d'Etat. Dans les seize volumes in-quarto qui contiennent
ces réponses, la liturgie tient une place notable, comme on

2. De Instaurationeliturgica Maioris HebdomadaePositio, SRC Sectio
Historica n° 90, Typis Polyglottis Vaticanis, 1955, p. 77.



peut le constater en parcourant les Indices systématiques3.
On ne saurait en tenter ici une synthèse. Je voudrais
seulement rendre compte de quelques sondages que j'ai pu
faire en ce qui concerne le souhait de l'extension de la
langue vernaculaire en France et dans quelques pays
voisins.

En France, sur les réponses de quatre-vingt-quatre
évêques résidentiels, cinquante-et-une abordent les pro-
blèmes liturgiques. Dans le nombre, seize seulement
demandent une certaine extension de la langue vernacu-
laire; trois souhaitent que le problème soit abordé au
Concile; deux s'y opposent formellement pour la Messe.
Relevons que l'un de ces deux évêques était le seul membre
de l'épiscopat français à n'avoir pas rédigé son rapport en
latin. Le vœu en faveur de l'usage du français portait avant
tout sur les lectures de la Messe et la célébration des
sacrements. Certains demandaient qu'on pût célébrer enfrançais toute la Messe des catéchumènes. Un seul,
l'évêque d'Orléans, souhaitait qu'on célébrât en langue
vivante toute la Messe sauf le Canon. La plupart ne
manifestaient aucune ouverture en ce qui concerne l'Office
divin. Tout au plus certains envisageaient-ils qu'on pût
faire les lectures en langue vivante.

En Espagne et en Italie, les vota favorables à la langue
vernaculaire avaient une plus large extension. En Espagne,
dix-sept diocèses sur soixante-et-un formulaient ce vœu;
sept lui étaient hostiles. Pour l'Italie, notre sondage n'a
Porté que sur les vingt premiers diocèses par ordre
alphabétique. Six sont favorables à l'usage partiel de la
langue vernaculaire. J'ajouterai à ces six évêques le
cardinal Montini de Milan. Selon lui, dans les sacrements et
la partie didactique de la Messe, la langue du peuple
«audacter admittendus videtur».

L'Allemagne tient une place à part. En plus des réponses
individuelles des évêques, favorables en grande majorité au
renouveau liturgique et, en particulier, à l'extension de

3. Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando,
Series Antepraeparatoria, Typis Polyglottis Vaticanis.



l'usage de la langue vivante, on dispose du votum de la
Conférence épiscopale de Fulda. En ce qui concerne la
Messe, elle demande l'usage de la langue vernaculaire pour
le Kyriale, les lectures et l'Oratio fidelium. Ce vœu prend
place dans un projet détaillé de révision de l'Ordo Missae,
où l'on reconnaît sans peine la main du secrétaire de la
Commission liturgique de l'épiscopat, le prélat Jean
Wagner. Les évêques allemands demandent la concélébra-
tion et la communion des laïcs au calice. Seuls, un évêque
français (Strasbourg) et un espagnol (Sarragosse), formu-
lent le même vœu.

Si, dans l'ensemble, un nombre important d'évêques
sentait le besoin d'une révision profonde de la célébration
de la Messe et des sacrements, ils étaient beaucoup moins
ouverts à celle de l'Office divin. Une minorité d'entre eux
souhaitait un allègement de la psalmodie mais tous
n'envisageaient l'Office que dans sa relation à la vie
spirituelle et à l'apostolat du prêtre. Leurs vœux demeu-
raient les mêmes que ceux qu'ils avaient exprimés en
réponse à la consultation faite par Pie XII, en 1956, en vue
d'une réforme du Bréviaire. Les évêques allemands y
renvoient d'ailleurs explicitement4. Le chapitre De Officio
divino de la Constitution en demeurera partiellement
tributaire.

Telles étaient donc les vues de la majeure partie de
l'épiscopat catholique à la veille du Concile. Le schéma de
la Constitution Sacrosanctum Concilium en tiendra le plus
grand compte.

II

LA COMMISSION PRÉPARATOIRE

Le 5 juin 1960, le pape Jean XXIII érigeait les Commis-
sions préparatoires au Concile. A la tête de la Commission

4. Memoria sulla Riforma liturgica, Supplemento IV, SRC Sectio
Historica n° 97, Tipografia Poliglotta Vaticana, 1957, p. 75 (card.
J. Frings).



préparatoire pour la Liturgie, il plaça le préfet de la
Congrégation des rites, le cardinal Gaetano Cicognani, et il
en désigna comme secrétaire le P. Annibale Bugnini, qui
avait été précédemment secrétaire de la Commission
instituée par Pie XII, en 1947, en vue de la réforme
générale de la liturgie. Les membres et consulteurs furent
nommés à partir du mois d'août. Lorsque leur nombre eut
atteint son plénum, la Commission comprenait vingt-six
membres et trente-sept consulteurs5. La distinction entre
les deux catégories était assez arbitraire, chacune d'elles
comprenant à la fois des évêques et des prêtres. Plusieurs
des spécialistes les plus notoires dans leur compétence
(Botte, Cardine, Vagaggini) et des hommes appelés à
exercer une influence déterminante comme experts du
Concile, tels Martimort et Wagner, n'avaient rang que de
consulteurs. Il est vrai que ces deux derniers, promoteurs
du Mouvement liturgique dans leurs pays respectifs, ne
furent nommés que deux mois après leurs collègues. On
avait tenté, en effet, d'écarter les responsables de la
pastorale liturgique, qui n'avait pas encore obtenu crédit
près de la Curie romaine.

Parmi les évêques, peu étaient connus pour leurs études
liturgiques ou leur action pastorale en ce domaine, à
l'exception de Mgr Jenny, évêque-auxiliaire de Cambrai
(France), de Mgr Spülbeck, évêque de Meissen (RDA), et
de Mgr Malula, évêque-auxiliaire de Léopoldville (Congo
belge), qui mettait son talent à stimuler le chant en langue
vernaculaire dans son pays. Parmi les prêtres, séculiers ou
religieux, bon nombre se connaissaient et s'appréciaient.
Ils étaient déjà habitués à travailler en commun au plan
international. Belges et Français se rencontraient depuis
longtemps, à Paris ou à Louvain. Ils avaient noué, dès le
lendemain de la guerre, des relations avec leurs collègues
allemands. Les rencontres de Maria-Laach (1951) et du
Mont-Sainte-Odile en Alsace (1952) en témoignent. Le
groupe s'était ouvert aux Suisses et aux Italiens à Lugano

5. On en trouvera la liste dans A. BUGNINI, La riforma liturgica,B.E.L. Subsidia 30, Roma 1983, pp. 903-904.



(1953) puis aux Espagnols au Montserrat (1958). Entre
temps, était venu le premier congrès international, tenu à
Assise et conclu à Rome par un discours mémorable de
Pie XII (1956). Les participants du Congrès d'Assise ont
gardé le souvenir du souffle vivifiant que suscitèrent les
requêtes en faveur de la langue vernaculaire. Tous
sentaient que, selon l'expression du P. Jungmann, un
«mur de brume» commençait à se dissiper6.

Dans ce contexte, la distinction entre membres et
consulteurs fut purement formelle, car tous travaillèrent en
parfaite collaboration sous la direction du P. Bugnini. Ce
qui ne veut pas dire qu'il n'y eut dans les débats de vives
tensions. Elles se manifestèrent surtout autour du maintien
intégral du latin, spécialement pour les chants liturgiques.
Les aspérités de caractère de tel ou tel ne contribuèrent pas
à pacifier les discussions. A la suite d'une rencontre
particulièrement houleuse, le P. Bugnini me confiait:
«J'ai cru devoir appeler les carabiniers»7. Rendant
hommage à la maitrise avec laquelle le secrétaire de la
Commission en dirigea le travail, dom Botte a bien mis en
lumière dans ses Souvenirs sur le mouvement liturgique la
nature de la tâche qu'il dut remplir:

Il fallait ménager les susceptibilités nationales en sauvegardant
la qualité et le sérieux du travail. Il convenait en effet d'inviter
des liturgistes des différents pays à collaborer à la réforme; mais
la nationalité n'est pas un critère de compétence, et il fallait
veiller surtout à ce que les divers problèmes soient traités par les
hommes les plus qualifiés. Il ne s'agissait d'ailleurs que d'un
premier temps de travail. Le rôle des Pères du concile n'était pas
d'approuver une réforme toute faite qu'on leur présenterait dans
tous ses détails, mais de fixer les principes et les orientations
générales d'une réforme. L'application pratique de ces principes
ne pourrait être faite qu'après le concile. On devrait éviter de se
perdre dans les détails concrets, mais rechercher dans l'étude de

6. J.A. JUNGMANN, La pastorale clefde l'histoire liturgique, trad. fr.
dans LMD 47-48 (1956), p. 63.

7. Mgr Bugnini fait allusion à cette séance mouvementée dans La
riforma liturgica, l.c., p. 76.



la tradition et dans l'expérience pastorale les grands principes
d'une réforme pour notre temps8.

L'organisation du travail

Telles étaient bien les vues des membres de la Commis-
sion préparatoire, lorsqu'ils se réunirent pour la première
fois au Vatican, le 12 novembre 1960, deux jours avant
l'installation solennelle de l'ensemble des Commissions et
Secrétariats faite par Jean XXIII dans la basilique Saint-
Pierre. Ils se trouvèrent en présence de deux documents
élaborés par le secrétariat: une liste de douze sous-
commissions, avec l'elenchus de leurs membres et consul-
teurs, et un ensemble de quaestiones. Les sous-
commissions devaient traiter de la Messe, de la concélébra-
tion sacramentelle, de l'Office divin, des sacrements, de la
révision du calendrier (fixation de la date de Pâques), de la
langue latine, de la formation liturgique, de la participation
des fidèles à la liturgie, de l'adaptation de la liturgie aux
traditions et au génie des peuples, du matériel liturgique,
de la musique et de l'art sacrés. A chaque sous-commission
un certain nombre de questions étaient soumises, non pour
limiter son champ d'investigations mais pour suggérer des
pistes de travail. Certains de ces questionnaires étaient très
succincts (tels ceux de la Messe et des sacrements), d'autres
assez développés (celui de l'Office divin par exemple). Les
questions de lingua latina ouvraient largement le champ à
l'usage éventuel de la langue vernaculaire. Cet ensemble de
questions avait été préparé à partir des réponses des
évêques à la Commission Antepraepatoria9.

A l'énoncé de ce programme, l'un des membres, Mgr
H. Jenny, fit observer qu'il manquait l'essentiel: la
proposition d'une doctrine, que dom Cannizzaro formula
en ces termes: De mysterio sacrae liturgiae eiusque

8. B. BOTTE, Le mouvement liturgique, témoignage et souvenirs,
Paris: 1973.

9. On trouvera la répartition des membres et consulteurs des
sous-commissionsdans A. BUGNINI,Lariformaliturgica, l.c.,pp. 27-28.



relatione ad vitam Ecclesiae. Il reçut immédiatement
l'appui du P. G. Bevilacqua. La proposition fut acceptée
unanimement et l'on institua une treizième sous-
communion, qui devint la première. C'est elle qui devait
rédiger le premier chapitre de la Constitution Sacrosan
ctum Concilium et donner le ton à l'ensemble du
document. Aussi convient-il de lui accorder une attention
particulière. Le P. Bevilacqua en fut désigné comme
relator et M. Martimort comme secrétaire. Les consulteurs
étaient Mgr Jenny, le P. Jungmann, dom Cannizzaro et
M. Onativia. Deux pasteurs, deux historiens, un moine, un
professeur de séminaire, l'ensemble du groupe de travail
était bien équilibré. Avec la présence de Mgr Jenny on
pouvait être assuré que le mystère pascal, dont il parlait
constamment avec compétence et ferveur, serait présenté
comme le nucléus de toute la liturgie10.

La mise en route de la Constitution liturgique

La Commission préparatoire eut, le 15 novembre, une
réunion plénière, rassemblant membres et consulteurs, et
chaque sous-commission se mit immédiatement à l'œuvre.
Dans chacune d'elles les travaux furent menés avec sérieux
et promptitude au cours de l'hiver 1960-1961. Le 12 avril
61, la Commission tint une plenaria qui se poursuivit
pendant dix jours. Chaque sous-commission présenta son
rapport, à l'exception de celle qui traitait de la musique, en
raison de la prolixité de son texte. Un seul incident suscita
une tension. Le rapport de la sous-commission De lingua
latina était très favorable à la langue vernaculaire. Rédigé
par Mgr Borella, il s'inspirait d'un rapport de dom Botte,
qui en donne l'essentiel dans ses Souvenirs: «Dès que

10. A.G. Martimort a évoqué l'action du P. Bevilacqua dans L'impe-
gno religioso e civile di P. Giulio Bevilacqua, Ciedoc, Atti del colloquio
di studio tenuto a Brescia il 9 giugno 1982, Brescia 1983, ainsi que dans
son étude Quelques aspects doctrinaux de la Constitution Sacrosanctum
Concilium, parue dans Teologia, liturgia, storia, Miscellanea in onore di
Carlo Manziana, Brescia: 1977, p. 180 (repris dans: Mens concordet
voci, Tournai: Desclée, 1983, pp. 301-317).



l'Eglise a rencontré dans une région une langue de culture
dotée d'un système d'écriture, elle l'a adoptée pour la
lecture de la Bible et pour sa liturgie»11. Or, à l'ouverture
de l'une des réunions, le cardinal-président déclara que le
rapport ne serait pas lu et que la question de la langue
vernaculaire ne serait pas traitée. Le tir de barrage pour la
sauvegarde intégrale du latin battait alors son plein. Un
haut personnage de la Curie n'affirmait-il pas que l'Eglise
catholique reposait sur la philosophie d'Aristote, le droit
romain et le latin! La commission réagit avec vigueur et
l'un de ses membres intervint directement près du Pape. La
réponse vint par l'intermédiaire d'une conférence de presse
de Mgr Felici, secrétaire de la Commission centrale, qui
affirma que la liberté des membres de la Commission «est
une chose fondainentale»Il. La discussion put ainsi
reprendre aussitôt.

Le rapport de chaque sous-commission proposait une
doctrina et des vota de reformatione. C'est ainsi, pour
donner un exemple, qu'on avait demandé à la sous-
commission De participatione activa de présenter le
fondement théologique du sacerdoce des fidèles et de
montrer comment il peut s'actualiser dans le sacrifice de la
Messe, les sacrements et les sacramentaux, ainsi que dans
l'Office divin. Le relator, dom Cannizzarro, qui devait
littéralement mourir à la tâche 13, était, selon ses propres
termes, «tourmenté» par la question du sacerdoce des
fidèles et il l'avait étudiée avec des théologiens, des
liturgistes et des laïcs. On en avait déjà débattu à Louvain
en 193314 et plusieurs études étaient parues depuis lors sur

11. B. BOTTE, Le mouvement liturgique, l.c., p. 151. On trouvera une
présentation un peu différente dans A. BUGNINI, La riforma liturgica,
pp. 34-36.

12. H. SCHMIDT, Constitutie over de H. Liturgie, Anvers 1965; trad.
française La Constitution de la sainte liturgie, genèse et commentaire,
Editions Lumen vitae, Bruxelles: 1966, p. 70.

13. A. BUGNINI, La riforma liturgica, l.c., p. 39.
14. La participation active et le sacerdoce des fidèles, dans La

participation active des fidèles au culte, Cours et Conférences des
Semaines Liturgiques, tome XI, Louvain: 1933, pp. 23-74 (exposés de
B. Botte, R.P. Charlier, B. Capelle).



le sujet15. Il en ressortait que l'exercice du sacerdoce des
fidèles enveloppait un domaine plus large que leur
participation à la liturgie, comme devait l'exposer la
Constitution Lumen gentium (art. 34). Les collaborateurs
de dom Cannizzaro crurent devoir chercher dans d'autres
données de la tradition le fondement du droit des baptisés à
participer activement à la célébration liturgique. On
rédigea donc des altiora principia assez brefs, qui se
référaient à la pratique de l'Eglise au cours des âges et dans
tous les pays, de préférence à la spéculation théologique.
Ils étaient corroborés par un dossier patristique et
historique qui faisait une large place à la liturgie comparée.
On put ensuite émettre des vœux concernant la participa-
tion active des fidèles dans les diverses formes de la
célébration. La lecture de la parole de Dieu, la restauration
de la psalmodie et l'usage de la langue vernaculaire, y
tenaient une place de choix. De fait, les travaux de cette
sous-commission ne devaient pas faire l'objet d'un chapitre
spécial de la future Constitution, mais on les retrouve
partout, spécialement au chapitre Ier (article 14).

Les schémas de la Commission

A partir des rapports des sous-commissions et de leur
discussion dans la plenaria, trois membres du secrétariat
élaborèrent un premier schéma de la Constitution liturgi-
que. Celui-ci fut expédié à tous les membres et consulteurs
le 10 août 1961. Il consistait dans un volume polycopié de
252 pages, où la matière était répartie en huit chapitres:
1) De sacra liturgia fovenda atque instauranda in genere;
2) De sacrosancto Missae sacrificio; 3) De Officio divino;
4) De Sacramentis et Sacramentalibus; 5) De Anno liturgi-
co; 6) De sacra supellectile; 7) De Musica sacra; 8) De
Arte sacra. On y reconnaît sans peine chacun des chapitres

15. A. ROBEYNS, Les droits des baptisés dans l'assemblée liturgique,
LMD 61 (1960), pp. 97-130. L'auteur présente un ensemble d'études
relatives au sacerdoce des fidèles parues de 1933 à 1956.



de la Sacrosanctum Concilium. Le plan devait tout - juste
subir une modification avec l'inversion des chapitres 3 et 4,
faisant suivre la Messe des autres sacrements. Le titre du
premier chapitre a subi des changements. Au départ, il
s'agissait De mysterio sacrae liturgiae in vita Ecclesiae.
L'objet du chapitre s'élargissant, celui-ci devait devenir
finalement, en janvier 1962, De principiis generalibus ad
liturgiam instaurandam atque fovendam. De même le
chapitre De sacrosancto Missae sacrificio a-t-il reçu, en
novembre 1961, le titre De sacrosancto Eucharistiae
mysterio, annonçant ainsi une nouvelle approche théologi-
que du Repas du Seigneur. Chaque chapitre comportait un
certain nombre de propositions (les futurs articles),
accompagnées de declarationes et éventuellement de notes.
Les rédacteurs avaient pensé, en effet, que l'ensemble des
Pères du Concile n'étant pas familiarisés avec les travaux
liturgiques d'ordre historique ou pastoral, il convenait de
fournir brièvement une justification de telle proposition
(par exemple la restauration de l'Oratio fidelium) ou de
montrer les conséquences pratiques que comporterait
l'acceptation de telle autre. En aucun cas, il n'était
question d'incorporer ces déclarations dans le texte
définitif de la Constitution. On trouvait, par exemple, au
chapitre De Arte sacra une déclaration présentant la
nouvelle disposition du presbytérium des églises avec le
siège de la présidence, l'ambon et l'autel. Déjà esquissé
dans la réponse de l'épiscopat allemand à l'Antepraeparato-
ria, ce texte devait servir de base à la rédaction du dernier
chapitre de l'Instruction Inter Œcumenici du 26 septembre
1964.

Le secrétariat demandait qu'on envoyât les observations
pour le 10 septembre. Le 10 octobre, il adressa à tous une
nouvelle rédaction du schéma, en donnant la date du 1er

novembre pour la réception des ultimes observations. Le
second schéma se caractérisait surtout par un élagage
considérable. De 252 pages, le texte passait à 96. En
supprimant un certain verbiage, en synthétisant nombre de
déclarations, l'effort de concision avait notablement amé-
lioré la qualité littéraire du texte. Parmi les remarques, bon
nombre portaient sur le chapitre Ier. Rédigé avec soin, le



rapport de la sous-commission De mysterio sacrae liturgiae
eiusque relatione ad vitam Ecclesiae (Rome 15 novembre
1960, Brescia 10-11 février 1961) avait reçu un large
assentiment lors de sa présentation à la plenaria d'avril par
le P. Bevilacqua, qui en avait rédigé le préambule avec
Mgr Jenny. Mais le secrétariat n'en avait pas conservé,
semble-t-il, toute la sève, et le chapitre Ier du schéma
sembla faible à beaucoup. La sous-commissionfut élargie à
onze membres16. Elle tint une nouvelle réunion à Rome du
11 au 13 octobre pour refondre le texte du schéma. L'un de
ses membres, le P. Schmidt, en a caractérisé excellement
l'esprit:

Le premier chapitre de la Constitution. ne procède pas d'une
doctrine abstraite, empreinte d'apriorisme, permettant d'en
déduire, pour la vie liturgique, une discipline dans le genre d'un
code fait de prescriptions canoniques. Ce chapitre commence par
la vie liturgique telle qu'elle se manifeste dans le passé et le
présent de l'Eglise. Les grands principes, présentés dans une
synthèse organique, découlent comme naturellement de la
célébration des divins mystères. Le travail s'est donc fait suivant
un principe théologique directeur essentiel: la primauté ne
revient pas aux énoncés et aux documents théologiques sur la
liturgie, mais c'est la liturgie elle-même, telle qu'elle s'est
pratiquée à travers les siècles, qui importe en tout premier lieu17.

Le texte refondu du chapitre Ier prit place dans une
troisième rédaction du schéma (15 novembre 1961), qui
tint compte des 750 observations faites sur la seconde (il y
en avait eu 1500 sur la première) 18. Ce nouveau schéma fut
soumis à la discussion d'une troisième plenaria, qui se tint
du 11 au 14 janvier 1962. Ce devait être la dernière. Elle se
déroula dans la sérénité et la satisfaction de constater que
l'œuvre commune avait abouti à un document unifié dans
ses principes et assez souple pour ne pas faire obstacle à

16. A. BUGNINI, La riforma liturgica, l.c., p. 31.
17. H. SCHMIDT, La Constitution de la sainte liturgie, l.c., pp. 70-71.
18. A. BUGNINI, La riforma liturgica, l.c., p. 32.



une évolution ultérieure des besoins de la célébration
liturgique. Les problèmes les plus délicats avaient trouvé
une solution heureuse, à l'exception de celui de la Musique
sacrée en raison de l'intransigeance farouche de son relator,
Mgr Anglés. La proposition d'extension de l'usage de la
langue vernaculaire avait été introduite d'une manière fort
habile. C'est dans les normes découlant du caractère
pastoral de la liturgie qu'on l'avait insérée. Après une
affirmation quelque peu emphatique sur le maintien du
latin dans la liturgie d'Occident: omnino servandus est, on
citait une phrase de Pie XII dans l'encyclique Mediator Dei
reconnaissant l'avantage de la langue vulgaire dans certains
rites. Puis venait l'évocation des domaines de son usage
éventuel: Imprimis autem in lectionibus et admonitionibus,
in nonnullis orationibus et cantibus. L'adverbe Imprimis
avait pour but de ne pas rendre l'énumération limitative.
Le principe posé, on pouvait ensuite détailler l'usage
possible ou souhaitable de la langue vernaculaire dans les
chapitres traitant respectivement de la Messe, des sacre-
ments et de l'Office divin.

L'attention de la Commission se porta en particulier sur
les préambules successifs qui, au long du schéma, exposent
les principes d'où découlent les propositions formulées.
Ces préambules n'étaient pas numérotés. Du chapitre II au
chapitre VIII, le prooemium vient en tête de la rédaction.
Dans le chapitre Ier, en plus du préambule général qui
ouvre le schéma, on en trouve d'autres pour chacune des
sections relatives à la participation active des fidèles, à la
réforme de la liturgie, à l'adaptation au génie et aux
traditions des peuples, au caractère didactique et pastoral
de la liturgie, à sa nature communautaire et hiérarchique, à
la pastorale liturgique. Certains de ces textes, qui sont
importants du point de vue de la théologie de la liturgie,
ont été soumis à plusieurs rédactions successives. Ce fut le
cas, en particulier, du préambule au chapitre sur le Mystère
eucharistique. Il devait connaître au moins cinq rédactions
avant d'aboutir au texte conciliaire. De l'une à l'autre de
ces rédactions on perçoit un effort pour se dégager d'une
formulation trop spéculative et parler davantage le langage
des Pères.



Au terme des derniers amendements, le schéma de la
Constitution Sacrosanctum Concilium fut approuvé unani-
mement par les membres et les consulteurs de la Commis-
sion les 12 et 13 janvier 1962. Des pressions extérieures
firent hésiter durant quelques temps le cardinal Cicognani
avant de le signer en vue de sa transmission à la
Commission centrale préparatoire. Ille fit le 1er février. Il
devait mourir quatre jours plus tard.

III

LA COMMISSION CENTRALE
PRÉPARATOIRE

Le schéma soumis à la Commission centrale se présentait
sous la forme de cinq fascicules contenant cent-sept articles
avec les préambules, les déclarations et les notes des huit
chapitres. Le tout tenait en 94 pages de texte. Il était
intitulé: Quaestiones de sacra Liturgia.Schema Constitu-
tionis de sacra Liturgia a Commissione liturgica propositum
Em. mo ac Rev. mo Domino Cardinali Commissionis
Praeside Relatore19.

Bien que le texte du schéma fut couvert par le secret, il
n'avait pas tardé à être connu et il rencontra une
vigoureuse opposition dans les milieux les plus influents de
la Curie. On estimait que le cardinal Cicognani vieillissant
s'était laissé dominer par un secrétaire progressiste. Son
successeur à la tête de la Congrégation des Rites, le
cardinal Larraona, était notoirement hostile au document.
Le P. Bugnini se vit écarter de l'enseignement qu'il
assumait à l'Université du Latran. De même ne fut-il pas
confirmé dans sa charge pour la Commission liturgique du
Concile. Il ne participa à celui-ci qu'au titre deperitus. En
même temps, la campagne en vue du maintien intégral du

19. Le texte a été reproduit par la suite dans les Acta et Documenta
Concilio Vaticani II apparando. Series II (Praeparatoria), Vol. III. Acta
Commissionum., ParsII, Typis Polyglottis Vaticanis 1969, pp. 9-68.



latin dans le culte estimait pouvoir invoquer à son appui la
Constitution Veterum sapientia, que le pape Jean XXIII
avait promulguée dans la basilique Saint-Pierre avec une
solennité tout-à-fait insolite (22 février).

La Commission centrale examina le schéma du 26 mars
au 2 avril. Soixante-dix membres étaient présents; vingt-
cinq d'entre eux appartenaient à la Curie. L'assemblée se
divisa aussitôt en deux tendances. Tandis que les uns
estimaient que le schéma liturgique était le meilleur de
ceux qu'on leur avait présentés, d'autres ne réclamaient
rien moins que son rejet pur et simple sans discussion
préalable. Après un échange assez vif, la tendance
conservatrice fut mise en minorité et l'on procéda à l'étude
du texte. Le règlement ne permettait pas aux membres de
la Commission centrale d'émettre des votes sur les schémas
qui leur étaient soumis. Le rôle de la Commission était de
suivre les travaux des autres Commissions et de transmettre
leurs conclusions au Pape, si elle les en jugeait dignes:
Illarum conclusiones, rite perpensas ad Nos deffere, ut res in
Concilio Œcumenico tranctandas Nosmetipsi statuamus,
déclare le Motu proprio «Superno Dei nutu» (art. 14).

Un certain nombre d'inexactitudes s'étant propagées de
bouche à oreille sur la rédaction ultime du schéma transmis
au Pape, le cardinal Confalonieri, président de la Commis-
sion centrale, tint à préciser les faits dans une intervention
en séance du Concile, le 5 novembre 196220. Les amende-
ments proposés par les membres de la Commission centrale
furent recueillis par le cardinal-président et soumis par lui à
une sous-commission comportant le président lui-même et
cinq autres membres. Cette sous-commission transmit pour
avis les amendements retenus au nouveau président de la
Commission liturgique, le cardinal Larraona. Celui-ci les
examina avec trois membres de cette Commission et fit
connaître son jugement. La sous-commission des amende-

20. Il Concilio Vaticano II. Chronache del Concilio Vaticano II edite
da «La Civiltà Cattolica» a cura di Giovanni CAPRILE, S.I., Ilprimo
periodo (1962-1963), Edizioni «La Civiltà Cattolica», Roma: 1968,
pp. 113-134. Voir aussi SCHMIDT, l.c., p. 74.



ments de la Commission centrale examina la réponse de la
Commission liturgique et elle décida, en dernier ressort, de
la rédaction définitive au cours d'une séance tenue au
Palais de la Chancellerie, le 9 mai 1962. Le pape
Jean XXIII donna l'ordre au cardinal secrétaire d'Etat
d'envoyer ce texte à tous les Pères du Concile. Ce qui fut
fait le 13 juillet21.

Quelles modifications le texte amendé par la Commis-
sion centrale présentait-il par rapport au projet initial? —
Le plus apparent consistait dans la suppression des
declarationes, dont le but était d'éclairer les Pères sur le
bien-fondé ou les conséquences pratiques des articles
soumis à leur jugement. De plus, le pouvoir attribué aux
autorités ecclésiastiques territoriales (les conférences épis-
copales n'existaient pas encore) devenait une simple faculté
de faire des propositions au Saint-Siège. C'était, une fois de
plus, la revendication séculaire de la centralisation romaine
contre l'autorité des évêques qui continuait. Cette revendi-
cation s'exprimait d'ailleurs explicitement dans une note
ajoutée au début, déclarant qu'il revenait au Concile
d'approuver les altiora principia generalem liturgicam
instaurationem respicientia, comme l'avait décidé
Jean XXIII dans le Motu proprio Rubricarum instructum
(25 juillet 1960), mais qu'il fallait laisser au Saint-Siège
«l'exécution pratique des affaires particulières». Cela
voulait dire en clair que le Saint-Siège se réservait le
pouvoir d'interpréter les principes établis par le Concile et
de préparer seul la réforme des livres liturgiques. Enfin
plusieurs articles de la Constitution étaient ramenés à peu
de chose. C'est ainsi que la concélébration n'était plus
autorisée qu'à la messe chrismale du jeudi saint et aux
assemblées de prêtres, « si l'on ne peut pourvoir autrement
aux célébrations individuelles et de iudicio Ordinarii».
Quant à la communion sub utraque, si la faculté en était
maintenue, on spécifiait que les cas prévus seraient définis

21. Schemata Constitutionumet Decretorum de quibus disceptabitur in
Conciliisessionibus. Series I, Typis Polyglottis Vaticanis, 1962, pp. 155-
201.



par le Saint-Siège, en donnant comme exemple la messe
d'ordination.

Au début du Concile, certains membres ou consulteurs
de la Commission liturgique préparatoire, qui avaient été
choisis comme experts de la Commission conciliaire,
crurent de leur devoir de faire connaître aux Pères dans
quelle mesure la rédaction initiale et le texte amendé
différaient, non seulement sur des points de détail mais
dans leur esprit. Ils en firent le relevé sur deux colonnes.
«Les changements qui avaient été apportés produisirent
l'effet contraire de l'effet escompté. Il s'agissait vraiment
d'affaires que les évêques prenaient extrêmement à
cœur»22. Aussi, dans le débat in aula Concilii, on se référa
à plusieurs reprises au texte de la Commission prépara-
toire. Certains évêques réclamèrent qu'on leur communicât
les declarationes. Plusieurs d'entre elles furent ainsi
publiées dans les Actes du Concile.

Arrivés au terme du chemin conduisant le schéma de la
Constitution Sacrosanctum Concilium au seuil de la porte
du Concile, on peut se demander pourquoi il fut le premier
à être discuté par les Pères. Il le doit à l'initiative de
plusieurs d'entre eux. En effet, le premier volume des
schémas de Constitutions et de Décrets, qui fut envoyé à
tous les Pères le 13 juillet 1962, comprenait sept schémas.
Les quatre premiers traitaient des sources de la Révélation,
de la conservation intégrale du dépôt de la foi, de l'ordre
moral chrétien, de la chasteté, du mariage, de la famille, de
la virginité. Venait ensuite le schéma sur la liturgie, puis un
schéma sur les moyens de communications sociales, et un
autre sur l'unité de l'Eglise. D'après les Animadversiones
remises par un certain nombre de Pères, les quatre
premiers schémas furent jugés défectueux et demandant
une refonte totale. C'est ainsi que le schéma De sacra
liturgia, dont beaucoup admirèrent la hauteur de vues et la

22. H. SCHMIDT, La Constitution de la sainte liturgie, l.c., pp. 78-125.
On trouvera en appendice la composition de la Commission liturgique
conciliaire et la liste des interventions orales des Pères entre le
22 octobre et le 13 novembre 1962, pp. 223-233. On se reportera aussi à
A. BUGNINI, La riforma liturgica, l.c., pp. 40-49.



qualité dans la formulation, eut à la fois l'honneur et la
charge d'ouvrir les débats de Vatican II.

IV

LE DÉBAT CONCILIAIRE

Le récit du débat conciliaire sur la liturgie n'est plus à
faire. Non seulement les chroniqueurs du Concile n'en ont
rien laissé dans l'ombre, mais les liturgistes se sont
appliqués à le suivre pas à pas. On lira en particulier les
pages que lui a consacrées le P. Herman Schmidt dans son
livre sur la Constitution De sacra liturgia, auquel je me suis
déjà référé dans la présentation de la phase préparatoire.
Rappelons seulement que le débat se déroula du
22 octobre au 13 novembre 1962. La Constitution Sacro-
sanctum Concilium reçut une approbation globale, lors de
la dix-neuvième congrégation générale, le 14 novembre,
par 2 162 placet contre 46 non placet. Mais restait à étudier
les nombreux amendements proposés. Il fallut attendre la
seconde session du Concile pour voir votés, chapitre après
chapitre, ceux qui avaient semblé devoir être retenus. La
votation se déroula entre le 14 octobre et le 21 novembre
1963. L'ensemble du schéma amendé fut présenté à
l'assemblée au cours de la soixante-treizième congrégation
générale. Il fut approuvé par 2 158 placet contre 19 non
placet. L'approbation solennelle de la Constitution par les
Pères et sa promulgation par le Pape devaient avoir lieu au
cours de la séance de clôture de la deuxième session du
Concile, le 4 décembre. Les Pères l'approuvèrent par
2 147 placet contre 4 non placet. Aussitôt le pape Paul VI y
joignit son approbation personnelle et en décréta la
promulgation: Et Nos, apostolica a Christo Nobis tradita
potestate, illa, una cum venerabilibus Patribus, in Spiritu
Sancto approbamus, decernimus ac statuimus, et quae ita
synodaliter statuta sunt ad Dei gloriam promulgari iubemus.
C'était quatre siècles, jour pour jour, après la clôture du
Concile de Trente.



V

LA THÉOLOGIE
DE LA CONSTITUTION

Depuis vingt ans, les théologiens n'ont pas manqué de
réfléchir sur la vision du mystère liturgique sous-jacente au
discours de la Constitution Sacrosanctum Concilium. De
mysterio sacrae liturgiae, disait la première ébauche du
préambule, affirmant ainsi, dès l'abord, que la liturgie est
bien autre chose qu'un cérémonial. Église en prière,
rendant le Christ présent au milieu des hommes, elle est un
mystère. Plusieurs des maîtres d'œuvre du document ont
explicité la vision du mystère liturgique qui était présente à
leur pensée quand ils en rédigeaient les articles23. D'autres
théologiens, portant sur lui un regard nécessairement plus
objectif, n'ont pas manqué d'en dégager les lignes de force
ou d'en aprofondir tel aspect particulier. On peut donc
constituer dès maintenant un dossier de quelque impor-
tance sur la théologie de la Constitution Sacrosanctum
Concilium24. Nous ne saurions le dépouiller ici. Retenons-
en seulement les points essentiels avant d'y ajouter
quelques réflexions personnelles.

La Constitution De sacra liturgia met d'abord dans une
vive lumière le double caractère christologique et ecclésio-
logique du Mystère liturgique. Sa célébration réalise à la
fois une Épiphanie du Seigneur et une Épiphanie de
l'Église, double épiphanie qui n'en fait qu'une dans
l'assemblée eucharistique, où le Christ actualise le mystère
pascal de sa mort et de sa résurrection, où le peuple des
baptisés puise abondamment aux sources du salut25. Aussi

23. En plus des études de Bugnini, Martimort, Neunheuser, Schmidt,
Vagaggini, voir I. Onativia, La Ecclesiologia en la «Sacrosanctum
Concilium», Notitiae, 207 (1983), pp. 648-660.

24. Supra note 1, la bibliographie relevée par M. Sodi.
25. H. JENNY, Principes généraux de la Constitution, LMD 76 (1963),

pp. 21-24; A. MISTRORIGO,Liturgia, manifestazione della Chiesa, Vicen-
za: 1965, pp. 399.



a-t-on pu présenter dans l'«ecclésiologie de communion»
le fondement théologique principal de la réforme
liturgique26. De ce point de vue, il importe de souligner le
caractère novateur de la Constitution. On y trouve déjà, en
particulier, les grands axes de la théologie de Lumen
gentium relative au peuple de Dieu.

Peuple saint, rassemblé au jour du Seigneur autour de la
parole de Dieu, peuple sacerdotal appelé à offrir le
sacrifice du Christ et à particulier à son repas pascal, les
chrétiens accueillent dans la célébration une présence
multiforme du Seigneur. Les modalités de cette présence
ont retenu, à juste titre, l'attention des théologiens, car on
y trouve l'une des propositions les plus neuves et les plus
fécondes du document27. De même, l'insistance continue
sur la corrélation entre la parole de Dieu et le sacrement,
constituant les pôles de la célébration, n'a pas seulement
rénové en profondeur les formes de la liturgie. Elle a
suscité la réflexion sur la relation entre ces deux réalités et
leur immanence mutuelle, la Parole étant déjà sacrement et
le sacrement actualisation de la Parole28. Nombre d'autres
aspects doctrinaux de la Constitution liturgique mérite-
raient de retenir notre réflexion. Pour en saisir toutes les
implications, il faudrait d'abord s'arrêter à étudier chacun
de ses dix premiers articles. On partirait ainsi de l'insertion
de la liturgie dans l'économie du salut pour aboutir à sa
place dans les diverses activités de l'Église et dans la vie
spirituelle des chrétiens pérégrinant vers la liturgie céleste.
D'une part, en effet, c'est dans la liturgie que s'exerce

26. C. VAGAGGINI, La ecclesiologia «di communione» come fonda-
mento teologicoprincipale della riformaliturgicaneisuoipunti maggiori,
dans Liturgia opera divina e umana, Studi sulla riforma liturgica offerti a
S. E. Mons. Annibale Bugnini in occasione del suo 70° compleanno,
B.E.L. Subsidia 26, Roma: 1982, pp. 59-131.

27. A.G. MARTIMORT a fait l'historique de l'article 7 de la Constitu-
tion dans Quelques aspects doctrinaux de la Constitution Sacrosanctum
Concilium, l.c. (note 10), pp. 185-189. Voir B. NEUNHEUSER, De
praesentia Domini in communitate cultus. dans Acta Congressus
internationalis de theologia Concilii Vaticani II., Typis polyglottis
Vaticanis 1968, pp. 316-329; F. EISENBACH, Die GegenwartJesu Christi
im Gottesdienst. Mainz: 1982. pp. 847.

28. H. SCHMIDT, Constitution de la sainte liturgie, l.c., pp. 182-184.



l'œuvre du salut accomplie par le Christ dans le mystère de
sa Pâque et continuée par l'Église, De l'autre, si la liturgie
ne remplit pas toute l'activité de l'Église, elle en est à la fois
le sommet et la source: Liturgia est culmen ad quod actio
Ecclesiae tendit et simul fons unde omnis eius virtus emanat
(art. 10).

J'aimerais, au terme de cet exposé, attirer l'attention sur
deux points.

On ne saurait d'abord trop insister sur le fait que la
théologie de la Sacrosanctum Concilium n'accorde pas la
première place à la spéculation, mais qu'elle est l'humble
servante d'une action, dont l'Église tient les formes
essentielles de la tradition apostolique. Plus que la
réflexion sur l'action liturgique, c'est l'action elle-même qui
est théologie. Aussi ne faut-il pas s'étonner de la fortune du
mot célébration dans les documents post-conciliaires et
dans le Codex Iuris Canonici lui-même (Can. 899). La
réflexion doctrinale n'a pour but que de révéler le contenu
de l'action sacrée et d'en faire découvrir la réalité
mystérique. Ainsi le rassemblement du peuple saint dans la
diversité de ses membres «autour du livre et du calice»,
selon l'expression chère à Jean XXIII, réalise-t-il concrète-
ment l'Église en acte. Cette plebs adunata sacerdoti, dont
parlait Cyprien, est une présence du Christ aux hommes;
elle est, dans l'humilité de sa prière, louange des hommes à
Dieu et, par-delà le monde des hommes, louange de
l'univers à son Créateur et Seigneur. C'est ainsi que l'action
liturgique est parole de Dieu, parole adressée à Dieu et
parole sur Dieu. Elle est théologie. L'enseignement de la
Constitution liturgique n'a d'autre but que de nous aider à
en faire la découverte.

Si la constitution De sacra liturgia propose une doctrine
du Mystère liturgique et de sa célébration, elle amorce
aussi une réflexion théologique sur chacun des objets de
cette célébration: la sainte Eucharistie (art. 47), les autres
sacrements et les sacramentaux (art. 59-60), l'Office divin
(art. 83-85), l'année liturgique (art. 102-106). Nous avons
dit tout le travail rédactionnel qu'avait demandé la
formulation de l'article 47 consacré à l'Eucharistie, «sacri-
fice du Corps et du Sang du Christ» destiné à « perpétuer le



sacrifice de la croix au long des siècles, jusqu'à ce qu'il
vienne», «mémorial de sa mort et de sa résurrection»,
«banquet pascal» anticipant le festin du Royaume,
mystère confié par le Seigneur à son Église comme
«sacrement de l'amour, signe de l'unité, lien de la
charité». C'est principalement dans l'Eucharistie que la
liturgie est à la fois culmen et fons de toute la vie chrétienne
(art. 10). Ces termes devaient être repris à plusieurs
reprises dans l'enseignementdu Magistère. On les retrouve
explicitement dans le canon 897 du Code. Après l'ensei-
gnement relatif à l'Eucharistie, il faut souligner celui qui a
trait à la relation entre foi et sacrement (art. 59), appelé à
exercer une importance déterminante sur la pastorale
sacramentelle. Mais il faut citer aussi la présentation que la
Constitution fait de l'année liturgique et, en particulier, du
dimanche. Si l'on compare l'enseignement de l'encyclique
Mediator Dei et celui du Concile en la matière, on perçoit
les acquis considérables de la réflexion théologique du
Mouvement liturgique durant les quinze années qui les
sépare. C'est ici que le mystère pascal apparaît avec le plus
d'éclat comme le centre de la liturgie: «Chaque semaine,
au jour qu'elle a appelé "jour du Seigneur", l'Église fait
mémoire de la résurrection du Seigneur, qu'elle célèbre
encore une fois par an, en même temps que sa bienheu-
reuse passion, par la grande solennité de Pâques»
(art. 102). Dans l'anamnèse hebdomadaire et annuelle des
mystères de la rédemption, ceux-ci «sont en quelque
manière rendus présents» (ibid.). Le schéma de la
Constitution ne consacrait aucun article spécial au di-
manche, tant son importance semblait aller de soi. C'est à
la demande de plusieurs Pères que l'article 106 fut rédigé
en avril 196329. Il constitue depuis lors l'un des points de
référence essentiels du renouveau de la célébration
liturgique.

29. A.-G. MARTIMORT, Quelques aspects doctrinaux de la Constitution
sacrosantum Concilium, l.c. (note 10), p. 193.



*

Tel se présente donc le document, dont la mise en
application devait renouveler si profondément la liturgie de
l'Eglise romaine et faire passer l'esprit du Concile
Vatican II dans la vie du peuple chrétien. Il ne m'appar-
tient pas de juger de la relation entre les principes posés par
les Pères et leur réalisation concrète. Je voudrais seule-
ment, en guise de conclusion, souligner un fait. Chaque fois
qu'on relit les altiora principia définis par la Constitution
Sacrosanctum Concilium, on constate qu'ils ne présentent
pas une ride. Ils sont riches de la même dynamique et
peuvent présider longtemps encore aux évolutions indis-
pensables de la liturgie. Mais, chaque fois qu'on a voulu
formuler, en 1963, des règles de détail, celles-ci ont été vite
dépassées par les événements. Les Pères de Vatican II
n'avaient pas prévu que la langue vernaculaire occuperait,
en peu d'années, presque tout le champ de la célébration;
ils n'avaient pas prévu la multiplicité des Prières eucharisti-
ques, ni le développement des ministères confiés aux laïcs.
Or on doit constater qu'aucune de ces initiatives n'est
contraire à l'esprit de la Constitution. Soyons reconnais-
sants aux Pères d'avoir tracé d'une main sûre la route du
renouveau liturgique et de n'avoir fermé aucune porte à ce
renouveau. Rendons-en grâce surtout à l'Esprit Saint, qui a
parlé par leurs bouches.

Pierre JOUNEL


