
Source gallica.bnf.fr / Les éditions du Cerf

La Maison-Dieu : cahiers de
pastorale liturgique

https://www.bnf.fr
https://gallica.bnf.fr


Service national de la pastorale liturgique et sacramentelle
(France). Auteur du texte. La Maison-Dieu : cahiers de pastorale
liturgique. 1983-07-01.

1/ Les contenus accessibles sur le site Gallica sont pour la plupart des reproductions numériques d'oeuvres tombées
dans le domaine public provenant des collections de la BnF. Leur réutilisation s'inscrit dans le cadre de la loi n°78-
753 du 17 juillet 1978 :
 - La réutilisation non commerciale de ces contenus ou dans le cadre d’une publication académique ou scientifique
est libre et gratuite dans le respect de la législation en vigueur et notamment du maintien de la mention de source
des contenus telle que précisée ci-après : « Source gallica.bnf.fr / Bibliothèque nationale de France » ou « Source
gallica.bnf.fr / BnF ».
 - La réutilisation commerciale de ces contenus est payante et fait l'objet d'une licence. Est entendue par réutilisation
commerciale la revente de contenus sous forme de produits élaborés ou de fourniture de service ou toute autre
réutilisation des contenus générant directement des revenus : publication vendue (à l’exception des ouvrages
académiques ou scientifiques), une exposition, une production audiovisuelle, un service ou un produit payant, un
support à vocation promotionnelle etc.

CLIQUER ICI POUR ACCÉDER AUX TARIFS ET À LA LICENCE

2/ Les contenus de Gallica sont la propriété de la BnF au sens de l'article L.2112-1 du code général de la propriété
des personnes publiques.

3/ Quelques contenus sont soumis à un régime de réutilisation particulier. Il s'agit :

 - des reproductions de documents protégés par un droit d'auteur appartenant à un tiers. Ces documents ne peuvent
être réutilisés, sauf dans le cadre de la copie privée, sans l'autorisation préalable du titulaire des droits.
 - des reproductions de documents conservés dans les bibliothèques ou autres institutions partenaires. Ceux-ci sont
signalés par la mention Source gallica.BnF.fr / Bibliothèque municipale de ... (ou autre partenaire). L'utilisateur est
invité à s'informer auprès de ces bibliothèques de leurs conditions de réutilisation.

4/ Gallica constitue une base de données, dont la BnF est le producteur, protégée au sens des articles L341-1 et
suivants du code de la propriété intellectuelle.

5/ Les présentes conditions d'utilisation des contenus de Gallica sont régies par la loi française. En cas de
réutilisation prévue dans un autre pays, il appartient à chaque utilisateur de vérifier la conformité de son projet avec
le droit de ce pays.

6/ L'utilisateur s'engage à respecter les présentes conditions d'utilisation ainsi que la législation en vigueur,
notamment en matière de propriété intellectuelle. En cas de non respect de ces dispositions, il est notamment
passible d'une amende prévue par la loi du 17 juillet 1978.

7/ Pour obtenir un document de Gallica en haute définition, contacter
utilisation.commerciale@bnf.fr.

https://www.bnf.fr
https://gallica.bnf.fr
https://www.bnf.fr/fr/faire-une-utilisation-commerciale-dune-reproduction
mailto:utilisation.commerciale@bnf.fr


CAPUT I

DE PRINCIPIIS GENERALIBUS
AD SACRAM LITURGIAM

INSTAURANDAM
ATQUE FOVENDAM

I. DE SACRAE LITURGIAE NATURA
EIUSQUE MOMENTO IN VITA ECCLESIAE

5. Deus, qui «omnes homines vult salvos fieri et ad
agnitionem veritatis venire» (1 Tim. 2, 4), «multifariam
multisque modis olim loquens patribus in prophetis»
(Hebr. 1, 1), ubi venit plenitudo temporis, misit Filium
suum, Verbum carnem factum, a SPIRITU SANCTO UNCTUM,
ad evangelizandum pauperibus, ad sanandos contritos
corde8, « medicum carnalem et spiritualem »9, Mediatorem
Dei et hominum10. Ipsius namque humanitas, in unitate
personae Verbi, fuit b INSTRUMENTUM nostrae salutis.
Quare in Christo «nostrae reconciliationis processit perfec-
ta placatio, et divini cultus nobis est indita plenitudo»

8. Cf. Is. 61,1;Lc., 4, 18.
9. S. IGNATIUS ANTIOCHENUS, Ad Ephesios, 7, 2 : ed. F.X. Funk,

Patres Apostolici, I, Tubingae, 1901, p. 218.
10. Cf. 1 Tim. 2, 5. -
11. Sacramentarium Veronense (Leonianum): ed. C. Mohlberg,

Romae 1956, n. 1265, p. 162.

5.[1.] a Spiritu Sancto unctum, add.
bcausa



CHAPITRE PREMIER

PRINCIPES GÉNÉRAUX
POUR LA RESTAURATION

ET LE PROGRÈS
DE LA LITURGIE

I. NATURE DE LA LITURGIE
ET SON IMPORTANCE

DANS LA VIE DE L'ÉGLISE

L'oeuvre du salut accomplie par le Christ

5. Dieu, qui « veut que tous les hommes soient sauvés et
parviennent à la connaissance de la vérité» (I Tim., 2, 4),
lui qui «souvent dans le passé, a parlé à nos pères par les
prophètes sous des formes fragmentaires et variées»
(Hebr., 1,1), lorsque les temps furent accomplis, a envoyé
son Fils, le Verbe fait chair, consacré par l'onction de
l'Esprit Saint, pour annoncer la bonne nouvelle aux
pauvres, pour guérir les cœurs brisés8, comme un «méde-
cin à la fois charnel et spirituel»1, le Médiateur entre Dieu
et les hommes10. Car c'est son humanité, dans l'unité de la
personne du Verbe, qui fut l'instrument de notre salut.
C'est pourquoi dans le Christ «est apparue la parfaite
rançon de notre réconciliation, et la plénitude du culte
divin est entrée chez nous»Il

8. Cf. Is., 61,1:Luc, 4, 18.
9. SAINT IGNACE D'ANTIOCHE, Aux Ephésiens, 7, 2. Ed. F.X. Funk,

Patres Apostolici, I, Tübingen, 1901, p. 218 [SC 10, pp. 64-651.
10. Cf. 1 Tim., 2, 5. -
11. Sacramentaire de Vérone (Leonianum). Ed. C. Mohlberg, Rome,

1956, n. 1265, p. 162.



Hoc autem humanae Redemptionis et perfectae Dei
glorificationis opus, cui divina magnalia in populo Veteris
Testamenti praeluserant, adimplevit Christus Dominus,
praecipue per suae beatae Passionis, ab inferis Resurrectio-
nis et gloriosae Ascensionis paschale mysterium, c quo
«mortem nostram moriendo destruxit, et vitam resurgendo
reparavit»n. Nam de latere Christi in cruce dormientis
ortum est «totius Ecclesiae mirabile sacramentum»13.

12. Praefatio paschalis in Missali romano. [Missale Romanum 1970 :

Praefatio paschalis I].
13. Cf. S. AUGUSTINUS, Enarr. in Ps. 138, 2 : Corpus Christianorum

40, Turnholti 1956, p. 1991; et orationem post secundam lectionem
Sabbati sancti, in Missali Romano, ante instaurationem Hebdomadae
sanctae. [Missale Romanum 1970 : Oratio post lectionem VII Vigiliae
paschalis]

c ex quo Ecclesia nascitur, crescit et nutritur.

Du rapport de Mgr Martin:
(30e Congrégation générale, 29 novembre 1962) :

«Quelques-uns proposent qu'il soit fait mention du Saint-
Esprit. La commission accueille volontiers cette suggestion. On
ajoute ainsi une mention du Saint-Esprit aux endroits suivants:
au n. 1 [du schéma, devenu 5], il est dit: "le Verbe fait chair,
consacré par l'onction de l'Esprit Saint". La citation est faite
d'après le texte des Actes des Apôtres, 10, 38. Au n. 2 [du
schéma, devenu 6], il est dit: "Il envoya les Apôtres, remplis de
l'Esprit Saint" [et à la fin:] "par la vertu de l'Esprit Saint".



Cette œuvre de la rédemption des hommes et de la
parfaite glorification de Dieu, à quoi avaient préludé les
grandes œuvres divines dans le peuple de l'Ancien
Testament, le Christ Seigneur l'a accomplie principalement
par le mystère pascal de sa passion bienheureuse, de sa
résurrection du séjour des morts et de sa glorieuse
ascension; mystère pascal par lequel «en mourant, il a
détruit notre mort; et en ressuscitant, il nous a rendu la
vie»Il. Car c'est du côté du Christ endormi sur la croix
qu'est né «l'admirable sacrement de l'Église tout
entière»13.

12. Préface de Pâques, dans le missel romain. [MR 1970 : préface de
Pâques Il.

13. Cf. S. AUGUSTIN, Commentaire sur les psaumes: Enarr. in Ps.
138, 2 : Corpus christianorum 40, Turnout 1956, p. 1991 ; et oraison
suivant la 2e leçon du Samedi saint, dans le missel romain, avant la
réforme de la Semaine santé. [MR 1970 : prière suivant la 7e lecture de la
Veillée pascale].

Au lieu de dire que "l'humanité du Christ fut la cause de notre
salut", on dit qu'elle fut "l'instrument de notre salut". La
doctrine ainsi exprimée sur l'humanité du Christ comme
instrument de notre salut est traditionnelle: on la trouve déjà
chez les Pères, elle est reçue par tous les théologiens, même s'ils
ne s'accordent pas entre eux sur la manière dont l'humanité du
Christ est instrument de salut.

On a supprimé à la fin: [le mystère pascal] "par lequel l'Église
naît, grandit et se nourrit", pour ne pas paraître dire que l'Église
naît non de la mort du Christ en croix mais aussi de sa
résurrection et de son ascension. D'où la proposition d'une
nouvelle formule: après "le mystère pascal", on ajoute une
citation de la préface de Pâques (.). Ainsi en peu de mots est
expliqué ce qu'est le mystère pascal et cela avec les paroles
mêmes de la liturgie. Ensuite, sur la naissance de l'Église, le texte
est inspiré de l'encyclique Divinum illud munus [AAS 29, 1896,
649]

: "Du côté du Christ mourant sur la croix est né l'admirable
sacrement de l'Église tout entière". De ce fait, la même
expression a été enlevée du début de l'article suivant. » (ACV II,
1/3, 703-704).



6. Ideoque, sicut Christus missus est a Patre, ita et ipse
Apostolos, a repletos Spiritu Sancto, misit, non solum ut,
praedicantes Evangelium omni creaturae14, annuntiarent
Filium Dei morte sua b et resurrectione nos a potestate
satanae15 et a morte liberasse et in regnum Patris
transtulisse, sed etiam ut, quod annuntiabant, opus salutis
per c SACRIFICIUM ET Sacramenta, circa quae d tota vita
liturgica vertit, exercerent. Sic per Baptismum homines
paschali Christi mysterio inseruntur : commortui, conse-
pulti, conresuscitati16; spiritum accipiunt adoptionis filio-
rum, «e in quo clamamus : Abba, Pater» (Rom. 8, 15), et
ita fiunt veri adoratores, quos Pater quaerit17. Similiter
quotiescumque dominicam cenam manducant, mortem
Domini annuntiant donec veniat18. Idcirco, ipso die
Pentecostes, quo Ecclesia mundo apparuit, «qui recepe-
runt sermonem» Petri «baptizati sunt». Et «erant perse-
verantes in doctrina Apostolorum et communicatione
fractionis panis et orationibus. collaudantes Deum et

14. Cf. Mc. 16, 15.
15. Cf. Act. 26, 18.
16. Cf. Rom. 6, 4; Eph., 2, 6; Coloss., 3, 1; 2 Tim., 2, 11.
17. Cf. 10. 4, 23.
18. Cf. 1 Cor. 11-26.

6 [2.] aeorumque successores, om. ; repletos Spiritu Sancto,
add.
bnos a potestae satanae et a morte liberasse, ac
resurrectione sua in regnum Patris transtulisse,
c sacrificium et add,
d vita liturgica ordinatur,
e«in quo. (Rom. 8, 15)» add.



L'œuvre du salut continuée par l'Église
s'accomplit dans la liturgie

6. C'est pourquoi, de même que le Christ fut envoyé par
le Père, ainsi lui-même envoya ses Apôtres, remplis de
l'Esprit Saint, non seulement pour que, proclamant la
Bonne Nouvelle à toute la création14, ils annoncent que le
Fils de Dieu, par sa mort et sa résurrection, nous a délivrés
du pouvoir de Satan15 ainsi que de la mort, et nous a
transférés dans le royaume de son Père, mais aussi afin
qu'ils exercent cette œuvre de salut qu'ils annonçaient, par
le sacrifice et les sacrements autour desquels gravite toute
la vie liturgique. C'est ainsi que par le baptême les hommes
sont greffés sur le mystère pascal du Christ: morts avec lui,
ensevelis avec lui, ressuscités avec lui16; ils reçoivent
l'Esprit qui fait de nous des fils « et en qui nous crions vers
le Père en l'appelant: Abba!» (Rom., 8, 15), et ils
deviennent ainsi ces vrais adorateurs que recherche le
Père17. Semblablement, chaque fois qu'ils mangent la Cène
du Seigneur, ils proclament sa mort jusqu'à ce qu'il
vienne18. C'est pourquoi, le jour même de la Pentecôte où
l'Eglise apparut au monde, «ceux qui accueillirent la
parole» de Pierre «furent baptisés ». Et ils étaient « fidèles
à écouter l'enseignement des Apôtres, à vivre en commu-
nion fraternelle, à rompre le pain et à participer aux

14. Cf. Marc, 16, 15.
15. Cf. Act., 26, 18.
16. Cf. Rom., 6, 4; Eph., 2, 6; Col., 3, 1; 2 Tim., 2, 11.
17. Cf. Jean, 4, 23.
18. Cf. 1 Cor., 11, 26.

Du rapport de Mgr Martin:
«Après la mention ajoutée de l'Esprit Saint: "il envoya ses

Apôtres, remplis de l'Esprit Saint", on omet les mots: "et leurs
successeurs", car il faut distinguer la mission des Apôtres et la
mission de leurs successeurs, ainsi que les grâces données aux
Apôtres et les grâces données à leurs successeurs.



habentes gratiam ad omnem plebem» (Act. 2, 41-47).
Numquam exinde omisit Ecclesia quin in unum conveniret
ad paschale mysterium celebrandum: legendo ea «in
omnibus Scripturis quae de ipso erant» (Lc. 24, 27),
Eucharistiam celebrando in qua «mortis eius victoria et
triumphus repraesentatur»19, et simul gratias agendo « Deo
super inenarrabili dono» (2 Cor. 9, 15) in Christo Iesu, «in
laudem gloriae eíus» (Eph. 1, 12), f PER VIRTUTEM SPIRITUS
SANCTI.

19. CONC. TRID. Sess. XIII, 11 oct. 1551, Deer. De ss. Eucharist.,
c. 5: Concilium Tridentinum, Diariorum, Epistolarum, Tractatuum
nova collectio, ed. Soc. Goerresiana, t. VII. Actorum pars IV, Friburgi
Brisgoviae 1961, p. 202.

fper virtutem Spiritus Sancti. add.



prières. louant Dieu et trouvant un bon accueil auprès de
tout le peuple» (Actes, 2, 41-47). Jamais, dans la suite,
l'Église n'omit de se réunir pour célébrer le mystère
pascal: en lisant «dans toutes les Écritures ce qui le
concernait» (Luc, 24, 27), en célébrant l'eucharistie dans
laquelle est «représentée la victoire et le triomphe de sa
mort»19 et en même temps en rendant grâces « à Dieu pour
son don ineffable» (2 Cor., 9, 15) dans le Christ Jésus,
«pour la louange de sa gloire» (Ephés., 1, 12) par la vertu
de l'Esprit Saint.

19. Conc. de Trente, session XIII, 11 octobre 1551, Décret sur la
sainte Eucharistie, ch. 5 : Concilium Tridentinum, Diariorum, Actorum,
Epistolarum, Tractatuum nova collectio, Ed. Goerres Gesellschaft,
t. VIII. Actorum pars IV, Fribourg-en-Brisgau, 1961, p. 202 [COD,
p. 672].

Au lieu de "par sa mort. il nous a délivrés de la mort. et par
sa résurrection il nous a transférés dans le royaume de son Père",
il est dit: "par sa mort et sa résurrection. il nous a délivrés de la
mort et transférés dans le royaume de son Père", pour ne pas
laisser entendre comme une distinction entre l'effet de la mort et
l'effet de la résurrection, distinction qui n'est pas réellement
fondée.

Au lieu de "ils exercent l'œuvre de salut qu'ils annonçaient,
par les sacrements", il est dit: "ils exercent l'œuvre de salut qu'ils
annonçaient, par le sacrifice et les sacrements autour desquels
gravite toute la vie liturgique". L'addition du terme "sacrifice"
n'était pas de fait nécessaire, car l'Eucharistie est un vrai sacrifice
dans l'ordre sacramentel, mais il ne faudrait pas que l'on fasse
Peu de cas du sacrifice de la messe en disant seulement: "par les
sacrements" (.) (ACVII, 1/3, 704).



7. Ad tantum vero opus perficiendum, Christus Eccie-
siae suae semper adest, praesertim in actionibus liturgicis.
a PRAESENS ADEST IN MISSAE SACRIFICIO CUM IN MINISTRI
PERSONA, «IDEM NUNC OFFERENS SACERDOTUM MINISTERIO,
QUI SEIPSUM TUNC IN CRUCE OBTULIT»2°, TUM MAXIME SUB
SPECIEBUS EUCHARISTICIS. PRAESENS ADEST VIRTUTE SUA IN
SACRAMENTIS, ITA UT CUM ALIQUIS BAPTIZAT, CHRISTUS IPSE
BAPTIZET21. PRAESENS ADEST IN VERBO SUO, SIQUIDEM IPSE
LOQUITUR DUM SACRAE SCRIPTURAE IN ECCLESIA LEGUNTUR.
PRAESENS ADEST DENIQUE DUM SUPPLICAT ET PSALLIT ECCLE-

SIA, IPSE QUI PROMISIT : «Ubi sunt duo vel tres congregati in
nomine meo, ibi sum in medio eorum (Mt. 18, 20).

b Reapse tanto in opere, quo Deus perfecte glorificatur, et
homines sanctificantur, Christus Ecclesiam, sponsam suam
dilectissimam, sibi semper consociat, c QUAE DOMINUM

SUUM INVOCAT ET PER IPSUM AETERNO PATRI CULTUM TRIBUIT.

20. CONC. TRID, Sess. XXII, 17 sept. 1562, Doctr. De ss. Missa
sacrif., c. 2 : Concilium Tridentinum, ed. cit., t. VIII. Actorum pars V
Friburgi Brisgoviae 1919, p. 960.

21. Cf. S. ÀUGUSTINUS, In Ioannis Evangelium Tractatus VI, Cap. 1,

n. 7 : PL 35, 1428.

7 [3.] a ipse qui promisit : «ubi sunt duo vel tres congregati in
nomine meo, ibi sum in medio eorum» (Mt. 18, 20). Ipse est qui
loquitur dum verba sacrae Scripturae in Ecclesia leguntur et
explicantur ; qui opus salutis, quod degens in terra patraverat, in
Sacramentis pergit; ipse denique nunc in Sacrificio Missae se
offert «sacerdotum ministerio, qui seipsum tunc in Cruce
obtulit».

b In hoc opere perfectae Dei glorificationis et hominum
sanctificationis perficiendo, Christus Ecclesiam, Sponsam suam
dilectissimam, sibi semper consociat.

c quae. tribuit, add.



Présence du Christ dans la liturgie

7. Pour l'accomplissement d'une si grande œuvre, le
Christ est toujours là auprès de son Église, surtout dans les
actions liturgiques. Il est là présent dans le sacrifice de la
messe20, et dans la personne du ministre, «étant le même
qui s'offre maintenant par le ministère des prêtres, et qui
s'offrit alors lui-même sur la croix» et, au plus haut point,
sous les espèces eucharistiques. Il est là présent, par sa
vertu, dans les sacrements au point que, lorsque quelqu'un
baptise, c'est le Christ lui-même qui baptise21. Il est là
présentdans sa parole, carc'est lui qui parle tandis qu'on lit
dans l'Église les Saintes Écritures. Il est là présent enfin
lorsque l'Église prie et chante les psaumes, lui qui a
promis: «Quand deux ou trois sont réunis en mon nom, je
suis là, au milieu d'eux» (Math., 18, 20).

Effectivement, pour l'accomplissement de cette grande
œuvre par laquelle Dieu est parfaitement glorifié et les
hommes sanctifiés, le Christ s'associe toujours l'Église, son
Epouse bien-aimée, qui l'invoque comme son Seigneur et
qui passe par lui pour rendre son culte au Père éternel.

20. Concile de Trente, sess. XXII, 17 septembre 1562, Doctrinesurle
saint sacrifice de la messe, ch. 2 : Concilium Tridentinum. Ed. cit.,
t. VIII. Actorum pars V, Fribourg-en-Brisgau, 1919, p. 960. [COD,
p. 7091.

21. Cf. S. AUGUSTIN, In Ioannis Evangelium Tractatus VI, chap. Ier,

n. 7; P.L., XXXV, 1428.



Merito igitur Liturgia habetur veluti Iesu Christi sacerdo-
talis muneris exercitatio, in qua per signa sensibilia
significatur et modo singulis proprio efficitur sanctificatio
hominis, et a mystico Iesu Christi Corpore, Capite nempe
eiusque membris, integer cultus publicus exercetur.

Proinde omnis liturgica celebratio, utpote opus Christi
sacerdotis, eiusque Corporis, quod est Ecclesia, est actio
sacra praecellenter, cuius efficacitatemeodem titulo eodem-
que gradu nulla alia actio Ecclesiae adaequat.

Du rapport de Mgr Martin:
«. Ceux qui font des objections au texte amendé n'ont pas

remarqué qu'il coïncide en substance avec le texte du pape Pie
XII dans l'encyclique Mediator Dei (AAS 39 [1947], 528), comme
le montre la double transcription suivante:

Mediator Dei

Le Christ est là présent dans
le Saint Sacrifice de l'autel, et
dans la personne de son mi-
nistre, et au plus haut point
sous les espèces eucharisti-
ques;

il est là présent dans les sacre-
ments par sa vertu, qu'il leur
infuse pour qu'ils soient des
instruments efficaces de sain-
teté;

Schéma amendé

Il est là présent dans le
sacrifice de la messe, et dans la
personne du ministre, "étant le
même qui s'offre maintenant
par le ministère des prêtres, et
qui s'offrit alors lui-même sur
la croix" et, au plus haut point,
sous les espèces eucharisti-
ques.

Il est là présent, par sa
vertu, dans les sacrements au
point que, lorsque quelqu'un
baptise, c'est le Christ lui-
même qui baptise.

Il est là présent dans sa
parole, car c'est lui qui parle
tandis qu'on lit dans l'Eglise
les Saintes Écritures.



C'est donc à juste titre que la liturgie est considérée
comme l'exercice de la fonction sacerdotale de Jésus
Christ, exercice dans lequel la sanctification de l'homme est
signifiée par des signes sensibles, ce qui se réalise d'une
manière propre à chacun d'eux, dans lequel le culte public
intégral est exercé par le Corps mystique de Jésus Christ,
c'est-à-dire par le Chef et par ses membres.

Par suite, toute célébration liturgique, en tant qu'œuvre
du Christ prêtre et de son Corps qui est l'Église, est l'action
sacrée par excellence dont nulle autre action de l'Église ne
peut atteindre l'efficacité au même titre et au même degré.

il est là présent enfin dans les II est là présent enfin lorsque
louanges et les supplications l'Église prie et chante les
adressées à Dieu, suivant la psaumes, lui qui a promis:
parole [du Christ]: "Quand "Quand deux ou trois sont
deux ou trois sont réunis en réunis en mon nom, je suis là,
mon nom, je suis là, au milieu au milieu d'eux."»
d'eux.

1) De cette juxtaposition il ressort que le texte du schéma n'a
en propre que ce qui se réfère à la lecture de l'Écriture Sainte
dans l'Église, ce qui n'a soulevé de grave difficulté chez personne
et dont nous parlerons ensuite.

2) Si les difficultés que l'on soulève autour de la première
phrase avaient de la valeur, elles devraient se porter aussi contre
le texte de Pie XII.

3) (.) Une proposition avait été faite dans le sein de la
Commission, mais par inadvertance elle ne fut pas introduite
dans le texte, malgré une approbation unanime: "étant le même
qui s'offre maintenant par le ministère des prêtres, et qui s'offrit
alors lui-même sur la croix". [Cette citation du Concile de Trente
est replacée dans le texte, mais après la mention du ministre et
non après celle des espèces eucharistiques] parce qu'elle explique
la manière dont le Christ est présent dans la personne du
ministre, et qu'elle concerne évidemment la première partie de la
proposition.



8. In terrena Liturgia caelestem illam praegustando
participamus, quae in sancta civitate Iesuralem, ad quam
peregrini tendimus, celebratur, ubi Christus est in dextera
Dei sedens, sanctorum minister et tabernaculi veri22; cum
omni militia caelestis exercitus hymnum gloriae Domino
canimus; memoriam Sanctorum venerantes partem ali-
quam et societatem cum iis speramus; Salvatorem exspec-
tamus Dominum nostrum Iesum Christum, donec ipse
apparebit vita nostra, et nos apparebimus cum ipso in
gloria23.

22. Cf. Apoc., 21, 2; Coloss., 3, 1; Hebr. 8, 2.
23. Cf. Philipp. 3, 20; Coloss. 3, 4.

8 [4.]



Nous avons ainsi introduit dans le texte cette modification déjà
approuvée par la Commission avant que le texte ne soit soumis
au vote, sans demander un vote spécial aux Pères conciliaires,
puisque la chose est évidente de soi (.).

Selon la tradition liturgique, il est dit du Christ qu'il parle
lorsque les Écritures sont lues, et l'on célébre même la présence
du Christ dans l'Évangile, surtout dans les liturgies orientales
(.)

,[L'Église] "qui l'invoque [le Christ] comme son Seigneur" (.).
Il est certain que la liturgie invoque en premier lieu et
principalement le Père par le Christ; mais les documents du
Magistère (cf. l'enc. Mystici Corporis : AAS 33 [1943], 236 et
l'enc. Mediator Dei: AAS 39 [1947], 528) sont en accord avec la
tradition liturgique, si bien qu'on peut dire que la prière adressée
au Christ est aussi traditionnelle dans le culte de l'Église.»
(ACV II, 1/3, 704-705).

La liturgie terrestre,
avant-goût de la liturgie céleste

8. Dans la liturgie terrestre, nous participons par un
avant-goût à cette liturgie céleste qui se célèbre dans la
sainte cité de Jérusalem à laquelle nous tendons comme des
voyageurs, où le Christ est assis à la droite de Dieu, après
avoir accompli le service du Sanctuaire et de la véritable
Tente22; avec toute l'armée des puissances d'en haut, nous
chantons au Seigneur l'hymne de gloire; en vénérant la
mémoire des saints, nous espérons être admis dans leur
communauté; nous attendons comme Sauveur notre
Seigneur Jésus Christ, jusqu'à ce qu'il paraisse, lui notre
vie, et alors nous aussi, nous paraîtrons avec lui en pleine
gloire23.

22. Cf. Apoc., 21, 2; Coloss., 3, 1; Hébr.. 8. 2.
23. Cf. Phil., 3, 20; Coloss., 3, 4.



9. Sacra Liturgia non explet totam actionem Ecclesiae;
a nam antequam homines ad Liturgiam accedere possint,
necesse est ut ad fidem et conversionem vocentur:«Quomodo invocabunt in quem non crediderunt? Aut
quomodo credent ei quem non audierunt. Quomodo autem
audient sine praedicante? Quomodo vero praedicabunt
nisi mittantur?» (Rom. 10, 14-15).

Quare Ecclesia non credentibus praeconium salutis
annuntiat, ut omnes homines solum Deum verum et quem
misit Iesum Christum cognoscant et a viis suis convertan-
tur, paenitentiam agentes24. Credentibus vero semper
fidem et paenitentiampraedicare debet, eospraeterea debet
ad Sacramenta disponere, docere servare omnia quaecum-
que mandavit Christus25, et allicere ad omnia opera
caritatis, pietatis et apostolatus, quibus operibus manifes-
tum fiat christifideles de hoc mundo quidem non esse, sed
tamen esse lucem mundi eosdemque Patrem glorificare
coram hominibus.

24. Cf. lo. 17, 3: Lc. 24, 27: Act. 2, 38.
25. Cf. Mt. 28, 20.

9 [5.]a est tamen in suo centro, quod est divinum Eucharistiae
Sacrificium, culmen ad quod omnia tendere debent, et simul fons
a quo omnia procedunt om.



L'activité de l'Église
n'est pas uniquement liturgique

9. La liturgie ne remplit pas toute l'activité de l'Église;
car, avant que les hommes puissent accéder à la liturgie, il
est nécessaire qu'ils soient appelés à la foi et à la
conversion: «Comment invoquer le Seigneur sans avoir
d'abord cru en lui? Comment croire en lui sans avoir
entendu sa parole? Comment entendre si personne ne l'a
proclamée? Et comment proclamer sans être envoyé?»
(Rom., 10, 14-15).

C'est pourquoi l'Église annonce aux non-croyants la
proclamation du salut, pour que tous les hommes connais-
sent le seul vrai Dieu, et Celui qu'il a envoyé, Jésus Christ,
et pour qu'ils changent de conduite en faisant pénitence".
Quant aux croyants, elle doit toujours leur prêcher la foi et
la pénitence; elle doit en outre les disposer aux sacrements,
leur apprendre à garder tous les commandements du
Christ25, et les engager à toutes les œuvres de charité, de
piété et d'apostolat pour manifester par ces œuvres que, si
les chrétiens ne sont pas de ce monde, ils sont pourtant la
lumière du monde, et ils rendent gloire au Père devant les
hommes.

24. Cf. Jean, 17, 3; Luc, 24, 27; Act., 2, 38.
25. Cf. Matth., 28, 20.



10. a ATTAMEN LITURGIA EST CULMEN AD QUOD ACTIO
ECCLESIAE TENDIT ET SIMUL FONS UNDE OMNIS EIUS VIRTUS
EMANAT. Nam labores apostolici ad id b ordinantur ut
omnes, per fidem et Baptismum filii Dei facti, in unum
conveniant, in medio Ecclesiae Deum laudent,
C SACRIFICIUM PARTICIPENT et cenam dominicam manducent.

Vicissim, ipsa Liturgia impellit fideles ut «sacramentis
paschalibus » satiati fiant «pietate concordes»26; orat ut
«vivendo teneant quod fide perceperunt»27; renovatio
vero foederis Domini cum hominibus in Eucharistia fideles
in urgentem caritatem Christi trahit et accendit. Ex Liturgia
ergo, praecipue ex Eucharistia, ut e fonte, gratia in nos
derivatur et maxima cum efficacia obtinetur ilia in Christo
hominum sanctificatio et Dei glorificatio, ad quam, uti ad
finem, omnia alia Ecclesiae opera contendunt.

26. Postcommunio Vigiliae Paschalis et dominicae Resurrectionis.
[Missale Romanum 1971 : Post communionem Vigiliae paschalis].

27. Oratio Missae feriae III infra octavam Paschae. [Missale Roma-
num 1970 : Collecta feriae II infra octavam Paschae].

10 [6.] a Attamen. emanat add.
b tendunt, ut qui receperunt fidem et paenitentiam
egerunt filii Dei fiant per Baptismum
c Sacrificium participent add.



La liturgie, et surtout l'eucharistie,
source première de la grâce

10. Toutefois, la liturgie est le sommet auquel tend
l'action de l'Église, et en même temps la source d'où
découle toute sa vertu. Car les travaux apostoliques visent
à ce que tous, devenus enfants de Dieu par la foi et le
baptême, se rassemblent, louent Dieu au milieu de l'Église,
participent au sacrifice et mangent la Cène du Seigneur.

En revanche, la liturgie elle-même pousse les fidèles,
rassasiés des «mystères de la Pâque», à n'avoir plus
«qu'un seul cœur dans la piété»26; elle prie pour «qu'ils
soient fidèles toute leur vie au sacrement qu'ils ont reçu
dans la foi»Il ; et le renouvellement dans l'Eucharistie de
l'alliance du Seigneur avec les hommes attire et enflamme
les fidèles à la charité pressante du Christ. C'est donc de la
liturgie, et principalement de l'Eucharistie, comme d'une
source, que la grâce découle en nous et qu'on obtient avec
le maximum d'efficacité cette sanctification des hommes
dans le Christ, et cette glorification de Dieu, que
recherchent, comme leur fin, toutes les autres œuvres de
l'Église.

26. Postcommunion de la vigile pascale et du dimanche de Pâques.
[MR 1970 : prière après la communion à la Veillée pascale].

27. Oraison du mardi de Pâques. [MR 1970 :
collecte du lundi de

Pâques].

Du rapport de Mgr Martin:
«. La première phrase est à interpréter selon les règles

herméneutiques ordinaires, à la lumière du contexte soit du
Préambule (art. 2), soit surtout du ch. 1, art. 10. Ce dernier texte
est le contexte immédiat et explicatif de cette phrase. Car, en
conclusion générale, il répète, quoique avec d'autres mots, ce
que la phrase au début de l'article dit à la manière d'une thèse qui



11. a Ut haec tamen plena efficacitas habeatur, necessa-
rium est ut fideles cum recti animi dispositionibus ad
sacram Liturgiam accedant, mentem suam voci accommo-
dent, et supernae gratiae cooperentur, ne eam in vacuum
recipiant28. Ideo sacris pastoribus advigilandum est ut in
actione liturgica non solum observentur leges ad validam et
licitam celebrationem, sed ut fideles scienter, actuose et
fructuose eandem participent.

28. Cf. 2 Cor. 6, 1.

11 f7.1 a 'Ex his necessarium esse apparet ut



demande à être expliquée ensuite. (.) Que la liturgie soit
sommet et source, cela doit être compris dans le texte comme de
la liturgie en général, c'est-à-dire dans toute sa réalité concrète,
mais en premier lieu en tant qu'elle a pour centre l'Eucharistie.
L'Eucharistie, en effet, n'appartient pas à la liturgie d'une
manière secondaire et accidentelle, mais essentielle (.).

[Dans la 2e phrase] l'expression "participer au sacrifice" se
rapporte à la participation active des fidèles dans le rite de la
célébration, participation que souhaite avec force le Concile,
tandis que l'expression "manger la Cène du Seigneur" se
rapporte à la communion.» (ACV II, 1/3, 706).

Nécessité des dispositions personnelles

11. Mais, pour obtenir cette pleine efficacité, il est
nécessaire que les fidèles accèdent à la liturgie avec les
dispositions d'une âme droite, qu'ils harmonisent leur âme
avec leur voix, et qu'ils coopèrent à la grâce d'en haut pour
ne pas la recevoir en vain28. C'est pourquoi les pasteurs
doivent être attentifs à ce que dans l'action liturgique, non
seulement on observe les lois d'une célébration valide et
licite, mais aussi à ce que les fidèles participent à celle-ci de
façon consciente, active et fructueuse.

28. Cf. 2 Cor., 6, 1.



12. a Vita tamen spiritualis non unius sacrae Liturgiae
participatione continetur. CHRISTIANUS ENIM AD COMMUNI-
TER ORANDUM VOCATUS, NIHILOMINUS DEBET ETIAM INTRARE
IN cubiculum suum ut Patrem in abscondito oret29, immo,
docente Apostolo, sine intermissione orare30. Et ab eodem
Apostolo docemur mortificationem Iesu semper circum-
ferre in corpore nostro, ut et vita Iesu manifestetur in carne
nostra mortali31. Quapropter Dominum in b Missae Sacrifi-
cio precamur ut, «hostiae spiritualis oblatione suscepta,
nosmetipsos» sibi perficiat «munus aeternum»32.

29. Cf. ML 6, 6.
30. Cf. 1 Thess. 5, 17.
31. Cf. 2 Cor. 4, 10-11.
32. Secreta feriae II infra octavam Pentecostes. [Missale Romanum

1970 : Super oblata sabbati post dominicas II, IV et VI Paschae.]

12 [8.] a Multum vero abest ut sacra Liturgia totam vitam
spiritualem amplectatur. Etsi enim christianus quan-
doque ad orandum in communi vocatur, quandoque
tamen invitatur ad intrandum.
b Missa exoramus.



Nécessité de la piété extra-liturgique

12. Cependant, la vie spirituelle n'est pas enfermée dans
la participation à la seule liturgie. Car le chrétien est appelé
à prier en commun: néanmoins, il doit aussi entrer dans sa
chambre pour prier le Père dans le secret29, et, même,
enseigne l'Apôtre, il doit prier sans relâche". Et l'Apôtre
nous enseigne aussi à toujours porter dans notre corps la
mort de Jésus, pour que la vie de Jésus, elle aussi, soit
manifestée dans notre existence mortelle31. C'est pourquoi
dans le sacrifice de la messe nous demandons au Seigneur
«d'accepter le sacrifice spirituel de l'eucharistie» et «de
faire de nous-mêmes une éternelle offrande»32.

Cf. le rapport de Mgr Martin:
Le schéma mettait en parallèle la prière communautaire et la

prière privée (quandoquando). Le texte adopté insiste plus
fortement sur la prière privée (nihilominusdebet etiam, au lieu de
invitatur). «L'adverbe nihilominus a été ajouté pour qu'il
apparaisse mieux que la prière en commun ne suffit pas au
chrétien» (ACVII, 1/3, 707).

29. Cf. Matth., 6, 6.
30. Cf. 1 Thess., 5, 17.
31. Cf. 2 Cor..4. 10-11.
32. Secrète du lundi de Pentecôte. [MR 1970: prière sur les

offrandes, le samedi de la 2e, de la 4e et de la 6e semaine du Temps
pascal]



13. Pia populi christiani exercitia, dummodo legibus a et
normis Ecclesiae conformia sint, valde commendantur,
praesertim cum de mandato b Apostolicae Sedis fiunt.

Speciali quoque dignitate gaudent sacra Ecclesiarum
particularium exercitia, quae de mandato Episcoporum
celebrantur, secundum consuetudines aut libros legitime
approbatos.

Ita vero, ratione habita temporum liturgicorum, eadem
exercitia ordinentur oportet, ut sacrae Liturgiae congruant,
ab ea quodammodo deriventur, ad eam populum manudu-
cant, utpote quae natura sua iisdem longe antecellat.

13 [9.] aetnormisadd.
b Sanctae.

ADART. 7,8,9 [nunc11, 12, 13] SCHEMATIS : [DECLARATIOJ.

Intentio generalis huius sectionis est sollemniter affirmare
doctrinam Litt. Ene. Mediator Dei de relationibus inter Liturgiam
et vitam spiritualem singulorum : in specie, de perfecta possibili-
tate, immo de omnimoda necessitate —, omni oppositione exclusa

—, ad debitos fructus ex Liturgia percipiendos, unionis inter
participationem celebrationum liturgicarum et sinceram pietatem,
quae etiam interne singulas personas afficiant. Immo, urgetur
conceptus de unitate vitae spiritualis; et ideo dicitur plenam
participationem Liturgiae necessario exigere et praerequirere
generale exercitium pietatis et christianarum virtutum in tota vita
individui, etiam, uti patet, extra Liturgiam.

Ex hoc apparere debet commendationem Liturgiae nihil
officere, sed, e contra, vehementer exigere intensam curam vitae
spiritualis, etiam extra actiones liturgicas, cum omnibus mediis



Les célébrations non strictement liturgiques

13. Les «exercices de piété» du peuple chrétien, du
moment qu'ils sont conformes aux lois et aux normes de
l'Église, sont fort recommandés, surtout lorsqu'ils se font
sur l'ordre du Siège apostolique.

Les «exercices sacrés» des Eglises particulières jouissent
aussi d'une dignité spéciale lorsqu'ils sont célébrés sur
l'ordre des évêques, selon les coutumes ou les livres
légitimement approuvés.

Mais les exercices en question doivent être réglés en
tenant compte des temps liturgiques et de façon à
s'harmoniser avec la liturgie, à en découler d'une certaine
manière, et à y introduire le peuple parce que, de sa
nature, elle leur est de loin supérieure.

DÉCLARATION JOINTE AUX
ART. 7, 8, 9 DU SCHÉMA

[DEVENUS10,11,12]

L'intention générale de cette section est d'affirmer solennelle-
ment la doctrine de l'encyclique Mediator Dei sur les relations
entre la liturgie et la vie spirituelle de chacun: en l'espèce, sur la
parfaite possibilité, et même sur l'absolue nécessité — toute
opposition exclue — pour obtenir les fruits attendus de la liturgie,
de l'union entre la participation aux célébrations liturgiques et une
piété sincère, qui affectent chacune des personnes même de
l'intérieur. Bien plus, on insiste sur le concept d'unité de la vie
spirituelle: c'estpourquoi il est dit qu'unepleineparticipation à la
liturgie exige nécessairement et requiert d'abord un exercice
général de la piété et des vertus chrétiennes dans toute la vie
individuelle, même, c'est évident, en dehors de la liturgie.

Il apparaît de là qu'on ne doit mettre aucun obstacle pour
recommander la liturgie, mais qu'au contraire, on doit exiger avec
force un soin intense de la vie spirituelle, même en dehors des



asceticis consuetis et notis in traditione christiana.

Pia exercitia in genere, uti Via Crucis, Rosarium et alia
huiusmodi, valde commendanda sunt, uti explicite inculcavit Pius
XII in Litt. Ene. Mediator Dei. Attamen intentio huius sectionis
est de piis exercitiis tractare tantum relate ad Liturgiam, sicut
factum est in Instructione S. R. C. diei 3 sept. 1958.

Posita tamen possibilitate, immo necessitate, unionis Liturgiam
inter etpia exercitia, inpraxi harmonica compositio obtineri debet.
Hincfideles docere oportet depraecellentiaprecatiónis liturgicae et
anni liturgici super ceteras devotionis formas : facile enim adhuc
videri potest practica ordinatio pietatis fidelium, quae a cyclo
liturgico abstrahit, aut etiam ipsi directe obversatur, ut fit v. gr. in
quibusdam festis Sanctorum, quae cum festis sollemnioribus anni
liturgici occurrunt (ex. gr. processio in honorem S. Antonii in
festo Pentecostes), aut in triduanis vel novendialibussupplicationi-
bus quae temporibus liturgicis, etiam principalibus, ita superpo-
nuntur, ut eorum temporum memoria amplius non appareat.

Has formas pietatis destruere, ut unice celebrationibus liturgicis
locus detur, certe inopportunum esset; sed animarum pastores
adlaborate debent ut fideles erudiant de modo colendi imprimis
vitam liturgicam Ecclesiae, in mysteriis et temporibus anni
liturgici, super ceteras devotionis species. Immo, ulterius progre-
diendum est in hac actione pastorali, auferendo a mente fidelium
quidquid in formis devotionalibus aliqualem sapere posset
superstitionem, praesertim quoad numerum dierum in piis
supplicationibus insumendorum, quoadformam earundempreca-
tionum, etc. : quae omnia difficultatem non parvam in multis
gignere solent.

Mise en œuvre

Lettre apostolique Investigabiles divitias Christi (6 février 1965) du
pape Paul VI sur le culte du Sacré-Cœur [EDIL, 385].

Instruction Eucharisticum mysterium (25 mai 1967), nn.58 et 67
[EDIL, 956 et 965].



actions liturgiques, avec tous les moyens ascétiques habituels
approuvés dans la tradition chrétienne.

Les exercices de piété en général, comme le Chemin de croix, le
Rosaire et d'autres de ce genre, sont à recommander grandement,
comme l'a souligné explicitement Pie XII dans l'encyclique
Mediator Dei. Toutefois l'intention de cette section est de traiter
des exercices de piété seulement par rapport à la liturgie, comme
cela a été le cas dans l'Instruction de la S. Congrégation des Rites,
du 3 septembre 1958.

Étant posée la possibilité, et même la nécessité, de l'union entre
la liturgie et les exercices depiété, il faut aboutir dans la pratique à
une harmonisation. Cela implique qu'il faut enseignerauxfidèles
la prééminence de la prière liturgique et de l'année liturgique sur
toutes les autres formes de dévotion: on peut, en effet, trouver
facile jusqu'ici une ordonnancepratique de lapiété desfidèles, qui
fait abstraction du cycle liturgique, ou même lui est directement
opposée, comme par exemple pour certaines fêtes des saints en
concurrence avec les fêtes les plus solennelles de l'année liturgique
(par exemple, uneprocession en l'honneur de saintAntoine lejour
de Pentecôte), ou pour des triduums ou des neuvaines de prière
qui se superposent aux temps liturgiques, même les principaux, au
point que n'apparaisseplus suffisamment le souvenir de ceux-ci.

Il serait certes inopportun de détruire ces formes de piété pour
faire place uniquement aux célébrations liturgiques; mais les
pasteurs d'âmes doivent s'employer à former les fidèles sur la
manière d'honorer en premier lieu la vie liturgique de l'Église,
dans les mystères et les temps de l'année liturgique, par dessus
toutes les autres espèces de dévotion. Bien plus, il faudra
progresser plus profondémentdans cette action pastorale, en ôtant
de l'esprit des fidèles tout ce qui dans les formes de dévotion
pourrait déceler quelque relent de superstition, surtout pour ce qui
est du nombre de jours à employerdans les prières, la forme de ces
prières, etc.: toutes choses qui d'ordinaire font naître chez
beaucoup des difficultés qui ne sont pas mineures.

Directoire pastoral des évêques (22 février 1973), nn. 90-91 [EDIL,
3006-3007].

De sacra communione et cultu mysterii eucharistici extra Missam
(21 juin 1973), n. 79 ]EDIL, 3087].


