
Source gallica.bnf.fr / Les éditions du Cerf

La Maison-Dieu : cahiers de
pastorale liturgique

https://www.bnf.fr
https://gallica.bnf.fr


Service national de la pastorale liturgique et sacramentelle
(France). Auteur du texte. La Maison-Dieu : cahiers de pastorale
liturgique. 1983-10-01.

1/ Les contenus accessibles sur le site Gallica sont pour la plupart des reproductions numériques d'oeuvres tombées
dans le domaine public provenant des collections de la BnF. Leur réutilisation s'inscrit dans le cadre de la loi n°78-
753 du 17 juillet 1978 :
 - La réutilisation non commerciale de ces contenus ou dans le cadre d’une publication académique ou scientifique
est libre et gratuite dans le respect de la législation en vigueur et notamment du maintien de la mention de source
des contenus telle que précisée ci-après : « Source gallica.bnf.fr / Bibliothèque nationale de France » ou « Source
gallica.bnf.fr / BnF ».
 - La réutilisation commerciale de ces contenus est payante et fait l'objet d'une licence. Est entendue par réutilisation
commerciale la revente de contenus sous forme de produits élaborés ou de fourniture de service ou toute autre
réutilisation des contenus générant directement des revenus : publication vendue (à l’exception des ouvrages
académiques ou scientifiques), une exposition, une production audiovisuelle, un service ou un produit payant, un
support à vocation promotionnelle etc.

CLIQUER ICI POUR ACCÉDER AUX TARIFS ET À LA LICENCE

2/ Les contenus de Gallica sont la propriété de la BnF au sens de l'article L.2112-1 du code général de la propriété
des personnes publiques.

3/ Quelques contenus sont soumis à un régime de réutilisation particulier. Il s'agit :

 - des reproductions de documents protégés par un droit d'auteur appartenant à un tiers. Ces documents ne peuvent
être réutilisés, sauf dans le cadre de la copie privée, sans l'autorisation préalable du titulaire des droits.
 - des reproductions de documents conservés dans les bibliothèques ou autres institutions partenaires. Ceux-ci sont
signalés par la mention Source gallica.BnF.fr / Bibliothèque municipale de ... (ou autre partenaire). L'utilisateur est
invité à s'informer auprès de ces bibliothèques de leurs conditions de réutilisation.

4/ Gallica constitue une base de données, dont la BnF est le producteur, protégée au sens des articles L341-1 et
suivants du code de la propriété intellectuelle.

5/ Les présentes conditions d'utilisation des contenus de Gallica sont régies par la loi française. En cas de
réutilisation prévue dans un autre pays, il appartient à chaque utilisateur de vérifier la conformité de son projet avec
le droit de ce pays.

6/ L'utilisateur s'engage à respecter les présentes conditions d'utilisation ainsi que la législation en vigueur,
notamment en matière de propriété intellectuelle. En cas de non respect de ces dispositions, il est notamment
passible d'une amende prévue par la loi du 17 juillet 1978.

7/ Pour obtenir un document de Gallica en haute définition, contacter
utilisation.commerciale@bnf.fr.

https://www.bnf.fr
https://gallica.bnf.fr
https://www.bnf.fr/fr/faire-une-utilisation-commerciale-dune-reproduction
mailto:utilisation.commerciale@bnf.fr


CAPUT II

DE SACROSANCTO
EUCHARISTIAE MYSTERIO

47. Salvator noster, in Cena novissima, qua nocte
tradebatur, SACRIFICIUM EUCHARISTICUM CORPORIS ET SAN-
GUINIS SUI INSTITUIT, QUO SACRIFICIUM CRUCIS IN SAECULA,
DONEC VENIRET, PERPETUARET, ATQUE ADEO ECCLESIAE
DILECTAE SPONSAE MEMORIALE CONCREDERET MORTIS ET
RESURRECTIONIS SUAE: SACRAMENTUM PIETATIS, SIGNUM
UNITATIS, VINCULUM CARITATIS36, CONVIVIUM PASCHALE, IN
QUO CHRISTUS SUMITUR, MENS IMPLETUR GRATIA ET FUTURAE
GLORIAE NOBIS PIGNUS DATUR.37

36. Cf. S. AUGUSTINUS, In loannis Evangelium Tractatus XXVI,
cap. VI, n. 13 : PL 35, 1613.
37. Breviarium Romanum, In festo Sanctissimi Corporis Christi, ad II

vesperas, antiphona ad Magnificat [Liturgia Horarum 1971, III, p. 502].

1

47. [Prooemium, la pars]
aSalvator noster, in cena novissima qua nocte tradebatur,

Apostolis paschale convivium in sui memoriam donec veniat
iterandum praecepit, ita ut «mortis eius victoria et triumphus»
repraesentaretur; et Ecclesiae dilectae Sponsae suae fieret
magnum sacramentum pietatis, fons et exemplar unitatis,
sacrificium laudis, pignus et figura coelestis convivii.



CHAPITRE II

LE MYSTÈRE DE L'EUCHARISTIE

47. Notre Sauveur, à la dernière Cène, la nuit où il fut
livré, institua le sacrifice eucharistique de son Corps et de
son Sang pour perpétuer le sacrifice de la croix au long dessiècles, jusqu'à ce qu'il vienne, et en outre pour confier àl'Eglise, son épouse bien-aimée, le mémorial de sa mort etde sa résurrection: sacrement de l'amour, signe de l'unité,
lien de la charité36, banquet pascal dans lequel le Christ est
mangé, l'âme est comblée de grâce, et le gage de la gloirefuture nous est donnée37.

36. Cf. S. AUGUSTIN, In Ioannis Evangelium Tractatus, XXVI,
ch. VI, n. 13 : PL 35, 1613.37. Bréviaire romain. Fête-Dieu, antienne du Magnificat aux
IIes vêpres [Liturgie des Heures 1980, même lieu].

Du rapport de Mgr Jesus Enciso Viana, év. de Majorque,
membre de la Commission Conciliaire de liturgie

(43e congrégation générale, 8 octobre 1963) :

Le titre

«Le titre de ce chapitre ne plaît pas à deux Pères, parce qu'il
ne distingue pas entre Sacrifice et Sacrement. La Commission
estime que le mot "mystère" embrasse les deux concepts et doit
être retenu, d'autant plus que les concepts sont exposés plus
clairement par la suite (.)



Observations générales [sur l'art. 47]
Certains souhaits exprimés par les Pères supposent l'intention

du Concile d'exposer toute la doctrine théologique sur l'Eucha-
ristie sacrement et sacrifice et de répéter ce qu'a si bien exposé le
Concile de Trente (session XXII). Notre article n'a pas d'autre
intention que de justifier les dispositions qui vont suivre pour la
réforme de la liturgie de la messe en vue d'une meilleure
participation des fidèles et d'un meilleur fruit. Nous estimons
donc qu'il n'y a pas lieu d'ajouter ce que plusieurs Pères ont
proposé sur la rédemption du Christ, son sacerdoce, son
sacrifice, le double aspect, sacrificiel et sacramentel, de l'Eucha-
ristie et les diverses fins de la messe.

Points particuliers
1) Un Père a fait remarquer qu'il n'était pas question dans cet

article de l'aspect sacrificiel de l'Eucharistie. La Commission a
fait droit à cette observation en introduisant une formule dont on
parlera par la suite.
2) Un autre Père a souhaité qu'on ajoute à la mention des

Apôtres: "et à leurs successeurs dans le sacerdoce", tant pour
une raison doctrinale que pour rappeler la formule du Concile de
Trente (Session XXII, chap. 1). Les motifs allégués sont
excellents, mais dans la formulation que propose maintenant la
Commission, on ne cite plus expressément les Apôtres.
3) L'expression "banquet pascal" n'a pas plu à plusieurs Pères,

parce qu'elle insisterait trop sur l'aspect de repas, ou parce que,
dans l'esprit des fidèles, Pâques se comprend mieux de la
résurrection du Christ que de son sacrifice. La nouvelle rédaction
tient compte de la première raison alléguée. A la seconde on peut
opposer le récit évangélique de l'institution de l'Eucharistie
(Mt 20, 29; Mc 17, 25; Le 22, 14-18) et toute la tradition, à
laquelle fait écho S. Thomas dans le Lauda Sion: "Novum
Pascha novae legis" et surtout le Concile de Trente dans sa
session XXII, ch. 1

4) Certains Pères pensent qu'il faut supprimer la citation du
Concile de Trente: "La victoire et le triomphe de sa mort",
parce que ce Concile l'appliquait à la fête du Saint- Sacrement.



La Commision l'a omise, du fait d'ailleurs qu'elle a été déjà
insérée au N. 2 du chap. 1.
5) Un Père propose d'ajouter une explication après le verbe

"représenter": "rendre présent ou renouveler de manière
admirable". Cette addition alourdirait trop le texte et le rendrait
obscur.
6) Un Père combat l'expression "sacrement de l'amour",

parce que 1 Tim 3, 16 y désigne le mystère de l'incarnation, mais
on a estimé devoir la retenir, parce que S. Augustin l'interprète
aussi de l'Eucharistie (Tract. 26 in loannem).
7) "Source et modèle d'unité" : l'expression ne plaît pas à

deux Pères. L'un propose que l'on dise: "source et symbole
d'unité". Pour éviter toute difficulté, la Commission préfère
transcrire les mots de S. Augustin: "0 sacrement de l'amour, ô
signe de l'unité, ô lien de la charité".
8) L'expression "sacrifice de louange" a paru insuffisante à

trois Pères qui voudraientque soient exprimées les autres espèces
de sacrifice: la Commission a laissé cette expression de côté dans
la nouvelle formule qu'elle propose (.).
Trois nouvelles formules. En plus de ces observations concer-

nant chacune des expressions, trois nouvelles formules ont été
présentées pour qu'elles soient substituées à ce paragraphe (.).Tout ayant été mûrement pesé, la Commission a choisi la
deuxième formule, légèrement modifiée à partir des observations
relevées ci-dessus, en y ajoutant la troisième (.). Le début
demeure identique à celui du schéma. Nous avons ajouté:
"jusqu'à ce qu'il vienne", pour retenir cette idée qui se trouvait
dans le texte du schéma. Avant le mot "unité", nous avons mis le
mot "signe" à la suite de la remarque évoquée ci-dessus, et nous
avons ajouté, du même texte de S. Augustin: "lien de la
charité". Enfin, à la place des derniers mots: "source de grâce et
gage de la gloire à venir", nous avons emprunté la troisième
partie de l'antienne liturgique [de la fête du Saint-Sacrement] :

"banquet dans lequel le Christ est mangé, etc."» (ACV II,II/2,
296-297).



48. Itaque Ecclesia sollicitas curas eo intendit ne christifi-deles huic fidei mysterio tamquam extranei vel muti
spectatores intersint, sed per ritus et preces id bene
intellegentes, sacram actionem conscie, pie et actuoseparticipent, verbo Dei instituantur, mensa Corporis Dominireficiantur, gratias Deo agant, immaculatam hostiam, non
tantum per sacerdotis manus, sed etiam una cum ipso
offerentes, seipsos offerre discant, et de die in diem
consummentur, Christo Mediatore38, in unitatem cum Deo
et inter se, ut sit tandem Deus omnia in omnibus.

38. Cf. S. CYRILLUS ALEX., Commentarium in loannis Evangelium,
lib. XI, capp. XI-XII: PG 74, 557-564.

48. [Prooemium, 2a pars]
Itaque curat Ecclesia ut christifideles huic mysterio fidei non

velut inertes et muti spectatores intersint, sed ut ritus et preces
bene intellegentes, ea actuose, conscie et pie participent, mensa
cum verbi tum corporis Domini reficiantur, gratias Deo agant,
immaculatam hostiam una cum sacerdote offerendo seipsos
offerre discant, et de die in diem ad perfectiorem unitatem
transferantur ut sit Deus omnia in omnibus.



Participation des fidèles

48. Aussi l'Église se soucie-t-elle d'obtenir que les
fidèles n'assistent pas à ce mystère de la foi comme des
spectateurs étrangers et muets, mais que, le comprenantbien dans ses rites et ses prières, ils participent consciem-
ment, pieusement et activement à l'action sacrée, soient
formés par la parole de Dieu, se restaurent à la table duCorps du Seigneur, rendent grâces à Dieu; qu'offrant la
victime sans tache, non seulement par les mains du prêtre,
mais aussi unis avec lui, ils apprennent à s'offrir eux-mêmes
et de jour en jour soient consommés par la médiation du
Christ38 dans l'unité avec Dieu et entre eux pour que,finalement, Dieu soit tout en tous.

38. Cf. S. CYRILLE D'ALEXANDRIE, Commentaire de l'Évangile de
S. Jean, Livre XI, ch. 11-12 (PG 74, 557-564.)

Du rapport de Mgr Viana :

Observations générales
«1) Certains Pères font observer que le texte du schéma

insiste sur la manière liturgique d'assister à la messe comme si
c'était la seule manière de participer à la messe, alors que, si elle
est la meilleure au témoignage de l'encycliqueMediator Dei, elle
n'est pas la seule et même elle peut être purement extérieure sans
contemplation intérieure. La Commission a jugé que dans la
présente Constitution liturgique il suffit de décrire la manière
d'assister au sacrifice de la messe telle que la décrivent les
documents du Magistère (Mediator Dei; Instruction de la
Congrégation des Rites sur la musique sacrée et la liturgie), dont
le dernier enseigne que la participation intérieure devient plus
parfaite «si à l'attention intérieure s'ajoute la participation
extérieure». Ainsi «la participation consciente, pieuse et active»



dont il est question dans cet article et dans d'autres ne peut
d'aucune façon être interprétée comme une participation
purement extérieure. La doctrine ici rappelée concorde avec ce
qu'enseigne S. Thomas sur les actes du culte externe (II. II, q. 81
a.7) et commun ou public (q. 83 a. 12).
2) D'autres objectent que le texte du schéma ne parle que des

effets subjectifs de la messe, ceux que les assistants perçoivent à
la mesure de leurs dispositions, alors que la messe a aussi des
effets objectifs et essentiels qui ne dépendent pas des dispositions
subjectives. Il faut cependant rappeler que le texte ne contient
pas un exposé complet sur les effets de la messe, mais évoque
seulement ceux qui sont requis pour fonder une restauration des
rites de la messe, pour que les fidèles en recueillent des fruits plus
abondants.

Questions particulières.

1) L'expression "comme des spectateurs inertes et muets" ne
plaît pas à un Père, parce qu'elle semble exclure une participa-
tion silencieuse à la messe, qui plaît à des personnes de haute
culture spirituelle. Mais, après ce qui vient d'être dit, on estime
devoir retenir cette formule d'autant plus qu'elle est extraite de la
Constitution Divini cultus de Pie XI (.). Et même, pour serrer
de plus près les paroles de Pie XI, nous avons écrit: "étrangers"
là où on lisait "inertes".
2) Un père propose que l'on dise: "pour qu'ils comprennent

bien les rites et les prières, ainsi que le mystère qu'ils expriment".
La Commission a estimé excellente cette proposition, mais pour
mieux signifier que les rites et les prières sont là comme des
moyens pour saisir le mystère, nous avons écrit: "pour qu'ils
comprennent bien (ce mystère) dans ses rites et ses prières".
Ainsi répondons-nous également aux désirs de ceux qui veulent
que soit indiquée de quelque manière l'attention intérieure. (.)
3) L'expression "se restaurent à la table de la parole et du

corps du Seigneur" a été combattue, parce que dans le premier
cas, "table" a un sens métaphorique et, dans le second, un sens
propre, et que, si le sens métaphorique est évident dans la
première partie, cela pourrait conduire à comprendre le mot de
la même manière dans la seconde. La Commission a jugé que le
mot "table" pouvait être retenu à cause de l'autorité du livre "De



l'imitation du Christ" (livre IV, ch. 1) qui dans un verset parle de
la table de la parole et, dans un autre, de la table eucharistique.
Mais pour ne donner lieu à aucune équivoque, nous avons
préféré écrire: "qu'ils soient formés par la parole de Dieu, se
restaurent à la table du corps du Seigneur".
Un Père craint que nous ne paraissions jeter le discrédit sur

l'assistance à la messe sans communion. Mais dans l'Instruction
de la S. Congrégation des Rites [sur la musique sacrée et la
liturgie], il est dit: "La participation active parfaite est obtenue
lorsqu'y accède aussi la participation sacramentelle". La constitu-
tion propose ce qui est le meilleur, sans insinuer d'aucune
manière un discrédit pour la simple assistance à la messe.
4)
5) D'autres voudraient que l'on dise "par le prêtre" et non

"avec le prêtre". La Commission a préféré introduire une
formule plus complète tirée de l'encycliqueMediator Dei: "non
seulement par les mains du prêtre, mais aussi unis avec lui".
6) La citation finale de 1 Cor 15, 28 a paru peu appropriée,

parce que S. Paul parle là dans un sens eschatologique. Aussi la
Commission a-t-elle introduit une citation de Cyrille
d'Alexandrie: "que de jour en jour ils soient consommés par la
médiation du Christ dans l'unité avec Dieu et Père et entre eux",
en supprimant les mots "et Père" pour la clarté et en ajoutant:
"finalement" pour insinuer le sens eschatologique.» (ACV II,
11/2, 297-298).

Mise en œuvre

Encyclique Mysterium fideidu Pape Paul VI sur la doctrine et le cultede la Sainte Eucharistie (3 septembre 1965) [EDIL, 418-455].
Instruction Eucharisticummysteriumsur le culte du mystère eucharis-

tique (25 mai 1907) [EDIL, 899-965].
Lettre Dominicae Cenae du pape Jean Paul Il aux évêques sur le

mystère et le culte de l'Eucharistie (24 février 1980) [Notitiae 16, 1980,
PP.125-154],
Instruction Inaestimabile donum, rappelant certaines normes pour la

célébration de la messe et le culte eucharistique (3avril 1980).
CIC, 897-958.



49. Quapropter, ut Sacrificium Missae, etiam rituum
forma, plenam pastoralem efficacitatem assequatur, Sacro-
sanctum Concilium, RATIONE HABITA MISSARUM, QUAE
CONCURRENTE POPULO CELEBRANTUR, PRAESERTIM DIEBUS
DOMINICIS ET FESTIS DE PRAECEPTO, ea quae sequunturdecernit.

49. [Prooemium, 3a pars]
Quapropter Sacrosanctum Concilium, ut Sacrificio Missae

restituat, etiam in forma rituali, plenam pastoralem efficacitatem,
ea quae sequuntur decernit.



49. C'est pourquoi, afin que le sacrifice de la messe,jusque dans sa forme rituelle, obtienne une pleine efficacité
pastorale, le Concile, à l'égard des messes qui se célèbrent
avec concours de peuple, surtout les dimanches et fêtes de
précepte, décrète ce qui suit.

Du rapport de Mgr Viala :

«Plusieurs Pères ont critiqué le verbe "retrouver" (restituat)
qui semblerait laisser entendre que la messe a perdu sa pleine
efficacité. Après plusieurs essais, la Commission a légèrement
modifié le paragraphe en adoptant le verbe "obtenir" (assequa-
tur) et en ajoutant: "à l'égard des messes qui se célèbrent avec
concours du peuple, etc", pour ne rien préjuger des messes
célébrées par le prêtre seul, sans concours du peuple. » (ACV II,
11/2, 299).



50. Ordo Missae ita recognoscatur, ut singularum par-
tium propria ratio necnon mutua connexio clarius pateant,
atque pia et actuosa fidelium participatio facilior reddatur.

A QUAMOBREM RITUS, PROBE SERVATA EORUM SUBSTANTIA,
SIMPLICIORES FIANT; EA OMITTANTUR QUAE TEMPORUM DECUR-
SU DUPLICATA FUERUNT VEL MINUS UTILITER ADDITA; RESTI-
TUANTUR VERO AD PRISTINAM SANCTORUM PATRUM NORMAM
NONNULLA QUAE TEMPORUM INIURIA DECIDERUNT, PROUT
OPPORTUNA VEL NECESSARIA VIDEANTUR.

50. [37. Ordo Missae instaurandus].
§ 1. Ordo Missae ita recognoscatur, sive in generali disposi-

tione sive in singulis partibus, ut clarius percipiatur et actuosam
fidelium participationem faciliorem reddat.
§2. a Quamobrem. videantur add.



Réforme de l'« ordo» de la messe
50. Le rituel de la messe sera révisé de telle sorte que se

manifestent plus clairement le rôle propre ainsi que la
connexion mutuelle de chacune de ses parties, et que soitfacilitée la participation pieuse et active des fidèles.
Aussi, en gardant fidèlement la substance des rites, onles simplifiera; on omettra ceux qui, au cours des âges, ontété redoublés ou ont été ajoutés sans grande utilité; onrétablira, selon l'ancienne norme des saints Pères, certaines

choses qui ont disparu sous les atteintes du temps, dans la
mesure où cela apparaîtra opportun ou nécessaire.

Du rapport de Mgr Viala :
«§ 1. Pour éclairer d'une certaine manière la nature de la

réforme à accomplir, il était dit dans le texte du schéma: "soit
dans la disposition générale, soit dans chacune des parties [de la
messe]". Ces mots ont déplu à certains Pères, parce qu'ils
semblaient signifier que tout est erroné dans l'actuel Ordo missae
et que tout doit être changé radicalement. La Commission
propose d'ajouter un nouveau paragraphe pour décrire plus
clairement la réforme qui est à faire et de parler dans celui-ci
seulement du but recherché par la réforme (.).
§2(.) Nous avons pris soin tout d'abord d'affirmer claire-

ment le maintien substantiel des rites actuels (.). Nous avons
ensuite décrit les changements à faire, soit négativement, soit
positivement (.) en reprenant presque littéralement le texte de
la Bulle de S. Pie V promulguant le Missel romain: "On
rétablira selon l'ancienne normes des saints Pères, certaines
choses qui ont disparu sous les atteintes du temps."(.) La distinction, souhaitée par une proposition, entre la
première et la seconde partie de la messe ne peut pas être retenue
d'une manière trop absolue, car même dans la seconde partie de
la messe il se trouve certaines choses, même si elles sont
d'importance mineure, qui sont sujettes à révision, par exemple
certains signes de croix.
Une autre proposition donne une liste trop concrète de points

à modifier pour qu'elle ait place dans la Constitution. » (ACV II,
II/2, 300-301).



AD ART. 37 (nunc 50] SCHEMATIS: [DECLARATIO]

Hodiernus Ordo Missae, qui decursu saeculorum succrevit,
retinendus est. Nonnulla tamen passim recognoscendaet aliquate:
nus emendanda videntur, opestudiorum quae, nostra praesertim
aetate, peracta sunt sive circa originem sive circa evolutionem
singulorum rituum Missae, ita ut cuiusque partis natura et
significatio in clariore luce ponatur, necnon fidelium participatio
actuosa facilior et magis immediata reddatur.

Clarius, ex. gr.,distingui possent duae ipsius partes, liturgia
nempe verbi eteucharistica : quod obtinereturpraesertim cuiusque
locum aptius separando.

Partisenim eucharisticae locus proprius est altare, super quod
Crucis Sacrificium incruente repraesentatur; et e quo, tamquam e
mensa domus paternae, suam quisque partem sumit, communi-
cando Corpori etSanguini Domini.
Liturgiae vero verbi, saltem in Missis cum populo, locus magis

aptus adsedeset ad ambones possetassignari, ut fit in Missa
pontificali: tali enim ratione natura actionis liturgicae clarius
manifestatur,acgradus etpars cuiusqueministri evidentiore modo
exprimitur. -

Inter singulas vero partes Ordinis Missae, illae potissimum
recognoscendae videntur quae in initio, ad Offertorium, ad
Communionem et in fine accesserunt, praesertim cum ritus
romanus in Gallia assumptus et ex indole gallico-germanlca in
formam novam redactus est, quam Ecclesia romana postea
adoptavit.
Inter alia, haec aliquomodo recognoscenda proponuntur :

a) Rariores fiantin Missa crucesignationes, altaris oscula,
genuflexiones, inclinationes et alia huiusmodi.

b) Preces ad gradus altaris essent aliquatenusminuendae, et
forma simplicioreredigendae.



DÉCLARATION JOINTE À L'ART. 37 DU SCHÉMA
[DEVENU 50j

L'Ordo missae actuel, qui s'est développé au cours des siècles,
doit être retenu. Certains points cependant, çà et là, semblent
devoir être révisés et de quelquemanière corrigés, grâce aux études
qui ont été réalisées, surtout à notre époque, soit sur l'origine soit
sur l'évolution de chacun des rites de la messe, de manière à mettre
davantage en lumière la nature et la signification de chaquepartie,
ainsi qu'à rendre plus facile et plus immédiate la participation
active des fidèles.
On peut, par exemple, distinguer plus clairement deux parties de

la messe: la liturgie de la Parole et la liturgie eucharistique, ce
qu'on obtiendra surtout en séparant de façon plus adaptée le lieu
de chacune d'elles.
Le lieu propre de la liturgie eucharistique est, en effet, l'autel,

sur lequel est représenté de manière non sanglante le sacrifice de la
Croix, et où, comme à la table de la maisonpaternelle, chacun
reçoit sa part, en communiant au Corps et au Sang du Seigneur.
La liturgie de la parole, elle, peut recevoir un lieu plus adapté,

au moins pour les messes avec peuple, aux sièges et aux ambons,
comme cela se fait à la messepontificale: de cette façon, la nature
de l'action liturgique est manifestée avec plus de clarté, et l'ordre et
la part respectivede chaqueministre sont exprimés de manièreplus
évidente.
Parmi les diversesparties de l'Ordo missae, celles qui semblent

devoir surtout être révisées sont celles qui concernent l'ouverture,
l'offertoire, la communion et la fin de la messe, cela surtout du fait
que le rite romain, une fois reçu en Gaule, s'est modifié sous
l'influence gallicane et germanique en une forme nouvelle quel'Eglise romaine a adoptée par la suite.
Entre autres choses, on propose de réviser d'une certaine façon

les points suivants:
a) Qu'il y ait au cours de la messe moins de signes de croix, de

baisers à l'autel, de génuflexions, d'inclinations et autres gestes
semblables.
b) Que les prières au pied de l'autel soient quelque peu

abrégées, et rédigées dans une forme plus simple.



c) Lectiones proclamentur versus populum, cui directe annun-
tiantur.
d) Ritus Offertorii ita describatur et aptetur, utpopuliparticipa-

tio appareatprocessione oblationis, quaefieripossetsaltem diebus
solemnioribus, vel ab ipso populo vel ab ipsius repraesentantibus
(ut adhuc fit in Liturgia Ambrosiana). Item orationes quae
oblationem comitantur ita recognoscantur ut magis respondeant
sensui oblationis donorum postea consecrandorum. Orationi
super oblata suum momentum restituatur, clara voce eam
proferendo.

e) Praefationum numerus augeatur (ex. gr., pro die dominico,
pro tempore Adventus, pro festo Corporis Christi, pro Missa
Dedicationis ecclesiae). In Canonepraecipuaepreces, velsaltem
doxologia finalis, elata voce dicantur, ut populus respondere
valeat « Amen» ; quod in fine tantum exstare deberet. Crucesigna-
tiones in doxologia tollantur; et in toto Canone minuantur.

f) Embolismusorationisdominicaeclaravocerecitetur, utfitin
Actione liturgicaferiae VI in Passione et Morte Domini, neque
fractio ad eius conclusionem fiat.

g) Fractio hostiae et pax melius ordinentur.

h) Aboleantur restrictiones,quibus fideles a recipienda sacra
Communione in quibusdam Missis prohibentur.
i) Formula distributionissacrae Communionis brevior admitta-

tur, ut v. gr.,« Corpus Christi. RI Amen », ut apud S. Ambrosium
et in Liturgia Ambrosiana.

j) Missa compleatur benedictione sacerdotis et formula
dimissionis : «Ite, missa est».

Ad hanc revisionem sive totius Ordinis Missae sive eiuspartium
reduci possunt aliaequaestiones characteris potius rubricalis et
caeremonialis, saepiusaperitis etnunc etiam ab Episcopispressius
propositae. Duas ex -his, ad modum exempli, memorari liceat:
scilicet reductionem rituum Missae pontificalis in genere, et



c) Que les lectures soientproclaméesdevant le peuple, pour qui
elles sont directement annoncées.
d) Que le rite de l'offertoire soit décrit et adapté de sorte

qu'apparaisse la participation du peuple, par la procession
d'offertoire, qui pourrait avoir lieu au moins aux jours de plus
grande solennité soit par le peuple lui-même, soit par ses
représentants (comme cela se fait dans la liturgie ambrosienne). Et
aussi, que les prières qui accompagnent l'offrande soient révisées
de manière à mieux correspondre à la signification de l'offrande
des dons qui seront ensuite consacrés. Que la prière sur les
offrandes retrouve son importance, en étant proclamée à haute
voix.
e) Que le nombre des préfaces soit augmenté (parexemplepour

le dimanche, pour l'Avent, pour lafête du Corps du Christ, pour
la messe de la dédicace de l'église). Quelesprincipalesprières du
Canon, ou au moins la doxologie finale, soient dites à haute voix,
pour que le peuple puisse répondre «Amen»; un amen qui ne
devraitse trouver qu'il. lafin. Que les signes de croix soient enlevés
de la doxologie, et qu'ils soient moins nombreux au cours du
Canon.
f) Que l'embolisme de la prière du Seigneur soit dit à haute

voix, comme cela se fait dans la Liturgie de la Passion et de la
Mort du Seigneur, le Vendredi Saint, et que la fraction ne se fasse
pas à la conclusion de l'embolisme. -

g) Que la fraction de l'hostie et la paix soient mises dans un
ordre meilleur.
h) Que soient abolies les restrictions qui empêchent les fidèles

de recevoir la sainte Communion à certaines messes.
i) Que soit admise une formule brève pour la distribution de la

sainte Communion, telle que, par exemple: « Le Corps du Christ.
R/ Amen», comme dans saint Ambroise et dans la liturgie
ambrosienne. -

j) Que la messe se termine par la bénédiction du prêtre et la
formule de renvoi: «Ite, missaest.» --
A cette révision soit de l'ensemble de l'Ordo missae, soit de ses

parties, on peut joindre d'autres questions d'ordre plutôt rubrical
et cérémoniel assez souvent posées par les experts et même
maintenant de plus en plus fréquemmentpar les évêques. Qu'il
suffise de mentionner, à titre d'exemple, deux d'entre elles: la
réduction des rites de la messe pontificale en général, et la



restitutionem ad praxim ordinariam Missae solemnis cum diaco-
no, uti factum est in Ordine instaurato Hebdomadae sanctae.

Mise en œuvre

Décret de la Congrégation des Rites (25avril 1964): nouvelle
formule pour donner la communion [EDIL, 197].
Interoecumenici(26 septembre 1964), n. 48 premières mesures de

simplification de l'Ordo Missae [EDIL, 246].
Nouvel Ordo Missae et nouveau Ritus servandus in celebratione

Missae, promulgués le 27 janvier 1965 [EDIL, 380].
Instruction Tres abhinc annos (4 mai 1967), portant quelques

aménagements de l'Ordo Missae et publication de Variationes in
OrdinemMissae inducendaead normam InstructionisS.R.C. diei 4 maii
1967 (18 mai 1967): oraison unique, diminution du nombre des
génuflexions, des baisers à l'autel, des signes de croix pendant le
canon, possibilité de dire à haute voix le canon ou de le chanter en
partie, aménagement des rites de la communion, possibilité de dire le
canon en langue vivante aux messes célébrée avec peuple [EDIL,
808-837].
Promulgation de trois nouvelles prières eucharistiques et de huit

nouvelles préfaces (23 mai 1968) Ed. typique: Preces eucharisticae
et Praefationes [EDIL, 1032-1043].
Instruction MemorialeDominisur la manière de donner la communion

(29 mai 1969) [EDIL, 1892-1907].
Indications pour faciliter la catéchèse des anaphores de la messe:

lettre du card. Gut, président du «Consilium», aux présidents des
Conférences épiscopales (2juin 1968) [EDIL, 1044-1062].
Unification des paroles de l'institution dans les quatre prières

eucharistiques du missel, ainsi que de la mention de l'évêque célébrant
(6 novembre 1968) [EDIL, 1198-1199].
Constitution apostolique Missale Romanumdu Pape Paul VI promul-

guant le missel romain révisé (3avril 1969) [EDIL, 1362-1372].
Publication du nouvel Ordo missae (6avril 1969): Ed. typique:

Missale Romanumex decreto SacrosanctiOecumeniciConcilii Vaticani
Il instauratum auctoritate Pauli Pp. VI promulgatum, ORDO MISSAE,
1969 [Décret, Constitution apostolique sur le missel, Présentation
générale du Missel, Liturgie de la messe] [EDIL, 1373-1736].
Instruction sur les messes des petits groupes (15 mai 1969) [EDIL,

1843-1857].



restauration dans la pratique ordinaire de la messe solennelle avec
diacre, comme cela a été fait dans l'Ordo restauré de la Semaine
Sainte.

Instruction pour la mise en œuvre progressive de la Constitution
apostolique Missale Romanum (20 octobre 1969) [EDIL, 1971-1991].
Normes sur le texte latin à ajouter en appendice aux traductions du

missel en langue vivante (10 novembre 1969) [EDIL, 1995-1999].
Publication du Missel romain (26 mars 1970) Ed. typique: MISSALE

ROMANUM ex decreto Sacrosancti Oecumenici Concilii Vaticani II
instauratum auctoritate Pauli Pp. VI promulgatum, 1970 [ed. altera
typica, 27 mars 1975] [EDIL, 2060].
Publication d'un Missel abrégé (18 octobre 1970): Ed. typique:

MISSALE PARVUM e Missali Romano et Lectionario excerptum, 1970.
[4e éd. : Missale parvum ad usum sacerdotis itinerantis, 1974] [EDIL,
2188-2189].
Notification sur l'usage du Missel et du Lectionnaire (14 juin 1971)

[EDIL, 2575-2581].
Décret sur la manière de nommer l'évêque dans la prière eucharisti-

que (9 octobre 1972) [EDIL, 2913-2917].
Circulaire Eucharistiae participationem sur les prières eucharistiques

(27avril 1973) [EDIL, 3037-3055].
Directoire pour les messes avec enfants (1er novembre 1973) [EDIL,

3115-3169].
Publication de trois prières eucharistiques pour les messes avec

enfants et de deux autres pour les messes de la réconciliation
(1er novembre 1974) (Notitiae 11, 1975, pp. 4-12) [prorogées pour trois
années, 10 décembre 1977 (Notitiae 13, 1977, pp. 555-556); pour une
période indéterminée, 15 décembre 1980 (Notitiae 17, 1981, p. 23);
publication du texte latin des deux prières eucharistiques pour les
messes de la réconciliation (Notitiae 20, 1983, pp. 270-279)].



51. 8 Quo ditior mensa verbi Dei paretur fidelibus,
thesauri biblici largius aperiantur, ita ut, b intra praestitu-
tum annorum spatium, praestantior pars Scripturarum
Sanctarum populo c legatur.

51. [38. Lectiones in Missa] a Ut fidelibus cum mensa eucharis-
tica etiam ditior mensa verbi Dei paretur

b decursu plurium annorum
c praelegatur



Accroître sa richesse biblique

51. Pour présenter aux fidèles avec plus de richesse la
table de la parole de Dieu, on ouvrira plus largement les
trésors bibliques pour que, dans un nombre d'années
déterminé, on lise au peuple la partie la plus importante
des Saintes Écritures.

Du rapport de Mgr Viana :
«Les quelques difficultés que l'on a soulevées contre cet article

viennent de la crainte de voir la célébration de la messe s'allonger
par trop. Il ne s'agit pas en effet de multiplier les lectures à la
même messe, mais d'obtenir une plus grande variété de lectures
au cours d'une année ou de plusieurs années. Et pour que
l'expression "plusieurs années" ne paraisse pas indiquer une
période trop longue, nous avons écrit: "dans un nombre
d'années déterminé".
Les mots "en même temps que la table eucharistique" ont été

omis pour ne pas reprendre l'idée de la double table. » (ACV II,
11/2, 301).

Mise en œuvre
Inter oecumenici (26 sept. 1964), nn. 49-52 : lieu et ministre de la

Parole, modalités des lectures et des chants entre les lectures [EDIL,
247-250].
Présentation générale du missel (6 avril 1969), nn. 33-40 [EDIL,

1428-1435]
Promulgation d'une nouvelle répartition des lectures de la messe

(25 mai 1969) : Ed. typique Missale Romanum ex decreto Sacrosancti
Oecumenici Concilii VaticaniIl instauratum auctoritate Pauli Pp. VI
promulgatum, ORDO LECTIONUM MISSAE. 1969 [EDIL, 1858-1891].
Instruction sur la préparation des éditions en langue vivante du

Lectionnaire (25juillet 1969) [EDIL, 1913-1920].
Début de la publication du Lectionnaire (30 septembre 1970) Ed.

typique: Missale Romanum ex decreto Sacrosancti Oecumenici
Concilii Vaticani Il instauratum auctoritate Pauli Pp. VI promulgatum,
LECTIONARIUM, 3vol., 1970-1972 [EDIL, 2187]
Missale Romanum (.). Ordo lectionum Missae, editio typico altera,

1981 (21 janvier 1981). [Praenotanda beaucoup plus développés:
125 numéros].



52. Homilia, A QUA PER ANNI LITURGICI CURSUM EX TEXTU
SACRO FIDEI MYSTERIA ET NORMAE VITAE CHRISTIANAE EXPO-
NUNTUR, ut pars ipsius liturgiae, valde commendatur,bQUINIMMO IN MISSIS QUAE DIEBUS DOMINICIS ET FESTIS DE
PRAECEPTO CONCURRENTE POPULO CELEBRANTUR, NE OMITTA-
TUR, NISI GRAVI DE CAUSA.

52. [39. Homilia]
a qua. exponuntur add.
b praesertim diebus dominicis et festis de praecepto.



L'homélie

52. L'homélie par laquelle, au cours de l'année liturgi-
que, on explique à partir du texte sacré les mystères de la
foi et les normes de la vie chrétienne est fortement
recommandée comme faisant partie de la liturgie elle-
même; bien plus, aux messes célébrées avec concours de
peuple les dimanches et jours de fête de précepte, on nel'omettra que pour un motif grave.

Du rapport de Mgr Vialtp.:
«L'homélie se rattache à la messe en tant qu'elle explique les

lectures qui y sont proclamées; l'homélie doit de plus nourrir la
foi des fidèles à travers le cours des temps liturgiques. Un grand
nombre de fidèles ne reçoivent aucune instruction religieuse en
dehors de la messe. Dans le commentaire du texte sacré, il ne
sera pas difficile de parcourir point par point toute la doctrine
chrétienne, d'autant que le nombre des péricopes sera notable-
ment augmenté. C'est pourquoi nous avons ajouté après le mot
"homélie"

: "par laquelle. les normes de la vie chrétienne"»
(ACV II, 11/2, 301).

Mise en œuvre

Sacram liturgiam (25 janvier 1964), n. 3 : à partir du 16 février 1964,
entre en vigueur l'obligation de faire une homélie les dimanches et jours
de fête de précepte, pendant la messe. [EDIL, 182]
Inter oecumenici, nn. 53-55: précisions sur l'homélie, qui est

recommandée aussi en dehors des jours de fête [EDIL, 251-253].
Présentation générale du missel (6avril 1969), nn.41-42 [EDIL,

1436-1437].
Ordo lectionum missae, ed. typica altera (21 janvier 1981) Praeno-

tanda, nn. 24-27.



53. «Oratio communis» seu «fidelium», post Evange-
lium et homiliam, apraesertim diebus dominicis et festis de
praecepto, b restituatur, ut, populo C eam participante,
obsecrationes fiant pro sancta Ecclesia, d pro iis qui nos in
potestate regunt, pro iis qui variis premuntur necessitatibus,
ac pro omnibus hominibus totiusque mundi salute.

39. Cf. 1 Tim. 2, 1-2.

53 [40. Oratio communis]
asaltem
bredintegretur
c eam add.
d«pro omnibus hominibus, pro regibus et omnibus qui in

sublimitate sunt» [1 Tim, 2, 1-2].



La «prière des fidèles»
53. La« prière commune» ou «prière des fidèles» sera

rétablie après l'évangile et l'homélie, surtout les dimanches
et fêtes de précepte, afin qu'avec la participation du peuple
on fasse des supplications pour la sainte Eglise, pour ceux
qui ont la charge de nous gouverner, pour ceux qui sont
accablés par diverses nécessités, et pour tous les hommes et
le salut du monde entier39.

39. Cf. 1 Tim. 2, 1-2.

Du rapport de Mgr Viajfa :

«Le rétablissement de la prière commune a été louée par de
nombreux Pères. Un Père a fait remarquer avec raison que
l'expression "pour ceux qui sont les dépositaires du pouvoir" [1
Tm 2,1-2] retentirait aux oreilles de beaucoup d'oppriméspar les
injustices sociales dans un sens différent du texte paulinien et
qu'il conviendrait hautement que l'Église du Christ pauvre prie
pour les pauvres. La Commission a donc modifié la formule en
disant: "pour ceux qui détiennent la charge de nous gouverner" ,comme à la Veillée pascale, et "pour ceux qui sont accablés par
diverses nécessités". A la fin, on a ajouté à la demande d'un
Père: "pour le salut du monde entier"» (ACV II, II/2, 301-302).
Mise en œuvre

Inter oecumenici (26 septembre 1964), n.56 [EDIL, 254].
De oratione communi seu fidelium. Natura, momentum ac structura.

Criteria atque specimina Coetibus territorialibus Episcoporumproposi-
ta. Livret publié par le Consilium (17 avril 1966) [EDIL, 646-668].
Présentation générale du missel (6avril 1969), nn.45-47 [EDIL,

1140-1142].
Ordo lectionum Missae, editio typica altéra (21 janvier 1981),

Praenotanda, nn.30-31.



54. Linguae vernaculae in Missis cum populo celebratis
congruus locus TRIBUI POSSIT, praesertim in lectionibus et
«oratione communi», AC, PRO CONDICIONE LOCORUM, ETIAM
IN PARTIBUS QUAE AD POPULUMSPECTANT, ad normam art. 36
huius Constitutionis.

PROVIDEATUR TAMEN UT CHRISTIFIDELES ETIAM LINGUA
LATINA PARTES ORDINARII MISSAE QUAE AD IPSOS SPECTANT
POSSINT SIMUL DICERE VEL CANTARE.
SICUBI TAMEN AMPLIOR USUS LINGUAE VERNACULAE IN

MISSA OPPORTUNUS ESSE VIDEATUR, SERVETUR PRAESCRIPTUM
ART. 40 HUIUS CONSTITUTIONIS.

54. § 1: [41. Lingual. Linguae vernaculae in Missis cum
populo congruus locus tribuatur, imprimis autem in lectionibus,
oratione communi et nonnullis cantibus, ad normam articuli 24
huius Constitutionis.
§ 2 : add.
§ 3 : add.



La langue de la messe

54. On pourra donner la place qui convient à la langue
du pays dans les messes célébrées avec concours de peuple,
surtout pour les lectures et la «prière commune», et, selon
les conditions locales, aussi dans les parties qui reviennent
au peuple, conformément à l'article 36 de la présente
Constitution.
On veillera cependant à ce que les fidèles puissent dire

ou chanter ensemble en langue latine aussi les parties del'ordinaire de la messe qui leur reviennent.
Mais si quelque part un emploi plus large de la langue du

pays dans la messe semble plus opportun, on observera ce
qui est prescrit à l'article 40 de la présente Constitution.

Du rapport de Mgr Via :

«1) Certains Pères voudraient que rien ne soit changé. Mais
cela contredit l'intention pastorale du Concile.
2) D'autres, au contraire, estiment que la messe doit être

intégralement dans la langue du peuple. Mais l'exclusion totale
de la langue latine serait en contradiction avec le principe déjà
établi à l'art. 36.
3) Il semble qu'on doive plutôt procéder par une voie

médiane, qui a déjà été désignée dans le schéma et à laquelle de
nombreux Pères donnent leur accord, à des degrés divers (.)
Cette Commission s'est efforcée de trouver une formule qui

puisse être acceptée par tous les Pères, ou du moins par la plus
grande partie d'entre eux. Pour l'obtenir:
1. Nous avons voulu nous exprimer de manière que ceux qui

désirent célébrer toute la messe en latin n'imposent pas aux
autres leur opinion; et de même, que ceux qui veulent employer
la langue du peuple dans certaines parties de la messe ne
contraignent pas les premiers à faire comme eux. Aussi



avons-nous accordé à la langue du peuple la place qui lui
convient, d'après ce qui a été établi à l'art. 36, mais nous ne
disons pas «tribuatur» ["on donnera"] mais "tribui possit" ["on
pourra donner"] ce que l'on a eu soin de dire déjà dans l'art. 36.
Ainsi, aucune porte n'est fermée, ni pour célébrer toute la messe
en latin si on le veut, ni pour employer la langue du peuple dans
certaines parties de la messe.
2. Dans le § 2, nous ne faisons rien d'autre que répondre, et

de grand cœur, au désir solennement exprimé par le relateur,
Mgr Calewaert, dans son remarquable rapport aux Pères
conciliaires sur l'art. 36, lorsqu'il déclara: "Tout bien pesé, nous
avons jugé qu'il fallait laisser tous ces points particuliers aux
articles respectifs des chapitres suivants. Nous avons toutefois
souhaité expressément que soit inséré dans le chapitre sur la messe
un avertissementpour mettre en garde que les fidèles, quand ils se
réunissent en pèlerins de diverses langues et nations, ne se
montrent incapables de prier ensemble en commun." D'autres
Pères ont manifesté le même souhait au cours de la discussion.
3. Pour les diverses parties de la messe où l'on peut employer

la langue du peuple — et nous n'excluons expressément aucune
partie, même si sont dignes de considération les Pères qui
excluent le Canon —, nous avons établi de quelle manière cet
usage pourra être obtenu:
a) Pour les lectures et la prière commune, pour lesquelles

apparaissent d'une façon tout à fait spéciale les raisons qui
recommandent l'usage de la langue du peuple, ce sera de la
compétence de l'autorité territoriale dont nous avons parlé à
l'art. 36. La condition spéciale de ces parties est indiquée par
l'adverbe "surtout".
b) Nous distinguons le reste de la messe, que ce soit du propre

ou de l'ordinaire, en deux chapitres. Il y a en effet ce qui est dit
ou chanté par le peuple, ce qui est dit ou chanté par le prêtre.
Dans le premier cas, sera compétente la même autorité
territoriale, conformément à l'art. 36. Dans le deuxième cas, on
observera l'art. 40.
Que personne cependant ne veuille s'inquiéter si l'art. 54

paraît ne rien dire expressément des chants; car il sera dit au
ch. VI "La Musique sacrée", à l'art. 113 : "Quant à la langue à
employer, on observera les prescriptions de l'art. 36; pour la
messe, celles de l'art. 54, etc." Ce qui est établi dans cet art. 54



comprend donc soit ce qui est récité, soit ce qui est chanté (.) »
(ACV II, II/2, 302-303).

Mise en œuvre

Inter oecumenici (26 septembre 1964), nn. 57-59 [EDIL, 255-257] :

admission possible de la langue du pays pour les lectures, la prière des
fidèles, les chants de l'ordinaire et du propre, les acclamations,
salutations et dialogues, le Notre Père avec sa monition et son
embolisme.
La préface peut être dite en langue vivante (27 avril 1965) [EDIL,

395].
Sur la langue à employer dans la messe conventuelle et les messes

de communauté, instruction ln edicendis normis, nn. 17-20
(23 novembre 1965) [EDIL, 522-525].
Extension de la langue vivante au canon: Tres abhinc annos, 4 mai

1967, n.28 [EDIL, 837].
Notification sur la langue à employer dans la messe (14 juin 1971),

n.4 [EDIL, 2579].
CIC, 928.



55. VALDE COMMENDATUR ILLA PERFECTIORMISSAE PARTI-
CIPATIO QUA FIDELES POST COMMUNIONEM SACERDOTIS EX
EODEM SACRIFICIO CORPUS DOMINICUM SUMUNT.
Communio sub utraque specie, FIRMIS PRINCIPIIS DOGMA-

TICIS A CONCILIO TRIDENTINO STATUTIS40, in casibus ab
Apostolica Sede definiendis, tum clericis et religiosis, tum
laicis concedi potest, de iudicio Episcoporum, veluti
ordinatis in Missa sacrae suae ordinationis, professis in
Missa religiosae suae professionis, neophytis in Missa quae
Baptismum subsequitur.

40. Sessio XXI, 16 iul. 1562. Doctrina de Communione sub utraque
specieetparvulorum, cap. 1-3 : ConciliumTridentinum. ed. cit., t. VIII,
pp. 698-699.

55. §1add.
§ 2 [42 Communio sub utraque specie] Communio sub utraque

specie, sublato fidei periculo, pro certis casibus a Sancta Sede
bene determinatis, uti, v.g., in Missa sacrae Ordinationis, iudicio
Episcoporum, tum clericis et religiosis, tum laicis concedi potest.



La communion, en particulier sous les deux espèces

55. On recommande fortement cette parfaite participa-
tion à la messe qui consiste en ce que les fidèles, après la
communion du prêtre, reçoivent le corps du Seigneur avecdes pains consacrés à ce même sacrifice.
La communion sous les deux espèces, étant maintenusles principes dogmatiques établis par le Concile de

Trente40, peut être accordée, au jugement des évêques,dans les cas que le Siège apostolique précisera, soit auxclercs et aux religieux, soit aux laïcs; par exemple: aux
nouveaux ordonnés dans la messe de leur ordination, aux
profès dans la messe de leur profession religieuse, auxnéophytes dans la messe qui suit le baptême.

40. Session XXI, 16 juillet 1562, Doctrine de la Communion sous lesdeux espèces et de la Communion des petits enfants, ch. 1-3 : ConciliumTridentinum. Ed. cit., t. VIII, p. 698-699. [C.O.D. pp. 702-703]

Du rapport de Mgr Viala :

«Nous avons ajouté à cet article un paragraphe nouveau, qui,
selon le désir de certains Pères, recommande la participation à la
messe par la sainte Communion, et même la communion après la
communion du prêtre et prise du même sacrifice, sans pour
autant condamner la communion en dehors de la messe ou avec
des parcelles conservées au tabernacle.
Pour le texte du deuxième paragraphe, plusieurs Pères se sont

exprimés, apportant des raisons diverses (.). La plus grande
partie de ces raisons supposent qu'il s'agit d'un grand nombre de
communiants, ce qui est en dehors de l'esprit de cet article,
comme il apparaît par les limitations qu'il contient: "dans les cas
que le Siège apostolique précisera". Bien plus, plusieurs de ces
Pères qui sont opposés à cette communion l'admettent pour des
cas qui sont donnés dans cet article à titre d'exemple.
En examinant le texte du paragraphe, nous avons omis, à la



demande de plusieurs Pères, les mots "étant ôté le danger pour la
foi", parce que le sens de la formule était ambigu et que n'existe
plus depuis longtemps le danger dont parlait le Concile de
Trente, mais aussi pour ne pas offenser les frères orientaux. Nous
avons mis: "étant maintenus les principes dogmatiques établis par
le Concile de Trente"; en effet, dans cette question, qui est
d'ordre disciplinaire, il faut tenir trois principes doctrinauxque le
Concile de Trente a exposés:
1. Les laïcs, et les clercs qui ne consacrent pas, ne sont pas

astreints de droit divin à la communion sous les deux espèces
(ch. 1, Denz. 930), et la communion sous les deux espèces n'est
pas de nécessité de salut (can. 1, Denz. 934).
2. L'Eglise a le pouvoir d'établir si l'administration de la sainte

Eucharistie se fait sous une seule espèce ou sous les deux (ch. 2,
Denz. 931, et can. 2, Denz. 935).
3. Le Christ tout entier et non divisé et le sacrement véritable

sont reçus sous l'une ou l'autre espèce (ch. 3, Denz. 932, et
can. 3, Denz. 936).
Ainsi répondrons-nous à ceux qui tirent argument du Concile

de Trente contre la communion sous les deux espèces.
A l'exemple de la messe d'ordination, deux autres ont été

ajoutés suivant les propositions de divers Pères; et cela de
manière à avoir un seul exemple pour les prêtres, un autre pour
les religieux, et un autre pour les laïcs. Pour ces derniers, on a
préféré donner en exemple le baptême des adultes, car l'exemple
de la messe de mariage paraissait moins opportun à certains
Pères. Cependant l'énumération n'est pas exclusive mais donnée
à titre d'exemple.
Enfin, pour qu'on ne comprenne pas que la Communion sous

les deux espèces s'étend à tous ceux qui assistent à ces messes,
nous avons dit: "aux nouveaux ordonnés dans la messe de leur
ordination, aux profès dans la messe de leur profession
religieuse, aux néophytes dans la messe qui suit le baptême"»
(ACV II, 11/2, 303-305).



Mise en œuvre

Interoecumenici, n. 60 possibilité de communierdeux fois à Pâques
et à Noël [EDIL, 258].
Ritus communionis sub utraque specie promulgué 47 mars 1965

[EDIL, 387-392]. La communion sous les deux espèces peut être
accordée, au jugement des évêques:
1) aux ordonnés dans la messe de leur ordination;
2) au diacre et au sous-diacre, accomplissant leur ministère dans la

messe pontificale ou solennelle;
3) à l'abbesse dans la messe de sa Bénédiction;
4) aux vierges dans la messe de leur Consécration;
5) aux profès dans la messe de leur Profession, pourvu qu'ilsémettent leurs vœux pendant la messe [et dans les mêmes conditions

aux membres des Instituts séculiers, 8juillet 1965: EDIL, 392a];
6) aux époux dans la messe de leur mariage;
7) aux néophytes adultes dans la messe qui suit le baptême;
8) aux confirmés adultes dans la messe de leur confirmation;
9) aux baptisés qui sont reçus dans la communion de l'Église;
10) à ceux qui sont énumérés aux nos 3-6, dans la messe de leursjubilés;
11) aux prêtres qui assistent à de grandes célébrations et ne

peuvent célébrer ou concélébrer; et aux frères convers qui assistent à
la concélébrationdans les maisons religieuses. Il appartient à l'Évêque,
en chaque cas, de choisir le rite à employer parmi ceux qui sont décritsci-dessous.

Sur la communion des fidèles: Eucharisticum mysterium (25 mai
1967), nn.31-32 [EDIL, 929-930]. La communion sous les deux
espèces peut être étendue aussi aux aides missionnaires laïcs à la
messe de leur envoi; aux autres quand ils reçoivent une mission
d'Église; au malade qui reçoit le Viatique au cours d'une messe, et à
ceux qui l'assistent; à ceux qui accomplissent un ministère dans une
messe pontificale ou solennelle ou concélébrée; aux séminaristes,
religieux et religieuses, prêtres, aux messes concélébrées; à ceux qui
prennent part à une retraite ou une réunion pastorale; aux messes de
jubilé pour les époux, les ordonnés, l'abbesse, les vierges consacrées,
les religieux; aux parrain et marraine, parents, conjoint, catéchistes à la
messe qui suit le baptêmed'un adulte; aux parents, amis et bienfaiteurs
qui participent à la messe d'un nouveau prêtre.
Id., n. 33: communion en dehors de la messe.
Id., n. 34 : sur la manière de communier, à genoux ou debout.
Id., n. 35 : sacrement de pénitence et communion.



Id., n. 36 : communion dans des circonstances plus solennelles.
Id., n. 37 communion fréquente et quotidienne.
Id., n. 40 : communion des absents.
Id., n. 41 communion sous la seule espèce du vin.

Présentation générale du missel (6avril 1969), nn. 240-252 [EDIL,
1635-1647] : extension de la communion sous les deux espèces à
d'autres cas que ceux énumérés dans les documents précédents, au
jugement de l'Ordinaire, après décision de la Conférence épiscopale
(n.242)
Instruction Memoriale Domini sur la manière d'administrer la

communion (29 mai 1969) : dans la bouche ou dans la main du fidèle
[EDIL, 1892-1907].
Instruction Sacramentali Communione (29juin 1970) sur une nou-

velle extension de la communion sous les deux espèces [EDIL,
2144-2153].

56. a Duae partes e quibus Missa quodammodo constat,
liturgia nempe verbi et eucharistica, b tam arcte inter seconiunguntur, ut unum actum cultus c efficiant. d Sacra
proinde Synodus vehementer hortatur animarum pastores
ut, in catechesi tradenda, fideles seduloe doceant de integra
Missaparticipanda, F PRAESERTIM DIEBUS DOMINICIS ET FESTIS
DE PRAECEPTO.

56. [43. Praeceptum Missae festivae]
a Liturgia Missae duabus partibus
bita intrinsece
efforment
d Proinde
einstruant, ut integrae Missae celebrationi intersintfpraesertim. de praecepto. add.



Sur la première communion des enfants, Directoire catéchétique
général (11 avril 1971), Addendum, nn.1-2 [EDIL, 2565-2566].
Instruction sur certains cas d'admission à la communion de chrétiens

non catholiques (1erjuin 1972) [EDIL, 2802-2807 et 2808-2817].
Instruction Immensae caritatis (29janvier 1970) pour faciliter la

communion dans certaines circonstances: ministres extraordinaires de
la communion; possibilités élargies de communier deux fois dans la
même journée; adoucissement du jeûne eucharistique pour les
malades et les vieillards; rappel du respect envers l'Eucharistie
lorsqu'on communie dans la main [EDIL, 2967-2982].
Promulgation d'un nouveau rituel de la communion et du culte

eucharistique en dehors de la messe (21 juin 1973): Ed. typique:
Rituale Romanum ex decreto SacrosanctiOecumeniciConcilii Vaticani
Il instauratum auctoritate Pauli Pp. VI promulgatum, DE SACRA COMMU-
NIONE ET DE CULTU MYSTERII EUCHARISTICI EXTRA MISSAM, 1973 (2e éd.,
1974) [EDIL, 3060-3108].
CIC, 925.

Unité de la messe

56. Les deux parties qui constituent en quelque sorte la
messe, c'est-à-dire la liturgie de la parole et la liturgie
eucharistique, sont si étroitement unies entre elles qu'elles
constituent un seul acte de culte. Aussi, le saint Concileexhorte-t-il vivement les pasteurs à enseigner activement
aux fidèles, dans la catéchèse, qu'il faut participer à la
messe entière, surtout les dimanches et jours de fête de
précepte.

Du rapport de Mgr Viala :

«1) L'adverbe "intrinsèquement" a paru impropre, parce que
ces deux parties ont été souvent séparées. On l'a donc remplacé
Par l'adverbe "étroitement".
2) Certains Pères ont demandé que l'obligation d'assister à la

première partie de la messe soit renforcée. Etant donné qu'il ne
revient pas à cette Constitution d'établir un commandement sur
ce point, la Commission propose d'ajouter: "surtout les
dimanches et jours de fête de précepte"» (ACV II, 11/2, 305).



57. § 1. Concelebratio, QUA UNITAS SACERDOTII OPPOR-
TUNE MANIFESTATUR, in Ecclesia usque adhuc in usu
remansit tam in Oriente quam in Occidente. Quare
facultatem concelebrandi ad sequentes casus Concilio
extendere placuit :
1° a) FERIA V IN CENA DOMINI, TUM AD MISSAM CHRISMA-

TIS, TUM AD MISSAM VESPERTINAM;
b) AD MISSAS IN CONCILIIS, CONVENTIBUSEPISCOPALI-

BUS ET SYNODIS;
c) AD MISSAM IN BENEDICTIONE ABBATIS.

2° PRAETEREA, ACCEDENTE LICENTIA ORDINARII, CUIUS EST
DE OPPORTUNITATE CONCELEBRATIONIS IUDICAREa !

a) AD MISSAM CONVENTUALEMET AD MISSAM PRINCIPA-
LEM IN ECCLESIIS, CUM UTILITASCHRISTIFIDELIUM SINGULAREM
CELEBRATIONEM OMNIUM SACERDOTUM PRAESENTIUM NON
POSTULAT;

b) AD MISSAS IN CONVENTIBUS CUIUSVIS GENERIS
SACERDOTUM TUM SAECULARIUM TUM RELIGIOSORUM.
§ 2. b 1° AD EPISCOPUMVERO PERTINET CONCELEBRATIONIS

DISCIPLINAM IN DIOECESI MODERARI.
2° SALVA TAMEN SEMPER SIT CUIQUE SACERDOTI FACULTAS

MISSAM SINGULAREM CELEBRANDI, NON TAMEN EODEM TEM-
PORE IN EADEM ECCLESIA, NEC FERIA V IN CENA DOMINI.

57. [44. Usus amplificetur]. Concelebratio tam in Ecclesia
Orientali quam in Occidentali in usu hucusque remansit. Concilio
facultatem concelebrandi ad sequentes casus extendere placet:

a) ad Missam chrismatis, feria V in Cena Domini;
b) ad conventus sacerdotum, si ad singulares celebrationes

aliter provideri non possit et de iudicio Ordinarii.

a redactio prima emendationis : eiusque disciplinam moderari

§ 2 : Cf. [45. Opportunitas concelebrationis et numerus conce-
lebrantium]. De opportunitate concelebrationis et de numero
concelebrantium, in singulis casibus, Ordinarii erit iudicare.

b 1° : additio ultima



La concélébration

57. § 1. La concélébration, qui manifeste heureusement
l'unité du sacerdoce, est restée en usage jusqu'à mainte-
nant en Orient comme en Occident. Aussi, le Concile a-t-ildécidé d'étendre la faculté de concélébrer aux cas
suivants:
1° a) Le Jeudi saint, tant à la messe chrismale qu'à la

messe du soir;
b) Aux messes célébrées dans les Conciles, les

assemblées épiscopales et les synodes;
c) A la messe de la bénédiction d'un abbé.

2° En outre, avec la permission de l'Ordinaire, à qui il
appartient d'apprécier l'opportunité de la concélébration:

a) A la messe conventuelle et à la messe principaledes églises, lorsque l'utilité des fidèles ne requiert pas quetous les prêtres présents célèbrent individuellement;
b) Aux messes des assemblées de prêtres de tout

genre, aussi bien séculiers que religieux.
§ 2. 1° Il appartient à l'évêque de diriger et de régler la

concélébration dans son diocèse.
2° Cependant, on réservera toujours à chaque prêtre lafaculté de célébrer la messe individuellement, mais non pas

au même moment dans la même église, ni le Jeudi saint.

Du rapport de Mgr Via:
«S'agissant de la concélébration, certains Pères ont proposé

d'ajouter une raison positive qui recommande la concélébration,
par la formule: "qui manifeste heureusement l'unité de
l'Église". La Commission a accepté la proposition, mais a
remplacé "Église" par "sacerdoce".

Ausujet des cas de concélébration
a) Treize Pères ont proposé que la concélébration sacramen-

telle soit permise non seulement pour la messe chrismale mais



aussi pour la messe du soir de la Cène du Seigneur. D'autres, au
contraire, estimaient qu'il faut garder la coutume actuelle, parce
que dans cette messe a lieu la représentation de la dernière Cène
où le Christ a consacré seul, et aussi parce que, dans le rite
alexandrin de la concélébration, les paroles consécratoires sont
dites par un seul célébrant, enfin parce que la coutume actuelle,
qui fait que les prêtres concélébrants ne prononcent pas les
paroles de la consécration, est la forme la plus ancienne de la
concélébration. La Commission n'a pas été unanime, mais la
majorité des Pères a préféré étendre la concélébration également
à la messe du soir.
b) et c) ont été ajoutés à partir des demandes de quelques

Pères.
Au n. 2, a) nous avons repris le paragraphe qui se trouvait

dans le texte original de la Commission préparatoire, suivant le
désir de nombreux Pères. Il faut remarquer que le terme
"églises" est à prendre au sens large, de manière à comprendre
aussi les oratoires semi-publics des religieux.
Au n. 2, b) nous avons mis ce qui se trouvait dans le texte sous

b), mais nous avons omis les mots: "si l'on ne peut pourvoir
autrement aux célébrations de chacun", car la raison de la
concélébration n'est pas l'impossibilité de célébrer individuelle-
ment, mais la manifestation de l'unité sacerdotale. Nous avons
ainsi suivi le désir de nombreux Pères.
Pour ces deux cas [du n. 2], il faut remarquer ceci:
1. Il s'agit de concélébration même en dehors de la présence

de l'évêque.
2. Il faut sauvegarder la liberté pour chaque prêtre de célébrer

individuellement.
3. Le jugement de l'Ordinaire est requis. Fallait-il dire

"l'évêque" au lieu de "l'ordinaire", pour éviter des conflits qui
pourraient venir d'une plus grande facilité accordée aux
religieux? Après discussion, l'expression "Ordinaire" a prévalu.
4. Au même Ordinaire est réservé non seulement le jugement

sur l'opportunité de la concélébration, mais aussi le soin de
veiller sur la mise en œuvre et les circonstances de la
concélébration». (ACV II, 11/2, 305-306).



Du même rapporteur
à la 71econgrégation générale, 20 novembre 1963 :

«La Commissiondéclare à l'unanimité qu'elle n'a jamais voulu
retrancher du droit qui revient à l'évêque, selon le droit envigueur, de régler le culte dans son diocèse. Pour rendre plus
clair le sens de cet article, la Commission propose que l'on veillede manière plus explicite à la compétence de l'évêque pour réglerla discipline de la concélébration, en ajoutant un nouveau
numéro au paragraphe 2 : "Il appartient à l'évêque de diriger etde régler la concélébration dans son diocèse." (.) Ainsi le sensde cet article est que l'évêque a compétence pour régler la
concélébration également dans les églises des religieux exempts,
selon la norme du droit.»

Mise en œuvre
Concélébration recommandée: Lettre du cardinal Lercaro, président

du « Consilium» aux présidents des Conférences épiscopales (30 juin1965), n. 5. [EDIL, 413].
Eucharisticum mysterium (25 mai 1967), n.47 [EDIL, 945].
Déclaration de la CCD sur la concélébration (7 août 1972) [EDIL,2873-2876].
CIC, 902.



58. Novus ritus concelebrationisconficiatur, Pontificali et
Missali Romano inserendus.

56. [46. Ritus concelebrationis]. Quoad ritum, servari possunt
rubricae Pontificalis romani. Attamen quaedam aptationes fiant,
scilicet :

a) ut concelebrantes, oblatione peracta, stent circa altare,
vestibus sacerdotalibus, aut saltem alba et stola, induti;
b) ut minuatur numerus precum a concelebrantibus simul

dicendarum;
c) ut communicare possint sub utraque specie;
d) ut solus celebrans principalis gestus faciat et benedicat.



58. On composera un nouveau rite de la concélébration
qui devra être inséré dans le pontifical et le missel romains.

Du rapport de Mgr Via :

«Nous avons omis dans cet article tout ce qui touchait des
points particuliers et nous avons gardé seulement ce principe
d'un nouveau rite à composer» (ACV II, 11/2, 306.)

Mise en œuvre

RITUS CONCELEBRATIONISpromulgué le 7 mars 1965 [EDIL, 387-392].
Présentation générale du missel (6avril 1969) nn. 153-208 [EDIL,

1548-1603].


