
Source gallica.bnf.fr / Les éditions du Cerf

La Maison-Dieu : cahiers de
pastorale liturgique

https://www.bnf.fr
https://gallica.bnf.fr


Service national de la pastorale liturgique et sacramentelle
(France). Auteur du texte. La Maison-Dieu : cahiers de pastorale
liturgique. 1983-10-01.

1/ Les contenus accessibles sur le site Gallica sont pour la plupart des reproductions numériques d'oeuvres tombées
dans le domaine public provenant des collections de la BnF. Leur réutilisation s'inscrit dans le cadre de la loi n°78-
753 du 17 juillet 1978 :
 - La réutilisation non commerciale de ces contenus ou dans le cadre d’une publication académique ou scientifique
est libre et gratuite dans le respect de la législation en vigueur et notamment du maintien de la mention de source
des contenus telle que précisée ci-après : « Source gallica.bnf.fr / Bibliothèque nationale de France » ou « Source
gallica.bnf.fr / BnF ».
 - La réutilisation commerciale de ces contenus est payante et fait l'objet d'une licence. Est entendue par réutilisation
commerciale la revente de contenus sous forme de produits élaborés ou de fourniture de service ou toute autre
réutilisation des contenus générant directement des revenus : publication vendue (à l’exception des ouvrages
académiques ou scientifiques), une exposition, une production audiovisuelle, un service ou un produit payant, un
support à vocation promotionnelle etc.

CLIQUER ICI POUR ACCÉDER AUX TARIFS ET À LA LICENCE

2/ Les contenus de Gallica sont la propriété de la BnF au sens de l'article L.2112-1 du code général de la propriété
des personnes publiques.

3/ Quelques contenus sont soumis à un régime de réutilisation particulier. Il s'agit :

 - des reproductions de documents protégés par un droit d'auteur appartenant à un tiers. Ces documents ne peuvent
être réutilisés, sauf dans le cadre de la copie privée, sans l'autorisation préalable du titulaire des droits.
 - des reproductions de documents conservés dans les bibliothèques ou autres institutions partenaires. Ceux-ci sont
signalés par la mention Source gallica.BnF.fr / Bibliothèque municipale de ... (ou autre partenaire). L'utilisateur est
invité à s'informer auprès de ces bibliothèques de leurs conditions de réutilisation.

4/ Gallica constitue une base de données, dont la BnF est le producteur, protégée au sens des articles L341-1 et
suivants du code de la propriété intellectuelle.

5/ Les présentes conditions d'utilisation des contenus de Gallica sont régies par la loi française. En cas de
réutilisation prévue dans un autre pays, il appartient à chaque utilisateur de vérifier la conformité de son projet avec
le droit de ce pays.

6/ L'utilisateur s'engage à respecter les présentes conditions d'utilisation ainsi que la législation en vigueur,
notamment en matière de propriété intellectuelle. En cas de non respect de ces dispositions, il est notamment
passible d'une amende prévue par la loi du 17 juillet 1978.

7/ Pour obtenir un document de Gallica en haute définition, contacter
utilisation.commerciale@bnf.fr.

https://www.bnf.fr
https://gallica.bnf.fr
https://www.bnf.fr/fr/faire-une-utilisation-commerciale-dune-reproduction
mailto:utilisation.commerciale@bnf.fr


72. Ritus et formulae Poenitentiae ita recognoscantur,
ut a naturam et effectum Sacramenti clarius exprimant.

72 [56] a naturam et add.

AD. ART. 56 [nunc 72] SCHEMATIS: [DECLARATIO].

Inter ritus recognoscendos, praecipuus videtur impositio manus,
quae, secundum S. Cyprianum, signum erat reconciliationis et
communionis cum Ecclesia in poenitentia restitutae, quae necessa-
ria erat, quia per peccatum vinculum vivum cum Ecclesia
destructum erat. Significabat reconciliationem per Spiritum Sanc-
tum, sicut hucusque retinet Pontificale romanum in ritu reconcilia-
tionis apostatae. Impositio manus praescribitur quidem a Rituali,
sed forma alterata : « Deinde dextera versus poenitentem elevata,
dicit. », dum Rituale ambrosianumadhucclare dicit : «manu
dextera super caputpoenitentis elevata et extenta. ». Instauretur
proinde dispositio Ritualis, ita ut cognoscaturritum esse impositio-
nem manus, etiamsi sine contactu physico.

Inter alia, sunt recognoscenda verba «ab omni vinculo
excommunicationis»: sensu enim canonistico explicata, pro
absolutione a censuris sufficientia non reputantur, ceterum fere
semper sunt superflua. Primitus erant quidem formula sacramen-
talis, qua poemitens «communioni» Corporis Christi restitueba-
tur, ideo vere absolvebatur.



La pénitence

72. Le rite et les formules de la pénitence seront révisés
de façon à exprimer plus clairement la nature et l'effet du
sacrement.

Du rapport de Mgr Halinan :

«Plusieurs Pères ont demandé que la révision du rite de la
pénitence exprime plus clairement son caractère avant tout social
et ecclésial. La Commission a estimé qu'il fallait admettre cet
amendement, en insérant le mot "nature" avant le mot "effet". »
(ACV II, II/2, 567).

DÉCLARATION JOINTE À L'ART. 56 DU SCHÉMA
[devenu 72]

Parmi les rites à réviser, le principal semble être l'imposition de
la main, qui, selon saint Cyprien, était le signe de réconciliation et
de communion avec l'Église, rétablie par la pénitence, rétablisse-
ment qui était nécessaire parce que le péché avait détruit le lien vital
avec l'Église. Ce geste signifiait la réconciliationpar l'Esprit Saint,
comme le Pontifical le retient encore aujourd'hui dans le rituel de
réconciliation d'un apostat. A vrai dire, le Rituel prescrit une
imposition de la main, mais sous une forme altérée: «Ensuite, la
main droite élevée vers le pénitent, il dit. », alors que le Rituel
ambrosien dit encore maintenant clairement: «la main droite
élevée et étendue au-dessus de la tête du pénitent.». Que la
disposition du Rituel soit ainsi restaurée, de manière que l'on sache
que le rite est l'imposition de la main, même sans contactphysique.

Entre autres choses, il faudra réviser les paroles: «de tout lien
d'excommunication» : entendues au sens canonique, elles ne sont
pas estimées suffisantes pour l'absolution des censures, et par
ailleurs elles sont à peu près toujourssuperflues. Primitivement
elles constituaient la formule sacramentelle,par laquelle lepénitent
retrouvait la «communion» au Corps du Christ, c'est-à-dire qu'il
était vraiment pardonné.



Mise en œuvre

Sur le premier accès des enfants au sacrement de pénitence,
Directoire catéchétique général (11 avril 1971), Addendum, nn.3-5
[EDIL, 2565-2570].

Normes de la Congrégation pour la Doctrine de la foi sur l'absolution
collective (16juin 1972) [EDIL, 2818-2831].

73. «EXTREMA UNCTIO», QUAE ETIAM ET MELIUS UNCTIO

INFIRMORUM » VOCARI POTEST, NON EST SACRAMENTUM EORUM

TANTUM QUI IN EXTREMO VITAE DISCRIMINE VERSANTUR.
PROINDE TEMPUS OPPORTUNUM EAM RECIPIENDI IAM CERTE
HABETUR CUM FIDELIS INCIPIT ESSE IN PERICULO MORTIS

PROPTER INFIRMITATEM VEL SENIUM.

73 [57] Sacramentum, quod communiter «Extrema Unctio»
nuncupatur, deinceps «Unctio infirmorum» vocabitur; nam non
est per se Sacramentum morientium, sed graviter aegrotantium,
ac proinde tempus opportunum illud recipiendi est statim ac
fidelis in gravem morbum inciderit.



Déclaration sur le sacrement de pénitence avant la première
communion des enfants (24 mai 1973) [EDIL, 3058-3059].

Promulgation du nouveau rituel de la Pénitence (2 décembre 1973) :

Ed. typique: Rituale Romanum ex decreto Sacrosancti Oecumenici
Concilii Vaticani II instauratum auctoritate Pauli Pp. VI promulgatum,
ORDO PAENITENTIAE, 1974 [EDIL, 3170-3216].

CIC, 959-991.

L'onction des malades

73. «L'extrême-onction», qu'on appelle aussi et mieux
«l'onction des malades», n'est pas seulement le sacrement
de ceux qui se trouvent à toute extrémité. Aussi, le temps
opportun pour le recevoir est déjà certainement arrivé
lorsque le fidèle commence à être en danger de mort par
suite d'affaiblissement physique ou de vieillissement.

Du rapport de Mgr Hallinan :

«La Commission a estimé qu'il fallait garder le nom
d'extrême-onction, mais qu'on devait aussi, et même mieux,
pouvoir appeler ce sacrement l'onction des malades, contre la
pratique des prêtres et des fidèles qui interprètent le mot
"extrême" comme si ce sacrement ne devait être reçu qu'à
l'heure de la mort (.). Pour signifier plus clairement la nature de
ce sacrement, on a remplacé les termes du schéma: "il n'est pas
par lui-même le sacrement des mourants mais de ceux qui sont
gravement malades" par ceux-ci: "il n'est pas seulement le
sacrement de ceux qui se trouvent à toute extrémité."

La deuxième modification de cet article confirme la pratique
pastorale d'administrer le sacrement de l'onction en temps
opportun [c'est la 2e phrase du texte], cela pour réprimer l'abus
d'administrer ce sacrement seulement à ceux qui sont sur le point
de mourir ou à toute extrémité.

Pour obtenir cela, abstraction faite de tout ce qui reste débattu
entre théologiens sur le sujet de ce sacrement, on retient la
doctrine du magistère, dont on ne peut s'écarter dans une
Constitution disciplinaire, en déclarant par l'adverbe "certaine-
ment" que toutes les conditions de validité et de licéité sont
observées pour la réception de ce sacrement quand le malade
commence à être en danger de mort.» (ACV II, 11/2, 568.)



74. Praeter ritus seiunctos Unctionis infirmorum et
Viatici, conficiatur Ordo continuus secundum quem Unctio
aegroto conferatur post confessionem et ante receptionem
Viatici.

74 [58] Unctio infirmi regulariter locum habeat post Confessio-
nem et ante receptionem Eucharistiae.



74. En dehors des rites séparés de l'onction des malades
et du viatique, on composera un rituel continu selon lequel
on conférera l'onction au malade après la confession et
avant la réception du viatique.

Du rapport de Mgr Hallinan :

Les légères modifications apportées visent a) à rendre plus
claire la distinction entre les trois sacrements administrés aux
malades, et b) à rappeler que la place la meilleure et normale de
l'onction des malades, selon la plus antique tradition de l'Église,
est, autant que faire se peut, avant le Viatique et non après. (Cf.
ACV II, II/2, 568-569.)

Mise en œuvre

Inter oecumenici (26 septembre 1964), n. 68 : organisation du rite
continu en se servant du rituel romain [EDIL, 266].

Constitution apostolique Sacram Unctionem infirmorum du Pape
Paul VI approuvant le nouveau rituel de l'onction des malades
(30 novembre 1972) [EDIL, 2918-2923].

Promulgation du nouveau rituel (7 décembre 1972) : Ed. typique:
Rituale Romanum ex decreto Sacrosancti Oecumenici Concilii Vaticani
Il instauratum auctoritate Pauli Pp. VI promulgatum, ORDO UNCTIONIS

INFIRMORUM eorumque pastoralis curae, 1972 [EDIL, 2925-2966].
CIC, 998-1007.



75. Unctionum numerus pro opportunitate accommode-
tur, et orationes ad ritum unctionis infirmorumpertinentes
ita recognoscantur, ut respondeant variis condicionibus
infirmorum, qui Sacramentum suscipiunt.a

75 [59]

a [60] Unctio sacra in diuturna infirmitate aliquando
iterari potest. om.

AD ART. 59 [nunc 75] SCHEMATIS: [DECLARATIO].

In orationibus, quas exhibet Rituale romanum, petitur unice
sanatio infirmi: quod non semper congruit, scilicet quando
Sacramentum administratur aut moribundo iam in extremis, aut
infirmo gravi absqueprudenti spe sanationis. Itemformulae magis
aptae desiderantur cum Sacramentumconfertur homini aetate iam
provecto, vel iuveni.



75. Le nombre des onctions sera adapté aux circons-
tances, et les oraisons qui appartiennent au rite de l'onction
des malades seront révisées pour correspondre aux diverses
situations des malades qui reçoivent le sacrement.

Du rapport de Mgr Hallinan :

« A la demande de nombreux Pères, la Commissionpropose la
suppression de l'art. 60 [du schéma] sur la réitération de l'onction
au cours d'une longue maladie, pour que le Concile n'entre pas
dans des questions disputées». (ACV II, II/2, 569.)

DÉCLARATION JOINTE À L'ART. 59 DU SCHÉMA
[devenu 75]

Dans les prières qu'offre le Rituel romain, on demande
uniquement la guérison du malade: ce qui ne convient pas
toujours, à savoir quand le sacrement est administré soit à un
moribond déjà à toute extrémité, soit à un malade dans un état de
gravité qui exclut un espoir prudent de guérison. On souhaite en
outre des formules plus adaptées lorsque le sacrement est conféré à
un homme d'un âge avancé ou à un jeune.


