
LA MAISO!-DIEU
N° 306

LITURGIES DOMESTIQUES

Colloque de l’Institut supérieur de liturgie 
(Paris, 20-22 janvier 2021)

SOMMAIRE

Bernadette MÉLOIS
La redécouverte du sacerdoce baptismal  
et de la liturgie à la maison. La recherche  
d’une nouvelle articulation Église  
domestique/grande Église .............................................. 11-21
Discerner les chances de l’épreuve. Clarifier la termi-
nologie (Église domestique! : une pratique ancrée dans 
la tradition ; liturgie domestique). La reconquête du 
sens du sacerdoce baptismal. Prier à la maison avec les 
ressources de la liturgie (donner un lieu à la prière ; 
construire la prière). L’empreinte de la grande Église 
sur l’Église domestique. Conclusion.

Bénédicte DUCATEL
À la recherche d’une nouvelle réception  
de la liturgie des Heures pour les baptisés ................. 23-34
Des constats. La liturgie des Heures en dehors du miroir. 
Quelques arrière-fonds tenaces. Prendre au sérieux 
la liturgie des Heures (la liturgie des Heures est une 
liturgie ; la liturgie des Heures est une entrée dans le 
mystère pascal ; la liturgie des Heures comme expres-
sion emblématique du sacerdoce baptismal). Quelques 
remarques pastorales en forme de conclusion.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   2 02/12/2021   14:25:46



Marco GALLO
La prégnance du modèle médiatique  
pendant la crise sanitaire .............................................. 35-48
Introduction! : naufragés ou spectateurs ? Liturgie et 
technologie! : phénoménologie d’une affinité élective. 
Le numérique comme milieu de vie. Les médias comme 
métaphores actives!: le streaming n’est pas le télévisuel. 
Conclusion (un miroir fidèle ; une complémentarité com-
plexe ; influences du numérique sur l’homme liturgique).

Philippe BARRAS
La sacramentalité de la messe télévisée.  
Manque de liturgie ou liturgie du manque :  
à la recherche d’une forme sacramentelle .................. 49-71
Des liturgies domestiques (Chances et limites des solu-
tions trouvées ; manque de liturgie ou sacramentalité 
plus large ; participer à une liturgie télévisée). Chercher 
à comprendre ce qui se joue à distance (l’analogie avec 
les dispositifs de formation ; médiation et médiatisation ; 
et du côté des concerts, du théâtre et du cinema). La 
messe télévisée est-elle une vraie liturgie ? (Plaidoyer 
pour la messe télévisée ; avec un risque majeur).

Jean-Marie DUTHILLEUL
La liturgie au miroir de la crise : l’espace réel ......... 73-83
Regard sur ce que nous avons vécu (l’espace ; le rap-
port aux autres). Regards sur la vie liturgique (l’interdic-
tion des rassemblements cultuels ; les rassemblements 
cultuels en communauté réduite). Regard sur l’avenir.

Régis BOMPÉRIN
La liturgie, un itinéraire. Essai de relecture  
d’une expérience diocésaine en temps  
de crise sanitaire ............................................................. 85-98
Qui parcourt l’itinéraire ? (des postures originales et leur 
biais ; la pertinence de l’office de liturgie ; alors, qui 
parcourt l’itinéraire ?). Quel chemin ? (« déjà là et pas 
encore » ; la difficile incomplétude ; les commencements).

Paul Min-Taeg HAN
Vie communautaire et liturgie « domestique » 
de chrétiens persécutés : l’exemple  
de la Corée du Sud......................................................... 99-114
Liturgie au défi de la synodalité de l’Église. Brève his-
toire de l’Église de Corée au temps des persécutions. 

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   3 02/12/2021   14:25:46



Éléments essentiels de la vie des communautés per-
sécutées (villages chrétiens ; les Hoejangs, les caté-
chistes ; livres et objets sacrés ; le tableau des fêtes 
liturgiques ; lieu de rassemblements). La place de la 
liturgie dans les communautés persécutées. En guise 
de conclusion…

Varia
Philippe BERGERON
La grâce et l’échange symbolique  
chez Louis-Marie Chauvet : une relecture ................. 115-149
L’échange symbolique chez Louis-Marie Chauvet 
( l’apport de Marcel Mauss et de Claude Lévi-Strauss! : 
le cas des sociétés traditionnelles ; par-delà Mauss, 
 l’influence de Jean Baudrillard! : le cas des sociétés de 
consommation ; par-delà Mauss et Baudrillard). Tran-
sition! : les sacrements comme dynamique de recon-
naissance. Reprise à partir de l’anthropologie de la 
reconnaissance de Marcel Hénaff (le problème de l’arti-
culation entre échange symbolique, échange marchand et 
signification ; de la réciprocité cérémonielle au « régime 
de la!grâce » ; du régime anthropologique de la grâce à 
la grâce chrétienne! : la gratuité au cœur de l’ambiva-
lence). Ouverture.

Nouvelle traduction du Missel romain
Bernadette MÉLOIS
Le Missel romain, au service d’une prière 
« eucharistique » de l’assemblée ................................... 151-168
Introduction (une réception dans un contexte inédit ; 
une réflexion au sein du Service national). La Pré-
sentation générale du Missel romain (PGMR)! : entre 
mode d’emploi et itinéraire (la structure de la PGMR ; 
des évolutions à repérer ; un itinéraire de vie). Plusieurs 
portes d’entrée dans le Missel romain, ordonnées par 
la PGMR (Le Propre du Temps ; le Propre des saints ; 
l’Ordo missæ ; le chant et la musique). Un livre pour 
se tenir en Église dans la prière (se disposer à l’épi-
phanie de l’Église ; conduire à l’épiphanie de l’Église). 
L’horizon missionnaire du Missel romain (les dialogues 
entre prêtres et fidèles ; les formules du rite de conclu-
sion). La responsabilité ecclésiale en liturgie (à la suite 
de Henri de Lubac ; la régulation ecclésiale ; re-visiter 
le Missel). Conclusion.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   4 02/12/2021   14:25:46

Philippe BARRAS
Patrice



Chroniques
André HAQUIN
« Homme et femme, il les créa. La place  
de la femme dans la liturgie »,  
67e Semaine d’études liturgiques Saint-Serge  
(Paris 6-9 juillet 2021) ................................................... 169-170

Gilles DROUIN
« La liturgie et les arts », Congrès 2021  
de la Societas Liturgica ................................................. 171-173

Hélène BRICOUT
« Liturgie et pouvoir. Le cléricalisme  
et la liturgie », Colloque de Munich  
(28-29 octobre 2020) ....................................................... 175-178

Les livres ..........................................................................  179-184

Abstracts ...........................................................................  185-191

Les tables .........................................................................  193-197

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   5 02/12/2021   14:25:46



379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   6 02/12/2021   14:25:46



La Maison-Dieu 306, 2021/4, 7-9

LIMINAIRE

Les liturgies domestiques

P OUR LE dernier numéro de cette année si particulière que 
fut 2021, notre revue revient sur les questions liturgiques 
posées par la crise sanitaire de la Covid 19, et les confi-

nements qui ont empêché nombre de fidèles de célébrer dans 
leur communauté habituelle. LMD 304 présentait cinq confé-
rences!1 majeures issues du colloque de l’ISL (colloque en 
ligne, 20-22 janvier 2021) sur la liturgie au miroir de la crise : 
« Je suis avec vous tous les jours, jusqu’à la fin du monde 
(Mt 18, 20) ». Le présent dossier offre la majeure partie des 
autres contributions issues de ce même colloque. Leur point 
commun est la recherche d’une théologie pastorale concernant 
des liturgies de substitution, notamment celles que l’on appelle 
habituellement « les liturgies domestiques », et qu’il faudrait 
qualifier également de familiales (ou amicales, selon les cas), 
pour les différencier des ecclesia des premiers siècles durant les 
persécutions. De ce point de vue, l’exemple des communautés 
chrétiennes de Corée présenté par Paul Han, dans ce dossier, 
est particulièrement éclairant.
L’impossibilité de se retrouver dans une église pour célébrer 

la messe dominicale au sein de l’assemblée, figure d’Église, 
avec ses ministres ordonnés, a ouvert la voie à différentes pra-
tiques : prière en famille, plus ou moins liturgique ; célébra-
tion de la Parole proposée par le diocèse ; liturgie des Heures ; 

1. Bénédicte MARIOLLE, « Le culte distancié à l’épreuve de la mort : pour 
une nouvelle approche du fait sacramentel », LMD 304, 2021/2, 9-27 ; Thomas 
O’LOUGHLIN, « La persistance des présupposés néo-scholastiques et la situa-
tion de la liturgie catholique contemporaine », 29-53 ; Laurent de VILLE ROCHÉ, 
« La liturgie, un autre rapport au temps sous la pression de l’accélération », 
55-75 ; Sylvain BRISON, « Les nouveaux défis d’une ecclésiologie politique ? 
L’Église et sa pratique face à la crise sanitaire », 77-96 ; Grégory WOIMBÉE, 
« La théologie du corps mystique : du sens perdu à l’unité retrouvée », 97-136.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   7 02/12/2021   14:25:46



« participation » à distance devant un écran retransmettant la 
célébration de la messe ; etc.
Dans la première contribution, Bernadette Mélois repère com-

bien les liturgies à la maison, de formes diverses, ont permis aux 
fidèles de se prendre davantage en main. Et c’est une chance, 
car ces pratiques familiales rendent possible une meilleure com-
préhension du sacerdoce commun des fidèles, enraciné dans le 
baptême. Bénédicte Ducatel lui emboîte le pas, en regardant 
de plus près comment la liturgie des Heures peut constituer 
avantageusement une liturgie domestique, relevant du sacerdoce 
baptismal commun à tous, alors que nombreux sont ceux qui la 
perçoivent encore comme une prière réservée aux clercs.
Les deux contributions suivantes abordent une pratique qui 

s’est largement développée dans nombre de familles : « suivre » 
à la maison, la retransmission en vidéo d’une messe célébrée ail-
leurs. Marco Gallo analyse la prégnance du modèle médiatique 
de notre société qui nous oblige à envisager les retransmissions 
en streaming sur Youtube, non comme de simples techniques à 
notre service, mais comme faisant partie de notre monde dans 
lequel il nous faut apprendre à vivre. Philippe Barras, quant à 
lui, cherche à qualifier ce qui se joue chez ceux qui regardent 
et écoutent avec foi, depuis chez eux, la retransmission d’une 
messe célébrée par une communauté, et qui tentent de s’y asso-
cier. Tout en reconnaissant que ce mode de participation impar-
fait ne constitue pas un équivalent au sacrement de l’eucharistie, 
il en déduit cependant que cette forme de relation à Dieu et à 
l’Église n’est pas dénuée de sacramentalité.
Les trois dernières contributions ouvrent encore d’autres hori-

zons. L’architecte Jean-Marie Duthilleul, qui sait se faire aussi 
théologien, nous invite à profiter de l’expérience du manque 
durant la pandémie et les confinements, pour réfléchir davan-
tage à l’habitation de nos églises, à la manière de les aménager 
pour favoriser une communication optimale et une communion 
de l’assemblée célébrante avec son Seigneur qui vient à sa ren-
contre. Régis Bompérin, nous fait part de son expérience de 
curé de paroisse et de responsable diocésain de pastorale litur-
gique et sacramentelle, pour nous inviter à envisager davantage 
la tension eschatologique inhérente à la vie chrétienne et que 
nous révèle la liturgie de l’Église dans laquelle nous nous perce-
vons comme corps en chemin. Enfin, Paul Han nous fait part de 
l’expérience des chrétiens de Corée durant les persécutions du 
XIXe siècle. Il nous invite, selon leur exemple, à mieux articuler 

LA MAISON-DIEU, 3068

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   8 02/12/2021   14:25:46



– durant les temps de confinement, mais pas seulement – les 
trois pôles que sont la célébration liturgique, la confession de 
la foi et l’exercice de la charité.

L’ensemble de ces contributions, à l’image de ce qu’a apporté 
le colloque de l’ISL sur ce sujet, constitue un dossier particuliè-
rement intéressant, qui ne demande qu’à être davantage creusé. 
La pandémie, avec malheureusement son lot d’épreuves et de 
souffrances pour nombre de nos contemporains, aura au moins 
permis de réfléchir à frais nouveaux sur un certain nombre de 
questions de théologie – comme de pastorale – liturgique et 
sacramentelle.
Varia et chroniques terminent cette livraison. Dans un article 

approfondi et très documenté, Patrice Bergeron analyse la 
notion d’échange symbolique et celle de grâce sacramentelle 
dans l’œuvre de Louis-Marie Chauvet. Il en précise les sources 
anthropologiques et philosophiques, et en montre à la fois la 
pertinence et quelques limites qu’il propose de dépasser grâce 
à l’apport de Marcel Hénaff en anthropologie du don et de la 
reconnaissance. Les travaux de Louis-Marie Chauvet ont déjà 
suscité des réactions diverses, preuve de leur fécondité. L’étude 
de P. Bergeron nous permet d’approfondir encore davantage 
l’intérêt décisif de cette œuvre.
D’autre part, comme annoncé dans LMD 305, la nouvelle 

traduction du Missel romain est un évènement majeur pour 
les Églises francophones. C’est pourquoi, à la suite du 305, 
chaque livraison de La Maison-Dieu présentera un article qui 
en développera l’un ou l’autre enjeu théologique et pastoral. 
Dans ce numéro, c’est Bernadette Mélois, directrice du Service 
national de la pastorale liturgique et sacramentelle (SNPLS) 
qui dresse un panorama des principaux enjeux et invite à déve-
lopper une véritable pastorale de l’eucharistie appuyée sur le 
Missel. Les chroniques, de la dernière Semaine liturgique de 
l’Institut  Saint-Serge (Paris), du Congrès 2021 de la Societas 
liturgica, et d’un colloque récent de l’Église d’Allemagne sur 
« liturgie et pouvoir » complètent ce numéro, avant la présen-
tation des livres et des tables de l’année.

LIMINAIRE 9

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   9 02/12/2021   14:25:46



379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   10 02/12/2021   14:25:46



La Maison-Dieu 306, 2021/4, 11-21
Bernadette MELOIS

LA REDÉCOUVERTE DU SACERDOCE 
BAPTISMAL  ET DE LA LITURGIE  

À LA MAISON

LA RECHERCHE D’UNE NOUVELLE 
ARTICULATION ÉGLISE  

DOMESTIQUE/GRANDE ÉGLISE

La crise sanitaire qui frappe notre société depuis des mois 
a obligé, lors des confinements successifs, à repenser les liens 
sociaux et les modes d’expression de la fraternité humaine. 
Dans ce contexte, l’Église, peuple de Dieu, s’est trouvée 
invitée elle aussi à repenser la manière de vivre sa foi dans 
une vie liturgique, non plus déployée au sein de la paroisse 
qui est son lieu de rassemblement habituel, mais dans les 
maisons.
Confinés chez eux, la majorité des fidèles se sont trouvés 

contraints de vivre la dimension célébrante de la foi de manière 
« privée ». Soit parce qu’ils vivent seuls, soit parce qu’ils sont 
seuls à avoir une vie chrétienne dans leur entourage proche. 
Confrontées à l’absence de vie liturgique, les familles, quant à 
elles, ont pu conserver l’aspect communautaire de la prière, tout 
en apprenant à vivre une célébration familiale.
À l’évidence, tous – prêtres et laïcs confondus – ont été pris 

de court, sans aucune préparation préalable pour vivre ce boule-
versement. On a alors vu surgir les initiatives les plus diverses 
– et parfois les plus déconcertantes – pour combler l’absence de 

Bernadette MELOIS est l’actuelle directrice du Service national de 
la pastorale liturgique et sacramentelle (S!PLS) au sein de la Confé-
rence des évêques de France (CEF). À ce titre, elle est membre du 
Comité de rédaction de La Maison-Dieu où elle a déjà publié. Elle a 
été rédactrice en chef du mensuel Magnificat (Mame).

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   11 02/12/2021   14:25:46



vie liturgique paroissiale!1. Mais, très vite, des propositions ont 
aussi vu le jour pour aider et accompagner les fidèles de tous 
âges et de toutes situations à vivre une vie liturgique authen-
tique et spirituellement féconde!2.
Diverses ressources ont donc été peu à peu mobilisées pour 

faire découvrir ou redécouvrir la vitalité et la fécondité de la 
prière à la maison, en famille ou seul, voire avec des voisins. 
Au cœur d’une situation inédite a ressurgi, comme en creux, 
une forme primitive de la vie ecclésiale : la prière à la maison. 
Non pas la prière personnelle dans le secret de sa chambre, 
mais la prière ritualisée. Cette liturgie, que l’on peut appeler 
« domestique » parce qu’elle se vit à la maison (Domus en 
latin), renvoie à la notion d’« Église domestique » dont parle 
le dernier Concile!3, ou encore à celle d’ecclesiola, « petite 
Église » expression patristique redécouverte dans la seconde 
moitié du XXe siècle!4.

La plupart des diocèses ont encouragé cette vie de prière à 
la maison en ayant à cœur d’en proposer des formes variées et 
d’en accompagner la mise en œuvre. Par exemple via internet, 
se sont mis en place des temps de méditation de l’Écriture 
sainte ; des partages à partir des lectures du dimanche pour que 
la parole de Dieu demeure le centre de la vie paroissiale. Les 
initiatives heureuses n’ont pas manqué, mêlant tour à tour la 
prière liturgique et la prière fondées sur les dévotions populaires. 
Cette diversité de forme a été l’occasion de mettre en valeur la 
grande variété de la tradition de prière de l’Église. Si le prêtre 
a souvent été au centre des initiatives et de leur mise en œuvre, 

1. Le SNPLS a fait un relevé, sans aucun doute non exhaustif, des propo-
sitions apparues sur internet aux cours des confinements, non seulement à titre 
d’observation, mais comme support de réflexions théologique et pastorale, et 
de propositions ordonnées.

2. Ce que soulignait Mgr de Moulin-Beaufort, invitant à une réflexion 
large : « L’eucharistie est d’une telle richesse, d’une telle intensité, qu’elle 
peut être vécue de bien des manières ; son mystère peut être participé à des 
degrés différents et selon des modes variés aussi. » Discours de clôture de 
l’Assemblée plénière des évêques, 10 juin 2020.

3. C’est à l’intérieur du chapitre sur le « L’exercice du sacerdoce commun 
dans les sacrements » que la Constitution sur l’Église emploie l’expression : 
« Dans ce qu’on pourrait appeler l’Église domestique… » Lumen Gentium 
(LG) 11.

4. L’ecclesiola patristique déborde le cadre de la prière commune, elle est, 
au quotidien, une manifestation de l’Église unissant prière et charité.

LA MAISON-DIEU, 30612

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   12 02/12/2021   14:25:46



l’appropriation des moyens techniques de communication ont 
permis – plus particulièrement lors du second confinement –, 
d’avoir semble-t-il, une perception moins cléricale de l’Église en 
prière, les laïcs prenant leur place dans la conduite de la prière.
Cette expérience a tout à coup rendu visible ce que rappelle 

la Constitution sur l’Église : « Les fidèles, incorporés à l’Église 
par le baptême ont reçu un caractère qui les délègue pour le 
culte!5. » C’est-à-dire qu’en raison de leur baptême, ils peuvent 
prier selon les règles liturgiques même lorsqu’ils n’ont pas le 
soutien d’un ministre ordonné. Certes, la célébration de l’eucha-
ristie présidée par un ministre ordonné reste « le sommet et la 
source de la vie chrétienne!6 », mais les baptisés ont la capa-
cité de déployer une vie liturgique sous d’autres formes, dont 
l’Église, dans sa sagesse, donne le cadre non figé, adaptable à 
bien des situations de vie.

Discerner les chances de l’épreuve

Sur la 4e de couverture du livre!7 de Martin Steffens, Marcher 
la nuit, on peut lire :

Nous sommes entrés dans un autre monde. Un virus aura suffi 
à “gripper” la moitié de la planète. L’ensemble des fidèles a expé-
rimenté un autre rapport à l’espace et au temps, où parfois le pire 
a côtoyé le meilleur, sans doute aussi l’inattendu.

De l’« inattendu » apparu au cours des premier mois de la 
pandémie, je relève trois points :

1)  La redécouverte du sacerdoce baptismal comme source 
de la vie liturgique du peuple de Dieu – laïcs et ministres 
ordonnés compris ;

2)  La prise de conscience par les fidèles, mais aussi par 
les prêtres, qu’une vie de prière liturgique autre que 
l’eucharistie paroissiale est possible, souhaitable, et donc 

5. LG 11. Il s’agit là d’une reprise classique de Thomas d’Aquin, IIIa, 
q.63, a2.

6. LG 11 ; ou encore SC 10 : « La liturgie est le sommet vers lequel tend 
l’action de l’Église, et en même temps la source d’où découle toute sa vertu. »

7. Martin STEFFENS, Marcher la nuit : textes de patience et de résistance, 
Desclée De Brouwer, 2020, 318.

LA REDÉCOUVERTE DU SACERDOCE BAPTISMAL … 13

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   13 02/12/2021   14:25:46



envisageable sur le long terme – en définissant les moda-
lités et en les accompagnant pour ne pas générer une 
Église « hors-sol » où la vie liturgique des fidèles se déve-
lopperait sans lien avec la communauté ecclésiale ;

3)  L’émergence des expressions « Église domestique » et 
de « liturgie domestique » pour dire l’expérience d’une 
pratique vécue loin du rassemblement dominical. Deux 
expressions dont il est cependant nécessaire de définir les 
contours et la profondeur.

Il convient, pour commencer, de se pencher sur les mots 
employés par les médias et répercutés dans nos communautés.

Clarifier la terminologie

L’Antiquité ne nous a légué qu’une seule de ces deux expres-
sions, celle d’« Église domestique ». Comme le répétait sou-
vent Jean-Yves Hameline, il est toujours dangereux de plaquer 
des expressions anciennes sur des réalités contemporaines sous 
peine d’anachronisme. C’est pourquoi, il est bon de revenir au 
site natif de l’expression pour voir ce qu’il recouvre vraiment 
et ensuite cerner les chances et les limites d’un nouvel usage.

Église domestique :  
une pratique ancrée dans la tradition

L’histoire de l’Église nous lègue l’expression Domus ecclesiæ 
traduit par « Église domestique », mais traduit à tort parce 
qu’ecclesiæ, avant de signifier « Église » au sens où nous l’en-
tendons aujourd’hui, veut dire « assemblée » ou « personnes qui 
se rassemblent ». Il s’agit donc d’abord d’une réalité sociale, 
laïque dirions-nous aujourd’hui. Loin de toute connotation 
chrétienne, la Domus ecclesiæ, « maison de rassemblement » 
ou « maisonnée », est primitivement la cellule de base de la 
cité, regroupant la famille mais plus largement les maîtres, les 
ouvriers, les esclaves, etc. La communauté chrétienne s’est 
construite au sein de cette réalité existante, tant dans le monde 
juif que gréco-romain.
On devine cette organisation sociale dans les textes du Nou-

veau Testament. Si Jésus enseigne dans les synagogues ou dans 

LA MAISON-DIEU, 30614

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   14 02/12/2021   14:25:46



la nature, il le fait aussi dans des « maisons » au sens social 
du mot : celle de Pierre à Capharnaüm (Mc 1, 29), celle de 
Marthe et Marie (Lc 10, 38), celle où il guérit les aveugles 
(Mt 9, 28), celles vers lesquelles il envoie les 72 en mission 
(Mt 10, 12-14), etc. Les Actes des Apôtres et les lettres de 
Paul sont encore plus explicites. Paul baptise Lydie et tous les 
gens de sa maison (Ac 16, 15). Paul, à la fin de sa lettre aux 
Romains, salue l’église qui se rassemble dans la maison de 
Prisca et Aquilas (Rm 16, 5), chez !arcisse (Rm 16, 11), etc.
Ce tour d’horizon lapidaire montre la différence irréductible 

entre la notion de domus ecclesiæ telle qu’elle se présente 
dans le Nouveau Testament et celle d’« Église domestique » 
employée lors des confinements. La première est le lieu du ras-
semblement des fidèles, alors que la seconde désigne justement 
le contraire, une Église privée du rassemblement.
Faut-il pour autant rejeter l’expression comme inadéquate 

parce qu’elle trahit le concept initial ? Sans doute pas, mais il 
convient d’en saisir le sens avec lucidité.

Liturgie domestique

L’« Église domestique » de l’Antiquité célèbre des « litur-
gies domestiques », même si cette dernière expression n’est 
employée ni dans les Écritures ni dans les textes des premiers 
siècles!8. Ainsi, parce que l’église bâtiment n’existe pas encore, 
la Domus ecclesiæ est le lieu par excellence où se célèbrent les 
sacrements : la fraction du pain et les sacrements de l’Initiation. 
Elle est donc le lieu de l’exercice de la vie de prière des fidèles.
Les « liturgies domestiques », telles que le confinement nous 

a appris à les vivre, sont justement des célébrations non sacra-
mentelles, qui plus est, privées de la communauté des frères. 
Que conclure de cette apparente opposition, et où trouver les 
lettres de noblesse de la prière liturgique vécue à la maison ?
Les Actes de Apôtres sont peu explicites sur le contenu des 

prières dont ils font mention. « Ils étaient assidus à l’enseigne-
ment des Apôtres, à la communion fraternelle, à la fraction du 

8. L’Église célèbre la liturgie, toutes les liturgies, dans le cadre de la 
Domus. Elle ne peut donc imaginer un terme qui définirait une réalité 
« domestique » par opposition à une réalité « ecclésiale » plus large qui 
n’existe pas encore.

LA REDÉCOUVERTE DU SACERDOCE BAPTISMAL … 15

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   15 02/12/2021   14:25:46



pain et aux prières », écrit saint Luc!9. On peut penser que ce 
contenu ne diffère pas vraiment de celui de la tradition juive 
dont vivent les premiers disciples. Aussi, à côté des prières 
faites au Temple et/ou à la synagogue, continuent-ils de vivre 
les prières domestiques qui leur sont habituelles. Sans aucun 
doute, s’agit-il des nombreuses bénédictions qui accompagnent 
la vie quotidienne, mais plus particulièrement, les liturgies liées 
à la Pâque avec le grand récit de la sortie d’Égypte, le chant 
des psaumes et le partage de l’agneau pascal. Bien que liturgie 
familiale, la ritualité de la Pâque est extrêmement codifiée!10.
C’est sur un tel substrat que l’on peut greffer le concept de 

« liturgie domestique » et lui donner un sens qui dépasse la 
nécessité d’un moment vécu comme une sorte de pis-aller, voire 
comme une forme dégradée de la prière liturgique officielle. 
Cependant, contrainte par les événements de célébrer dans un 
cadre « domestique », l’Église peut-elle enjamber des siècles de 
pratique accréditée et s’affranchir d’un modèle de célébration et 
du poids d’une tradition multiséculaires dépendant du sacerdoce 
ministériel sans être en conflit avec cet usage ?

La reconquête du sens  
du sacerdoce baptismal

Les diverses initiatives de prière en temps de confinement ont 
un peu bousculé le concept de ministérialité et mis en lumière 
un autre modèle de conduite de la prière dominicale. La prise 
de conscience d’une « présidence liturgique » enracinée dans la 
grâce baptismale a été un élément marquant, et diverses initia-
tives ont été mises en œuvre.
A contrario, nous pouvons remarquer un déficit dans cette 

prise de conscience. L’exemple de la bénédiction des Rameaux, 
au printemps dernier, est un révélateur paradigmatique. Dans un 
diocèse, l’évêque invitait « là où cela était possible, le curé de 
chaque communauté de paroisses à monter au clocher de l’église 
la plus proche de son presbytère pour, à une heure donnée, 
bénir les Rameaux en même temps que lui-même le faisait à la 
cathédrale. » Nous avons vu se dérouler les scénarios les plus 

9. Ac 2, 42.
10. La ritualité du Séder, avec les deux premières soirées de Pessa’h, est 

minutieusement consignée dans le livre de la Haggadah.

LA MAISON-DIEU, 30616

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   16 02/12/2021   14:25:46



inventifs pour que les rameaux soient bénis par l’évêque ou par 
un prêtre, mais en bien des endroits ils n’ont finalement pas été 
bénis. Personne n’a su dire et expliquer aux fidèles, célébrant 
dans leur maison, qu’ils pouvaient par eux-mêmes appeler la 
bénédiction du Seigneur sur les rameaux.
Ce qui est en jeu ici, c’est le rapport entre le ministère 

ordonné et la communauté. Il existe un besoin inconscient que 
ce soit un ministre de la communauté qui agisse (ici pour bénir 
les rameaux). Pourtant, en la circonstance, le baptisé agit « au 
nom de l’Église » et non pas en son nom propre, c’est pourquoi 
un père de famille ou tout autre personne peut bénir!11.
Ce qui est en jeu, c’est la juste articulation entre les deux 

sacerdoces : celui des fidèles exerçant leur sacerdoce baptismal 
et le sacerdoce ministériel. Il ne s’agit, en aucune manière, de 
les opposer, mais de les articuler en rappelant que le sacerdoce 
baptismal est commun à tous, laïcs et prêtres. Il est donc pre-
mier sur le sacerdoce ministériel, non seulement parce que le 
sacerdoce ministériel est au service du sacerdoce commun, mais 
aussi parce que le sacerdoce ministériel n’est qu’une vocation 
particulière à l’intérieur du sacerdoce commun.
Les liturgies domestiques ont permis à bien des chrétiens de 

prendre en main leur destin de Christi fideles, d’adultes dans la 
foi, et de sortir d’une sorte d’infantilisme dans leur rapport de 
dépendance vis-à-vis du prêtre. Il appartient encore à ce dernier 
de former les laïcs pour qu’ils prennent les responsabilités qui 
sont les leurs, tout en veillant à l’unité de la communauté, ce 
qui est le rôle du pasteur en charge de veiller à la juste articu-
lation entre les deux sacerdoces.

Prier à la maison  
avec les ressources de la liturgie

Donner un lieu à la prière

Prier à la maison n’est pas une nouveauté. Mais le confine-
ment a élargi le cadre habituel de la prière personnelle ou de 
la dévotion privée.

11. Le Livre des bénédictions (AELF, Rituel romain, Mame Desclée, 
2003) fournit une abondante matière dont les laïcs peuvent se saisir sans 
empiéter sur le rôle des ministres ordonnés.

LA REDÉCOUVERTE DU SACERDOCE BAPTISMAL … 17

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   17 02/12/2021   14:25:46



La prière domestique nécessite une organisation fondée sur 
le sacerdoce baptismal. Elle a sa propre dynamique spatiale et 
rassemble une communauté restreinte qui implique néanmoins 
une conduite ministérielle effective de la prière. Cette conduite 
est dissociée de son rapport habituel à l’autel, même si ce der-
nier demeure le centre symbolique, plus que topographique, de 
la vie liturgique de la communauté tout entière.
Pour beaucoup, il a fallu organiser un espace particulier pour 

donner un cadre à la prière : choisir un lieu dans la maison, 
organiser l’espace avec une croix, une icône, des bougies, etc. 
Chacun a œuvré selon ses propres critères, avec souvent en 
arrière-fond le modèle de l’église. Ce qui comptait, c’était de 
rendre compte d’un lieu de présence à Dieu. L’organisation 
d’un espace dédié à la prière manifeste que nous sommes 
incarnés : nous avons besoin de déterminer un lieu de rencontre 
avec Dieu. Même si Dieu n’est pas lié à un lieu, notre humanité 
requiert d’en identifier un.

Construire la prière

Ce que nous nommons « prière domestique » a ceci de parti-
culier qu’elle est liturgique, c’est-à-dire donnée par l’Église et 
ritualisée. Si le modèle dominant est celui de la messe, il n’est 
pas le seul. Le confinement a dévoilé un certain nombre d’actes 
liturgiques déjà présents dans la vie de l’Église, mais qui ne 
sont pas toujours compris comme des liturgies domestiques : la 
communion portée aux malades ; les différentes stations auprès 
d’un défunt ; les prières du manuel Protection, délivrance, gué-
rison ; les bénédictions ; mais aussi les prières dans les maisons 
de retraite : et bien sûr la liturgie des Heures.
Toutes ces formes utilisent des éléments communs qui struc-

turent la prière à savoir : les psaumes, la parole de Dieu, des 
intercessions, le !otre-Père, des oraisons.
Les propositions faites pour le Triduum pascal ont pu être de 

bons exemples de liturgies domestiques et d’exercice du sacer-
doce baptismal.
Il en fut ainsi pour celle prévue pour le Jeudi saint, vécue à 

la manière juive du repas jalonné par les lectures, voire, quand 
c’était possible, par le lavement des pieds ; celle du Ven-
dredi saint prenait bien sa place paradigmatique de liturgie de 
la Parole ; quant à la Vigile pascale, elle invitait à vivre une 

LA MAISON-DIEU, 30618

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   18 02/12/2021   14:25:46



liturgie de la Parole vécue comme un récit en tension vers les 
sacrements de Pâque impossible à vivre dans le présent.

L’empreinte de la grande Église  
sur l’Église domestique

Le succès des liturgies domestiques ne doit pas faire oublier 
que leur orientation fondamentale est eucharistique et domini-
cale au sein de la grande assemblée. La célébration eucharis-
tique apparaît alors comme « la » liturgie irriguant les liturgies 
domestiques. Le manque de rassemblement communautaire a 
sans doute été l’expérience la plus difficile à vivre au moment 
des confinements, mais en contrepoint, l’expérience de la prière 
domestique a permis de prendre conscience que nous formons 
un corps, le corps du Christ, et que sa vitalité lui vient de la 
vie des multiples cellules qui composent ce corps. Dans ce sens, 
l’expérience du confinement a conduit les fidèles à s’arrimer à 
ce qu’ils connaissaient et donc à vivre la liturgie en en rece-
vant le contenu comme un don. Ainsi les lectures du jour de la 
messe ont été au centre de la prière. Certains ont lu l’homélie 
de leur curé et les intentions de prière universelle proposées sur 
les sites paroissiaux ; ils ont utilisé le répertoire des chants de 
la paroisse, etc. La prière domestique était alors référée à celle 
de l’église paroissiale.
Articuler la prière à la maison et la prière de la grande Église, 

Église mère, revient à penser l’église domestique comme le 
miroir de la grande Église rassemblée pour la liturgie. C’est 
dans la grande Église que s’authentifie la pratique d’une prière 
qui s’origine dans le rassemblement communautaire, l’eucha-
ristie ne pouvant être la seule activité de l’Église car le mys-
tère pascal demande à être célébré sous des formes variées!12. 
C’est dans la grande Église que se vit la communion au corps 
du Christ dans sa double forme sacramentelle et ecclésiale. 
C’est dans la grande Église que s’accomplit le mystère de la 
Pâque, que s’édifie le corps du Christ en vue de la plénitude 
du salut.

12. Cf. infra, la citation de Mgr de Moulin-Beaufort.

LA REDÉCOUVERTE DU SACERDOCE BAPTISMAL … 19

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   19 02/12/2021   14:25:46



Conclusion

Si les liturgies à la maison découlent de la liturgie eucha-
ristique communautaire et y ramènent, elles deviennent alors 
elles-mêmes source et sommet de la vie chrétienne, et, selon 
leur mode propre, réelle source de vie contribuant à la vitalité 
du corps entier.
Rendre les fidèles conscients de leur sacerdoce baptismal 

– et donc de leur rôle dans les liturgies domestiques, au sens 
large du terme – demeure une tâche pour l’avenir. Il nous faut 
prendre conscience que ce travail de fond aura une incidence sur 
la manière de vivre la liturgie communautaire. Mais il permet 
de revisiter et de faire une expérience nouvelle de la participa-
tion active où les ministères s’inscrivent dans la dynamique de 
collaboration réciproque qui existe entre les deux sacerdoces. 
Dans cette perspective, la lettre apostolique récemment publiée 
du pape François Spiritus Domini sur le lectorat et de l’acolytat 
est d’autant plus importante que son apport peut aider à appro-
fondir la réflexion théologique sur les ministères.
La pandémie aura donc remis au centre de la vie ecclésiale 

un de ses marqueurs fondamentaux : l’exercice du sacerdoce 
baptismal. À partir d’une juste compréhension de ce sacerdoce, 
il devient possible d’admettre l’émergence d’une vie liturgique 
vécue à la maison, non comme un pis-aller momentané, mais 
comme une réalité ecclésiale porteuse de fruits pour la commu-
nauté et l’Église tout entière.

Bernadette MELOIS

LA MAISON-DIEU, 30620

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   20 02/12/2021   14:25:46



Résumé

L’expression « Église domestique » dans l’Antiquité avait 
une signification toute autre qu’aujourd’hui, puisque c’était 
toute l’Église qui se réunissait dans les maisons. Néanmoins, 
l’expérience vécue durant les confinements liés à la pandémie, 
a permis de donner un sens nouveau à ces « Églises domes-
tiques », célébrant des « liturgies domestiques » pour palier 
l’absence de rassemblement dans les églises. Tout en clarifiant 
les terminologies employées, et en s’appuyant sur les initia-
tives proposées dans les diocèses et les paroisses, l’auteure en 
tire la conséquence majeure d’une redécouverte du sacerdoce 
baptismal, y compris dans sa capacité à célébrer, à bénir et 
à supplier au cours d’une prière ritualisée. Les liturgies à la 
maison, empruntant à la liturgie de l’Église, ont été conduites 
par des laïcs baptisés, dans le souci de s’articuler à la liturgie 
de la grande Église. « Les liturgies domestiques ont permis à 
bien des chrétiens de prendre en main leur destin de Christi 
fideles, d’adultes dans la foi… » redécouvrant ainsi une juste 
articulation entre le sacerdoce commun et le sacerdoce minis-
tériel. Cette expérience de quelques mois devrait enrichir la vie 
de l’Église et la vie chrétienne de manière durable.

LA REDÉCOUVERTE DU SACERDOCE BAPTISMAL … 21

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   21 02/12/2021   14:25:46



379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   22 02/12/2021   14:25:46



La Maison-Dieu 306, 2021/4, 23-34
Bénédicte DUCATEL

À LA RECHERCHE D’UNE NOUVELLE 
RÉCEPTION  DE LA LITURGIE 

DES HEURES POUR LES BAPTISÉS

« À quelque chose malheur est bon ! » dit-on. Le confine-
ment aurait-il permis que s’ouvre une certaine boîte de Pandore 
contenant, non pas tous les maux de la terre – la pandémie et ses 
conséquences nous suffisent –, mais le pire et le meilleur de ce 
qui a été proposé sur le Web pour combler, dans l’urgence, un 
vide existentiel : l’absence de rassemblement communautaire 
en son expression centrale qu’est la « messe!1 » ?
Quelle place la liturgie des Heures a-t-elle tenu au cœur de 

ce jaillissement spontané ?

Des constats

Parmi les multiples propositions ayant envahi l’espace Web, 
on a pu noter la timide émergence de la liturgie des Heures. 
Pour préparer cette communication, j’ai cherché à connaître le 
taux d’audience des vêpres et/ou des laudes diffusées sur KTO, 
Radio-Notre-Dame, Lourdes, etc. pendant le premier confine-
ment. Les réponses ont été évasives. Si le taux d’audience a 
marqué un léger plus, ce marqueur n’a pas forcément perduré 
à la sortie du confinement.

Bénédicte DUCATEL collabore régulièrement aux activités du Ser-
vice national de la pastorale liturgique et sacramentelle. Elle fut 
rédactrice de la revue Magnificat (Mame). Elle a publié de nombreux 
articles, en particulier sur la liturgie des Heures dans les revues Célé-
brer (S!PLS, éditions du Cerf) et Voix Nouvelles (Ancoli).

1. En utilisant le terme de « messe », je rejoins le vocabulaire employé 
tant par les médias que par la majorité des fidèles.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   23 02/12/2021   14:25:46



Dans la masse des vidéos repérées sur internet avec les 
mots-clés : vêpres-confinement ou laudes-confinement, je n’ai 
vu, pour ainsi dire, que des sites habituellement habilités à ce 
type de programmation, communautés monastiques ou aposto-
liques et quelques communautés nouvelles menant une vie 
communautaire.
Quelques paroisses ont proposé l’un ou l’autre office, par-

ticulièrement pendant les jours saints, mais pas seulement. 
Les complies ont eu la faveur d’autres paroisses, de manière 
 récurrente durant les deux confinements. Parallèlement, j’ai 
aussi repéré des paroisses donnant la parole aux laïcs pour des 
temps de prière plus informels.
Par ailleurs, et comme en prime, ce petit voyage sur la toile 

m’a permis de constater que Saint-Nicolas-du-Chardonnet et 
quelques autres communautés traditionalistes occupaient une 
large place sur le créneau des offices, ce qui ne devrait pas 
manquer de nous interroger.

Quoiqu’il en soit du nombre de paroisses ayant proposé les 
offices, l’image qui s’en est dégagée, comme pour la « messe », 
est une image cléricale. Ce sont les prêtres qui prient devant 
la caméra. Ceci est d’autant plus manifeste quand les laïcs 
se voient confier, sur d’autres créneaux, des temps de prière 
qui ne sont pas l’office. Loin de moi l’idée de critiquer ces 
temps de prière. Mais le message non verbal demeure : au 
clergé l’office, aux fidèles autre chose. La fenêtre de l’écran 
en témoigne.
Durant les confinements, les moines et les moniales ont 

continué naturellement leur vie de priants. De leur côté, les prêtres 
ont dit l’office, par devers eux le plus souvent, sans, la plupart 
du temps, chercher à rejoindre les fidèles «  cloîtrés » contre leur 
gré. Il était pourtant possible de leur offrir de  partager une forme 
de prière liturgique hautement traditionnelle – rien moins que la 
prière de l’Église.
Cette observation première conduit à la remarque suivante : 

si la crise sanitaire s’est faite miroir de nos pratiques, il est 
clair que la liturgie des Heures ne s’y est pas beaucoup reflétée. 
Peut-on en conclure qu’elle est pour autant absente de la réalité 
ecclésiale ? Il semble qu’au contraire, elle y occupe une place 
de plus en plus grande.

LA MAISON-DIEU, 30624

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   24 02/12/2021   14:25:46



La liturgie des Heures  
en dehors du miroir

La liturgie des Heures n’a pas fait le buzz sur les réseaux 
sociaux, fussent-ils ecclésiaux. Certes. Mais la crise sanitaire 
n’a pas livré tous ses secrets, et les propositions Internet 
ne reflètent que partiellement, et très imparfaitement, ce qui 
s’est réellement passé dans les maisons des fidèles. Comme 
l’écrit Sylvain Tesson : « L’écran […] tue la substance 
des choses, en compresse la chair. La réalité s’écrase contre 
les écrans !2. »
La réalité diffère donc des constats observables sur Internet. 

Il faut aller chercher, ailleurs, des indications de la mise en 
œuvre de la liturgie des Heures. Ailleurs, c’est-à-dire dans 
la normalité quotidienne, sur les bulletins ou les sites parois-
siaux, où depuis déjà de nombreuses années, la liturgie des 
Heures – laudes et/ou vêpres – a fait une réelle apparition sur 
les horaires de la semaine. Mais pas seulement. Les réunions 
pastorales sont l’occasion de prier l’office du milieu du jour ou 
complies ; les sorties ou les événements paroissiaux, les fêtes 
patronales proposent les vêpres ou parfois les vigiles ; les pèle-
rinages tout comme certaines sessions les introduisent dans leur 
programme. Les camps de jeunes, les routes qui conduisent 
aux JMJ sont aussi un lieu de découverte et de mise en pra-
tique de la liturgie des Heures, fut-ce à la manière de la revue 
Magnificat. Un mouvement en faveur de la liturgie des Heures 
se développe de plus en plus, et les monastères ne sont plus 
les seuls points de contact avec elle. Leur absence de visibilité 
dans le miroir des pratiques que constitue la mise en ligne de 
célébrations, tient plus au choix de ce qui est présenté qu’à 
la réalité paroissiale. Les deux confinements ont mis à l’arrêt 
toutes les activités paroissiales, y compris la liturgie des Heures 
là où elle est habituellement célébrée.
La crise sanitaire a fait apparaître un certain visage de l’Église, 

d’une part très cléricale, et d’autre part en mal de célébration 
eucharistique – jusqu’à la revendication un rien violente lors 
du dernier confinement. Elle n’a pas pu se faire l’écho d’une 
pratique qui demeure, d’une part, limitée dans la vie des fidèles, 

2. Sylvain TESSON, Dans les forêts de Sibérie, Paris, Gallimard « Folio », 
2011, p. 112.

À LA RECHERCHE D’UNE NOUVELLE RÉCEPTION … 25

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   25 02/12/2021   14:25:46



et d’autre part, souvent vécue sans éclat dans l’intimité de sa 
chambre. On pourra regretter que les confinements n’aient pas, 
plus fréquemment, donner à prier la liturgie des Heures. Néan-
moins, dans quelques temps, il faudra se mettre à l’écoute de 
ce qui s’est passé dans les paroisses qui ont proposé la liturgie 
des Heures et voir quels fruits en découlent.

Quelques arrière-fonds tenaces

Il flotte dans la mémoire collective une certaine incom-
préhension par rapport à la liturgie des Heures. L’image que 
beaucoup ont encore en tête est celle énoncée, sur le site de 
la Conférence des évêques de France, par un jeune évêque : 
« Vous avez certainement croisé au fond de l’église un prêtre ou 
un diacre penché sur un gros livre noir. Eh bien, c’est un bré-
viaire!3. » Le cadre et l’image sont plantés. Si beaucoup ont du 
mal à s’en défaire c’est que, bizarrement, elle est entretenue en 
dépit de la réalité : avez-vous vu, récemment, un prêtre priant 
l’office tout seul au fond de l’église ? Certes, l’évêque ajoute 
bien vite : « J’ai une bonne nouvelle pour vous, cette prière 
n’est pas réservée aux prêtres, elle est pour vous. » Mais cer-
tains fidèles ont encore bien du mal à se défaire de cette idée 
que la liturgie des Heures – appelée à tort « bréviaire!4 » – n’est 
pas vraiment la leur, et qu’en la priant, ils toucheraient quelque 
peu à un domaine réservé aux prêtres.
Traîne aussi, dans un arrière-fond de conscience, cette idée 

que « l’office divin est […] adressé à Dieu, au nom et pour 
l’avantage de tous les chrétiens, par les prêtres et les autres 
ministres de l’Église!5 ». Les laïcs en bénéficieraient par ricochet 
sans avoir besoin d’y prendre part. La liturgie des Heures a 
encore du mal à sortir du domaine réservé. Elle peine à devenir 

3. L’inscription dans la règle de Chrodegang, évêque de Metz au 
VIIIe siècle, de l’obligation de dire l’office in particulo en cas d’absence de 
la communauté, est devenue, vers le Xe siècle, la règle générale pour le clergé 
séculier en occident. Après plus de dix siècles de pratiques, les conséquences 
de cette règle se font encore sentir lourdement.

4. Dérivant du latin Breviarum qui signifie « abrégé », le bréviaire désigne 
à l’origine un livre contenant les incipit des prières à dire, dont le contenu 
est connu par cœur.

5. PIE XII, Mediator Dei et hominum, § “L’office divin”, dans La Docu-
mentation catholique, t. 45 n. 1010, 1948, col. 193-251.

LA MAISON-DIEU, 30626

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   26 02/12/2021   14:25:46



dans sa réalité objective, la prière de l’Église, la prière du peuple 
de Dieu exerçant son sacerdoce baptismal.

On peut relever quelques éléments dont l’incidence est 
variable mais qui entravent encore un plus large épanouisse-
ment de la liturgie des Heures. Certains prêtres vivent la liturgie 
des Heures davantage comme une tâche à remplir que comme le 
lieu d’une expérience spirituelle. Ils ne comprennent alors pas 
pourquoi les laïcs voudraient s’y attacher. D’autres la vivent 
encore comme une prérogative sacerdotale et n’envisagent pas 
d’en être comme dessaisis. Du côté des laïcs, après avoir goûté 
d’une manière ou d’une autre à la richesse de l’office, ils sont 
souvent découragés par l’exercice solitaire, le maniement dif-
ficile du Prière du temps présent!6 (PTP), le coût des quatre 
volumes, l’ignorance des hymnes, de la psalmodie, les ques-
tions techniques de calendriers, de numéro de semaine, de pré-
séance, etc. La liturgie des Heures se trouvent prise au cœur 
de vents contraires qui n’aident pas à son éclosion et à son 
épanouissement parmi les fidèles.

Prendre au sérieux la liturgie des Heures

Ces constats un rien négatifs ne semblent pourtant pas être en 
capacité de tenir longtemps devant la vague de fond qui se lève 
en faveur de la liturgie des Heures. Vague de fond qui n’est pas 
l’expression d’une mode, au même titre que le serait celle de 
la « très efficace » neuvaine à sainte Philomène ou à Marie qui 
défait les nœuds. La liturgie des Heures se fait une place dans 
la vie des fidèles. C’est un fait dont il faut à la fois se réjouir 
et prendre la mesure pour l’accompagner, la déployer et l’enra-
ciner. La liturgie de Heures s’installe dans la vie paroissiale 
grâce à l’engagement des prêtres qui incitent les fidèles à les 
rejoindre pour prier ou à faire de la prière des Heures un lieu 
d’approfondissement spirituel, et d’autre part grâce aux services 
diocésains qui proposent des formations variées, plus souvent 
techniques que spirituelles, mais qui ouvrent un chemin.
Il faut sortir d’un contexte de mode ponctualiste, nécessai-

rement limité dans le temps, pour se poser des questions plus 

6. AELF, Prière du temps présent, Cerf – Desclée – Desclée de Brouwer 
– Mame, 1980.

À LA RECHERCHE D’UNE NOUVELLE RÉCEPTION … 27

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   27 02/12/2021   14:25:46



globales et plus fondamentales. Au fond, pourquoi la liturgie des 
Heures revient-elle sur le devant de la scène ecclésiale après tant 
de siècles d’enfouissement dans l’escarcelle du clergé ? Qu’est-ce 
qui lui donne sa légitimité au regard d’autres pratiques spirituelles ?

La liturgie des Heures est une liturgie

Que la liturgie des Heures soit une liturgie est, certes, une tau-
tologie mais elle est surtout une réalité mal perçue. La réforme 
du « bréviaire » a donné naissance à la Liturgie des heures. Un 
accouchement discret qui a fait passer du « gros livre dans les 
mains du prêtre », à un acte ecclésial, ou plutôt à une action 
conjointe de Dieu et de son peuple en faveur de ce même 
peuple. Action où, selon les mots de Sacrosanctum concilium, 
« s’exerce l’œuvre de notre rédemption » (SC 2). Qu’elle soit 
liturgie implique donc un lieu pour célébrer, une organisation 
spatiale, des gestes, des mouvements, des paroles, des dialogues, 
des chants, des rôles ministériels, etc. Dire l’office, son livre 
sur les genoux, c’est aller contre la nature même de la prière 
de l’Église – corps du Christ –, c’est la priver de son « site 
cérémoniel!7 », selon les mots de Jean-Yves Hameline, et donc 
de sa dimension « d’action totale » par laquelle et dans laquelle 
advient et s’exerce la plénitude du mystère pascal. En tant que 
liturgie, la liturgie des Heures appartient à l’ensemble du peuple 
de Dieu et ne peut être l’apanage d’aucun membre en particulier.

La liturgie des Heures  
est entrée dans le mystère pascal

C’est toute la thèse d’Arnaud Join-Lambert. Il soulignait 
que la « non réception par le plus grand nombre de la réforme 
liturgique sur ce point [la liturgie des Heures] est l’absence de 
raisons profondes pour modifier une pratique multiséculaire!8. » 

7. Jean-Yves HAMELINE, « Note pour un concept de site cérémoniel », 
Concilium 259, 1995, p. 63-67, forme condensée de l’article publié dans La 
Maison-Dieu : « Le culte chrétien dans son espace de sensibilité », LMD 187, 
1991, p. 7-45.

8. Arnaud JOIN-LAMBERT, La liturgie des Heures par tous les baptisés. 
 L’expérience quotidienne du mystère pascal, Leuven/Paris/Dudley, MA,  Peeters, 
2009, p. 185.

LA MAISON-DIEU, 30628

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   28 02/12/2021   14:25:46



Or, la pratique multiséculaire se fonde sur la recommandation 
de Jésus de « prier sans se décourager » (Lc 18, 1) ainsi que 
sur celle de Paul de « prier sans cesse » (1 Th 5, 17), et donc 
sur la sanctification du temps. Elle n’est, pour ainsi dire, jamais 
justifiée par ce qui constitue le cœur même de toute liturgie, à 
savoir la mémoire et l’actualisation du mystère pascal. Arnaud 
Join-Lambert définit ce qu’il nomme « l’expérience du mys-
tère pascal », et qui renvoie en filigrane à la capacité person-
nelle de chacun de vivre une expérience – tout en prenant bien 
soin de définir le mot « expérience!9 ». Mais, il me semble que 
plus qu’à une expérience du « passage » de la mort à la vie, la 
liturgie des Heures nous convoque à entrer dans un mouvement 
de « participation » effective et dynamique au mystère pascal, 
à raison même de notre baptême qui fait de nous les membres 
du corps du Christ.
Ce n’est pas effet de rhétorique de la part de saint Paul 

lorsqu’il affirme : « Nous avons été baptisés pour former un 
seul corps!10 », non pas seulement un corps constitué ni même 
un corps social avec une organisation spécifique, mais le corps 
dont le Christ est la tête!11 et les baptisés les membres. Autre-
ment dit, comme tous les autres actes liturgiques, la liturgie des 
Heures doit être

considérée comme l’exercice de la fonction sacerdotale de Jésus 
Christ, exercice dans lequel la sanctification de l’homme est signi-
fiée par des signes sensibles […] et dans lequel le culte public inté-
gral est exercé par le Corps mystique de Jésus Christ, c’est-à-dire 
par le Chef et par ses membres!12.

En tant que membre de Jésus Christ, nous sommes rendus parti-
cipants de son œuvre de salut qui, simultanément, s’exerce en notre 
faveur. « Souviens-toi de Jésus Christ, dit Paul à Timothée. Si nous 
sommes morts avec lui, avec lui nous vivrons » (2 Tm 2, 11). 

9. A. JOIN-LAMBERT, La liturgie des Heures par tous les baptisés, 
p. 236-238.

10. 1 Co 12, 13.
11. Cf. Col 1, 18.
12. Sacrosanctum concilium 7, qui, à la fin de ce même numéro tire une 

éclairante conclusion : « Par conséquent, toute célébration liturgique, en tant 
qu’œuvre du Christ prêtre et de son corps qui est l’Église, est l’action sacrée 
par excellence dont nulle autre action de l’Église ne peut atteindre l’efficacité 
au même titre et au même degré. »

À LA RECHERCHE D’UNE NOUVELLE RÉCEPTION … 29

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   29 02/12/2021   14:25:47



C’est ce qui se produit lorsque priant la liturgie des Heures nous 
mettons en pratique notre sacerdoce baptismal.

La liturgie des Heures comme  
expression emblématique du sacerdoce baptismal

Ce qui fait la spécificité du sacerdoce baptismal, c’est qu’il 
intègre l’ensemble des baptisés sans séparation d’ordre ou de 
fonction. Le baptisé, qui vient de recevoir l’onction du saint-
chrême, entend le célébrant affirmer : « Désormais, vous faites 
partie [de son peuple], vous êtes membre du corps du Christ et 
vous participez à sa dignité de prêtre, de prophète et de roi!13 ».

Parce qu’il reçoit, selon les catégories de Thomas d’Aquin!14, 
le caractère baptismal, le baptisé participe à la dignité sacerdo-
tale du Christ qui l’habilite à la prière liturgique. Ce n’est donc 
pas uniquement en raison de leur ordination sacerdotale que les 
prêtres disent l’office, mais en raison de leur baptême!15. Certes, 
ils y sont assignés par les promesses préalables à l’ordination!16, 

13. Rituel du baptême des petits enfants, Mame-Tardy, 1984, n. 101. La 
traduction du Rituel de l’Initiation chrétienne des adultes, Desclée-Mame, 
1997, est un peu différente (n. 289) : « Vous faites partie de son peuple. Il 
vous marque de l’huile du salut afin que vous demeuriez membre du Christ 
prêtre, prophète et roi pour la vie éternelle. »

14. Somme théologique, IIIa, q63, a3.
15. Ce qui ne s’oppose pas au propos de Paul VI dans Laudis canticum : 

« Que ceux qui, ayant reçu l’Ordre sacré, sont destinés à être d’une façon 
particulière le signe du Christ prêtre, et ceux qui par les vœux de la profession 
religieuse se sont spécialement consacrés au service de Dieu et de l’Église, ne 
récitent pas l’office uniquement pour observer la loi, mais bien plutôt parce 
qu’ils reconnaissent l’importance intrinsèque de la prière, ainsi que sa valeur 
pastorale et ascétique. » (C’est nous qui soulignons) Il ne s’agit donc pas 
d’une exclusivité du ministère sacerdotal, mais d’une manière propre d’être 
signe du Christ prêtre. Ce que sont tous les baptisés à leur manière propre 
également.

16. Lors de l’ordination diaconale, la liturgie des Heures est mentionnée 
à travers la question : « Voulez-vous garder et développer un esprit de prière 
conforme à votre état et, dans la fidélité à cet esprit, célébrer la liturgie 
des Heures en union avec le peuple chrétien ? » (L’ordination de l’évêque, des 
prêtres, des diacres, Desclée-Mame, 1996, n. 200), mais pas dans le dialogue 
d’engagement de l’ordination presbytérale (n. 124) : « Voulez-vous implorer 
avec nous la miséricorde de Dieu pour le peuple qui vous sera confié, en 
étant toujours assidu à la charge de la prière ? » On pourrait s’interroger sur 
la différence entre ces deux formules.

LA MAISON-DIEU, 30630

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   30 02/12/2021   14:25:47



mais finalement pas plus que les vierges consacrées qui, tout 
en restant laïques!17, reçoivent le livre de la prière de l’Église 
comme signe de leur consécration!18. Prêtres, moines ou consa-
crées ne disent l’office que pour autant qu’ils sont baptisés. Et 
s’ils prient les Heures, c’est parce que membres du corps du 
Christ, ils exercent eux aussi leur sacerdoce baptismal. À la dif-
férence des fidèles laïcs qui n’entendent pas souvent ce type de 
discours, les consacrés qui mettent en œuvre quotidiennement 
la prière des Heures pourraient ou devraient plus facilement 
prendre conscience de ce fait.
Ce qui, finalement, rassemble tout le peuple de Dieu sous 

la même bannière, c’est que tous, ou presque, ignorent que la 
prière des Heures est l’expression de leur sacerdoce commun : 
ceux qui prient les Heures parce qu’ils sont investis d’un rôle 
particulier, autant que ceux qui ne les prient pas parce qu’ils 
ignorent qu’ils ont un sacerdoce à mettre en œuvre de cette 
manière-là. Si les prêtres reçoivent la charge de dire l’office, 
c’est en vue d’entraîner les fidèles à le prier avec eux, tout 
comme, de manière analogique, ils sont ordonnés pour présider 
l’eucharistie pour que tous les fidèles la célèbrent et en vivent.

Quelques remarques pastorales  
en forme de conclusion

Il conviendrait de :

– Donner une plus grande chance à la liturgie des Heures 
d’être une liturgie en la célébrant ensemble.

– Donner à entendre que toute liturgie est une entrée dans 
le mystère pascal, eucharistie et liturgie des Heures com-
prises. Car finalement, parmi la grande majorité des 
fidèles, qui peut dire ce qu’est le mystère pascal et quel 
est son rapport avec la « messe » ? Ne va-t-on pas à la 
« messe » pour communier ? Mais à qui, à quoi ? La 
notion de mystère pascal est, en fait, peu, pas ou mal 
comprise, et demande une réappropriation.

17. Les vierges consacrées sont dites, ici, laïques en opposition à l’état 
clérical. Les moines, non prêtres, et moniales entrent dans la même catégorie.

18. « Recevez le livre de la prière de l’Église. Ne cessez jamais de louer 
votre Dieu ni d’intercéder pour le salut du monde » (Rituel de la consécration 
des vierges, Mame, 2018, n. 68).

À LA RECHERCHE D’UNE NOUVELLE RÉCEPTION … 31

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   31 02/12/2021   14:25:47



– Donner à voir en acte l’exercice du sacerdoce commun, 
c’est-à-dire donner aux fidèles la place qui leur revient 
dans l’acte de la célébration de la liturgie des Heures.

Le champ de la formation dans ces domaines est immense, 
tant pratique et technique que spirituel, que ce soit pour les 
clercs ou les laïcs.
Il n’est pas possible de parler de la liturgie des Heures, sans 

parler du livre qui en est le support. À la veille du Concile, la 
réforme du Bréviaire apparaissait à la fois comme nécessaire 
et en même temps terriblement complexe pour les Pères conci-
liaires : comment toucher à ce monument de la Tradition ? Au 
terme des discussions conciliaires et des commissions de travail 
qui ont simplifié le corpus, la Liturgie des heures a vu le jour, 
mais le contenu est resté parfaitement clérical. Les textes patris-
tiques de l’office des Lectures, ainsi que la forme et le contenu 
des intercessions de l’editio typica en témoignent sans contes-
tation. La traduction-adaptation française des intercessions, par-
fois critiquée, mérite pourtant une attention bienveillante quant 
au fond, à la forme, et à l’introduction de formulaires de l’anti-
quité chrétienne. Peut-on rêver d’une sorte de Commun prayer 
book où tous les baptisés – laïcs et ministres ordonnés!19 – 
engagés dans le monde trouveraient de quoi mettre en œuvre 
leur commun sacerdoce pour la gloire de Dieu et le salut du 
monde ? Sans-doute, le temps n’est pas encore venu, mais il est 
toujours possible d’y aspirer !

La liturgie, rappelait Jean-Paul II, « a pour première tâche de 
nous ramener inlassablement sur le chemin pascal ouvert par le 
Christ, où l’on consent à mourir pour entrer dans la vie!20. »
Il n’est pas tout à fait nouveau d’en conclure que la liturgie 

n’est autre qu’une marche à la suite du Christ, mort et ressus-
cité, ou, autrement dit, qu’elle nous entraîne dans le consen-
tement à la mort pour entrer dans la vie. Lorsque nous prions 
la liturgie des Heures, l’Heure qui se déploie hic et nunc n’est 
pas connue de celui qui s’y donne. Sans doute, elle est connue 
par la raison, mais, parce qu’en elle, c’est l’Heure du Christ 

19. La liturgie des Heures dans le monde monastique conservant la parti-
cularité qui lui est propre depuis l’antiquité chétienne.

20. Lettre Vicesimus quintus annus pour le 25e anniversaire de la consti-
tution sur la liturgie, n. 6, dans CENTRE NATIONAL DE PASTORALE LITURGIQUE, 
Renouveau liturgie. Documents fondateurs, éd. du Cerf, « Liturgie » 14, 2003.

LA MAISON-DIEU, 30632

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   32 02/12/2021   14:25:47



et, par lui, de l’Église, qui s’accomplit, elle n’est pas connue 
dans sa grâce. Puissions-nous apprendre, tous et chacun, que 
la liturgie des Heures n’est pas un « passe-temps », fut-il spi-
rituel, mais qu’elle est, au cœur du temps qui passe, le temps 
du retournement pascal inauguré par la plongée dans la mort 
et la résurrection du Christ en vue de son accomplissement 
dans la gloire.

Bénédicte DUCATEL

À LA RECHERCHE D’UNE NOUVELLE RÉCEPTION … 33

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   33 02/12/2021   14:25:47



Résumé

L’impossibilité, pour les fidèles, de rejoindre une assemblée 
célébrante durant le confinement a-t-il favorisé le développe-
ment de la liturgie des Heures ? Rien n’est moins sûr, même 
si ce que l’on a pu en voir – sur Internet, en particulier – ne 
reflète qu’imparfaitement la réalité de nos pratiques. Il semble 
que cette prière de l’Église soit encore largement perçue comme 
étant d’abord la prière du clergé. Cela dénote sans-doute, une 
profonde incompréhension de la liturgie des Heures, souvent 
renvoyée à l’image du « bréviaire » et au domaine réservé des 
prêtres. Cependant, l’auteure souligne combien la liturgie 
des Heures a commencé à se développer dans la vie paroissiale 
et familiale, chez nombre de fidèles. Celle-ci apparaît davantage 
comme une véritable liturgie célébrée en Église et comme une 
entrée dans le mystère pascal (et pas seulement comme sanc-
tification du temps) à l’instar de toute liturgie. Elle apparaît 
aussi comme une expression emblématique du sacerdoce bap-
tismal dans la mesure où elle est conçue pour tous les baptisés 
afin qu’ils déploient la mission reçue lors de leur baptême. Les 
clercs (mais aussi les religieux), qui ont reçu plus spécifique-
ment le mandat de célébrer la liturgie des Heures, ont la charge 
d’entraîner les fidèles à la prier avec eux.

LA MAISON-DIEU, 30634

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   34 02/12/2021   14:25:47



La Maison-Dieu 306, 2021/4, 35-48
Marco GALLO

LA PRÉGNANCE DU MODÈLE 
MÉDIATIQUE  PENDANT  

LA CRISE SANITAIRE

Introduction : naufragés ou spectateurs ?

« Vous êtes embarqué » (Pascal)

Dans le livre d’Hans Blumenberg, !aufrage avec spectateur!1, 
le naufragé se retrouve soudainement dans l’eau, accroché à 
un bois flottant, avec le traumatisme d’avoir perdu son navire 
et ses camarades. Le bonhomme ne se retrouve pas les mains 
vides : il y aura par grâce un rocher à explorer, un jour peut-être 
des compagnons inespérés ; surtout il aura ce que la mer lui 
redonnera peu à peu.

Il était superflu de demeurer oisif à souhaiter ce que je ne pou-
vais avoir ; la nécessité éveilla mon industrie. Nous avions à bord 
plusieurs vergues, plusieurs mâts de hune de rechange, et deux ou 
trois espars doubles ; je résolus de commencer par cela à me mettre 
à l’œuvre […] Mais l’espérance de me procurer le nécessaire me 
poussait à faire bien au-delà de ce que j’aurais été capable d’exé-
cuter en toute autre occasion!2.

MARCO GALLO est prêtre du diocèse de Saluzzo (Italie), professeur 
de liturgie et de sacramentaire à l’Institut supérieur de sciences reli-
gieuses de Fossano. Il dirige la Rivista di Patorale Liturgica (Ed. Que-
riniana, Brescia) et a publié, notamment : « Du “Ego te absolvo” à 
la nouvelle formule “Deus Pater misericordiarum”. Une ecclésio-
logie de la réconciliation ? », dans A. LOSSKY, M. SODI, La liturgie 
témoin de l’Église, LEV, Città del Vaticano 2012, 253-264 ; « La 
liturgie des Heures, célébration sacramentelle du mystère pascal », 
Liturgie 186, 2019, 250-265.

1. Hans BLUMENBERG, !aufrage avec spectateur, Paris, L’Arche, 1994, 114.
2. Daniel DEFOE, Robinson Crusoé I, In libro veritas, Collection Romans/

Nouvelles, p. 58-59.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   35 02/12/2021   14:25:47



Les premières actions de Robinson Crusoé nous conduisent 
dans la fameuse image de Hans Blumenberg, métaphore de 
la modernité en général, et peut-être pour notre moment pré-
sent. Devant la pandémie et le régime de confinement, tous les 
corps sociaux ont réagi comme ils ont pu. Tous ceux qui en 
avaient la possibilité ont réorganisé leurs activités à distance : 
la formation, le soin des liens, les célébrations, le commerce. 
Les communautés chrétiennes, les paroisses, les diocèses avec 
leurs services pastoraux, les autres groupes ecclésiaux et, bien 
sûr, le Vatican lui-même ont essayé de garder le maximum des 
liens possibles avec et entre les fidèles!3. Comme de nouveaux 
Robinson Crusoé, nous nous sommes raccrochés aux bois flot-
tants que nous avons trouvés, et nous sommes maintenant sur une 
île étrange depuis des mois. Sur ce rocher inconnu nous vivons 
avec la tentation de songer à la navigation d’auparavant, avec 
la nostalgie des restes du chargement du navire : quelques-uns 
nous ont été restitués, d’autres reviendront, d’autres encore pro-
bablement jamais plus. Dans cette métaphore, notre tentation, 
comme théologiens qui ont la tâche de la réflexion au service 
du discernement ecclésial, est de regarder ce naufrage comme 
des spectateurs du phénomène, qui peuvent y assister comme de 
l’extérieur. Sans doute la curiosité donne une réelle attention 
aux spectateurs, mais – comme dit Blumenberg – celui qui 
regarde le naufrage de la plage aura un jour d’autres esprits 
mauvais dans ses navigations, sans rien avoir appris. Essayons 
donc de regarder non pas comme des observateurs extérieurs 
mais en tant que naufragés ce que la mer nous a restitué jusqu’à 
présent et ce que nous avons fabriqué avec ces restes.
Voilà maintenant notre question de naufragés : qu’est-ce qui 

arrive à un corps social qui passe en quelques semaines du ras-
semblement physique en présence comme canal presque exclusif 
de toutes ses activités, à d’autres voies de contact pour tout ou 
presque tout ? Et : quelle espèce de communauté se constitue 
pour un long temps avec des corps qui ne se rencontrent pas ? 

3. Sur les effets de ces efforts, voir : Arnaud JOIN-LAMBERT, Les liturgies 
domestiques en temps de confinement. Une enquête pour orienter la pastorale 
liturgique post-Covid-19, La Maison-Dieu 302, 2020/4, 165-188. « Trois faits 
massifs se dégagent de notre enquête : la messe télévisée est restée une forme 
très suivie ; de nombreuses personnes ont alterné les supports (TV, internet 
de paroisse, autre internet, messe du pape) ; les messes sur internet ont été 
multipliées. », p. 168-169.

LA MAISON-DIEU, 30636

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   36 02/12/2021   14:25:47



Quelles conséquences cette situation a-t-elle sur la présidence 
liturgique ?
J’anticipe la conclusion de cette communication : mon hypo-

thèse est que nous nous trouvons dans une situation ecclésiale 
irréversible, dans laquelle les célébrations comme de nom-
breuses autres activités pastorales en présence et à distance ne 
seront plus à lire comme des alternatives, mais selon une com-
plémentarité complexe. En liturgie, comme en catéchèse et dans 
les activités caritatives, il s’agira d’élaborer des catégories de 
discernement suffisamment adéquates, sans l’excusable naïveté 
de la période actuelle.

Liturgie et technologie :  
phénoménologie d’une affinité élective

La relation entre liturgie chrétienne et media est à lire dans 
sa continuité, à partir de son contexte récent et connu : la 
messe a été retransmise par la télévision en France, comme 
dans beaucoup d’autres pays occidentaux, au tout début de ce 
service (24 décembre 1948, première mondiale!4). D’ailleurs, la 
radio avait déjà été appréciée par le Pape : Guglielmo Marconi 
avait mis ses connaissances au service de Pie XI pour que sa 
voix pût être écoutée « simultanément sur toute la superficie 
de la terre », le 12 février 1931. Nos célébrations étaient, déjà 

4. Célébrée par le Cardinal Suhard, archevêque de Paris et transmise par 
RDF. Six heures plus tard la Messe de la nuit de Noël fut transmise aux 
États-Unis, célébrée par le Cardinal J.A. Spellman dans la cathédrale de 
saint-Patrick à New York. Des nombreux théologiens s’exprimèrent contre la 
transmissibilité de la messe par la télévision (Romano Guardini, Karl Rahner, 
John Baptist Metz, Hans-Bernhard Meyer) : pour eux, il n’y a qu’une messe, 
celle qui se vit en présence. Voir Franco LEVER, « Messa e televisione », 
dans Franco. LEVER – Pier-Cesare RIVOLTELLA – Adriano ZANACCHI (edd.), 
La comunicazione. Dizionario di scienze e tecniche, https://www.lacomunica-
zione.it (consulté le 25/10/2021). En France voir la longue expérience de « Le 
Jour du Seigneur », émission qui dure depuis 1949, la plus ancienne émission 
du monde, confiée aux dominicains, en particulier le P. Raymond Pichard 
(1913-1992) : https://www.france.tv/france-2/le-jour-du-seigneur/ . Voir Guy 
LAPOINTE, « L’espace liturgique éclaté. Questions autour de la messe domini-
cale télévisée au Canada francophone », La Maison-Dieu 197, 1994, 81-97. Et 
Andrzej DRAGULA, « Nous faut-il une nouvelle discipline de l’arcane ? Pers-
pective polonaise. », Théologiques 16, Montréal, 1/2008, 163–177 (consulté 
le 25/10/2021 : https://id.erudit.org/iderudit/019189a).

LA PRÉGNANCE DU MODÈLE MÉDIATIQUE … 37

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   37 02/12/2021   14:25:47



avant la pandémie, truffées de technologie : les microphones, 
l’éclairage électrique, le chauffage et bien d’autres outils ont 
changé profondément nos actes rituels. Pensons, par exemple, 
comment l’amplification électrique change forcément le rôle 
du « chanté », auparavant stratégie délicate par rapport au 
« crié », à notre liberté de ton de la voix dans un grand espace, 
à  l’influence difficile à décrypter (et non encore approfondie) du 
fait que la voix nous parvienne dans nos églises normalement 
par d’autres canaux que la présence physique de celui qui nous 
parle. Cela est signe du fait que l’acte liturgique évidemment est 
depuis toujours, et par sa nature, une action culturelle : l’homme 
célèbre en tant qu’homme de son temps et chaque époque a 
pris le risque d’utiliser ou non les technologies à sa disposi-
tion. La liturgie de l’époque baroque n’a pas eu peur d’adopter 
des machines d’autel et des instruments musicaux venant du 
monde du théâtre, tout comme depuis des années nous dispo-
sons de musique enregistrée que certains commencent à diffuser 
pendant nos liturgies. Le rapport entre liturgie et technologie 
s’expose depuis toujours à un discernement. Mais dans cette 
continuité longue, quelles analogies et différences pouvons-nous 
lire entre ce langage télévisé, par rapport à nos « nouvelles » 
célébrations en streaming ? La première analogie est à repérer 
exactement dans cette continuité : les messes transmises par de 
nombreuses paroisses ont été importantes exactement comme 
les messes télévisées, ou comme les moments très impression-
nants rapportés dans tous les autres médias. Pensons en particu-
lier à la prière du Pape François le 27 mars 2020. Si la liturgie 
est télé visuelle depuis la naissance de ce medium, comment 
pouvait-elle ne pas entrer massivement dans le web ?
La deuxième analogie est visible du fait que les célébrations 

en streaming et par télévision (ou radio) suscitent la même 
question : participer ou bien célébrer ? On peut assister à une 
liturgie à distance comme à un spectacle, en restant en quelque 
façon à l’extérieur de l’action. Toutefois, notre vocabulaire 
conciliaire nous montre tout de suite que le même risque est 
depuis toujours possible aussi en présentiel :

Aussi l’Église se soucie-t-elle d’obtenir que les fidèles n’assistent 
pas à ce mystère de la foi comme des spectateurs étrangers et 
muets, mais que, le comprenant bien dans ses rites et ses prières, ils 
participent de façon consciente, pieuse et active à l’action sacrée. 
(Sacrosanctum concilium 48)

LA MAISON-DIEU, 30638

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   38 02/12/2021   14:25:47



Une communauté qui décide de transmettre sa liturgie par 
internet doit se poser les questions habituelles sur l’art de célé-
brer et la formation liturgique : dans ce contexte, une vraie par-
ticipation active est-elle possible ? La pluriministérialité est-elle 
suffisante ? Quelle instruction et quelle formation sont-elles 
nécessaires pour que cela soit possible ? La communauté est 
donc responsable de la formation de tout son corps rituel, selon 
les différentes formes de présence. En réfléchissant comme nau-
fragés de ce phénomène, et non pas comme des spectateurs, 
toutes les considérations que l’on a pu faire sur les conditions 
de participation par la télévision sont aujourd’hui précieuses, 
en ayant identifié les questions principales comme la néces-
sité d’instruments élaborés : une régie adaptée, l’opportunité 
de monitions ou la nécessité du silence, le choix des images à 
transmettre pendant l’action.
L’assemblée connectée peut être vécue donc comme un cer-

tain et nouveau prolongement de celle en présence (paroissiale, 
diocésaine, d’élection ou catholique) dans le milieu domestique. 
De nombreuses familles ont partagé leur surprise, sur la présence 
de membres de la famille normalement absents aux liturgies à 
l’église, mais impliqués dans les célébrations en streaming ou en 
télévision. Quelques agents pastoraux plus attentifs ont essayé 
de fournir des indications adaptées : la nécessité de s’habiller de 
façon festive (et non pas en pyjama), l’interruption de toute autre 
activité pendant la liturgie, l’invitation à chanter et répondre, à 
vivre le silence, la participation du corps aux gestes liturgiques 
prévus, l’utilisation d’objets disponibles (une bougie, de l’eau, 
un morceau de pain, presque comme « antidoron solatium!5 »).

En continuité avec des media plus « traditionnels » nous pou-
vons donc affirmer que la liturgie à distance peut être consciente, 
pieuse et active à condition qu’elle ne se pose pas « à la place », 
mais « en prolongement » d’une liturgie en présence. Elle est 
donc une autre forme de milieu liturgique si elle permet aux 
corps qui célèbrent de se rencontrer. La communauté qui se 
rencontre est la même qui se serait rassemblée en présence.

5. La pratique de l’anti-doron (« à la place du don ») solatium 
(« reconfort »), fut longuement utilisée parmi les Latins, importée en Orient 
après le IXe siècle. L’usage de la distribution des pains bénits est encore 
documenté en Occident jusqu’au XVIe siècle. Cela peut être proposé non pas 
comme une substitution de la communion eucharistique, mais plutôt comme 
attente du corps du Christ.

LA PRÉGNANCE DU MODÈLE MÉDIATIQUE … 39

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   39 02/12/2021   14:25:47



Les analogies toutefois laissent pressentir des différences très 
importantes. Il est naïf de penser que transmettre et participer 
en streaming soit la même expérience. Pour en comprendre la 
dimension il nous est nécessaire de préciser quelques catégories 
anthropologiques fondamentales.

Le numérique comme milieu de vie

Le temps du numérique, nous le savons, n’est pas seule-
ment une époque où l’humanité dispose d’instruments digitaux 
plus performants. Les instruments numériques – et non seule-
ment les media – nous ont conduits dans une vraie révolution 
 anthropo logique, la quatrième selon l’expression de Luciano 
Floridi, philo sophe!6 de l’université d’Oxford!7. Ce changement 
est donc le quatrième parce qu’il est à lire dans un processus 
déjà en cours depuis longtemps, un processus qui se manifeste 
comme une dislocation de la nature humaine du centre à la péri-
phérie de l’ontologie. Cela a commencé avec Nicolas Copernic 
avec la révolution cosmologique : l’humanité ne peut plus se 
penser comme centre immobile de l’univers cosmologique. La 
deuxième est une révolution biologique, opérée par Charles 
Darwin, pour laquelle l’humanité n’est plus le centre du monde 
biologique, détachée et différente du reste du monde animal. La 
troisième est celle provoquée par Sigmund Freud, la révolution 
mentale. L’homme ne peut plus se penser comme centre du 
soi rationnel, capable de déterminer ses actions (comme sujet 
pleinement transparent à soi-même, selon Descartes). Cette 
troisième révolution s’est radicalisée avec les neurosciences. 
La quatrième, enfin, est une révolution informationnelle (Alan 
Turing) : l’homme ne peut plus se penser comme centre du 
monde de l’information, comme entité autonome, mais il est un 
organisme informationnel interconnecté (inforg), avec les autres 
et avec les dispositifs dans une unique infosphère. L’homme reste 
le (probable) seul moteur sémantique de l’univers, mais inséré 

6. Luciano FLORIDI, The Fourth Revolution : How the Infosphere is Res-
haping Human Reality, Oxford University Press, Oxford, 2014.

7. Les recherches de Bernard Stiegler sont très utiles pour situer ce pas-
sage anthropologique. Le vocabulaire est différent, mais les considérations 
sont très proches : voir Bernard STIEGLER, La technique et le temps, Paris, 
Fayard, 2018, en particulier la deuxième partie (« La désorientation »), surtout 
p. 419-581.

LA MAISON-DIEU, 30640

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   40 02/12/2021   14:25:47



dans un milieu où les choses lui parlent et se parlent entre elles 
sans lui. C’est un pas considérable pour l’humanité, un pas qui 
se fait une fois seulement et qui est en voie d’accomplissement.

Ce processus entraîne des changements anthropologiques 
profonds :

• Non plus dans l’histoire mais dans l’hyperhistoire : si la 
préhistoire est le temps des hommes sans écriture, depuis 
le 4e millénaire avant JC, nous avons des documents qui 
témoignent de ce qui s’est passé. À l’époque des big data, 
le pouvoir n’est plus celui d’enregistrer des données, mais 
de savoir les lire avec des modèles mathématiques adaptés 
(patterns). Nous avons plus de données que de moyens de 
stockage : l’histoire cherchait à préserver, l’hyperhistoire 
cherche ce qu’il faut effacer et crée son nouveau monde : 
l’infosphère.

• Non plus dans l’espace mais dans l’infosphère : nous 
vivons dans un environnement informationnel. Nous pen-
sons encore l’espace comme newtonien, fait de choses 
« mortes », non interactives. Les choses « se parlent » 
entre elles, enregistrent tout (a2a – anything to anything, 
a4a – anywhere for anywhere). L’infosphère devient de 
plus en plus synchronisée, délocalisée, corrélée. Une 
énorme migration est en train de se passer, du monde des 
choses à un nouvel animisme où nous parlons aux objets 
et ils nous répondent, ils nous guident et nous éprouvons 
pour eux des sentiments profonds (voir le roman de Ian 
McEwan, une machine comme moi!8).

• Non plus en vie mais on-life : nous ne vivons simplement 
pas une vie, mais nous sommes on-life : il ne suffit pas 
de nous mettre off-line pour ne pas produire des informa-
tions. On-line ou off-line, chaque personne est un orga-
nisme informationnel (inforg) qui est exposé à un déluge 
d’informations sans arrêt. Nous vivons une partie très 
considérable de notre vie dans l’infosphère. Nous avons 
désormais une nature hybride qui s’habitue à l’infosphère 
(la « société des mangroves!9 »), comme fusion entre 

8. Ian MCEWAN, une machine comme moi, Paris, Gallimard, « Du monde 
entier », 2020.

9. Floridi appelle « société des mangroves » cette situation hybride : 
comme les mangroves, végétaux qui vivent dans les endroits d’eau saumâtre, 

LA PRÉGNANCE DU MODÈLE MÉDIATIQUE … 41

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   41 02/12/2021   14:25:47



l’analogique et le numérique. L’espace du numérique 
va sans doute grandir, dans un système homme/machine 
déséquilibré, où l’espace des inforgs machines augmente 
de plus en plus.

L’homme dans l’époque du numérique est un être qui 
éprouve puissamment la tâche de vivre comme inforg : il 
doit produire continuellement des informations, partager des 
images, témoigner des évènements (devant un beau panorama, 
une œuvre d’art, une tragédie, un moment privé) : un inforg a 
toujours la tentation de vivre en tant que spectateur plus que 
comme participant à l’aventure du naufrage!10. Dans le temps 
du numérique, le sacré n’a pas disparu : au contraire, il subsiste 
comme « temps dédié à moi-même », où éthique et esthétique 
se confondent. On cherche la confirmation de soi-même, et non 
pas la conversion.
Cette migration anthropologique comporte des conséquences 

très considérables sur notre sujet. Le corps trouve la réalité 
virtuelle convaincante : elle est une amplification très puissante 
des sens humains, leur plus fort prolongement. La preuve de 
cette efficacité sur le corps est par exemple l’utilisation des 
casques à réalité immersive pour le soin de certaines maladies, 
ou l’espace que le virtuel a pris dans les relations affectives. 
C’est exactement ce que la philosophie appelle milieu de vie, 
dans le sens de Darwin. Le virtuel n’est donc pas une alterna-
tive à la réalité, mais une certaine augmentation ontologique!11, 
et donc de la réalité même, permise par le prolongement de la 
sensibilité connecté à un référent physique. Il ne faut pas seu-
lement changer ce que nos sens nous font percevoir, il s’agit 
plutôt d’apprendre à vivre dans un autre monde, un milieu 
différent.

incompréhensibles si on les regarde avec des catégories typiques de l’eau 
douce ou salée, de la même façon nous habitons désormais un milieu où les 
barrières entre réel et virtuel sont tombées.

10. Voir la réflexion suggestive de Michel Maffesoli sur les mystères et 
l’initiation dans les media numériques, comme actualisation des mystères 
médiévaux, comme expression de la nécessité du ré-enchantement dans un 
temps de désenchantement : Michel MAFFESOLI, Imaginaire et postmodernité, 
Paris, Ed Manucius, 2013.

11. Voir Maurizio FERRARIS, Où es-tu ? Ontologie du téléphone mobile, 
Paris, Bibliothèque Albin Michel, « Idées », 2006.

LA MAISON-DIEU, 30642

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   42 02/12/2021   14:25:47



Les médias comme métaphores actives :  
le streaming n’est pas le télévisuel

De ce milieu numérique, les médias constituent une partie 
qui mérite une réflexion supplémentaire. Selon la fameuse défi-
nition de Marshall McLuhan!12, les media fonctionnent depuis 
toujours – donc avant la naissance du numérique – comme des 
métaphores actives. Ils ne transportent pas seulement le mes-
sage, mais ils modifient l’émetteur, le destinataire et le  message 
même, comme toutes les métaphores. Leur efficacité est jus-
tifiable à partir d’un monisme non-déterministe : le monde 
métaphorique provoque des effets observables dans notre cer-
veau que les neurosciences savent maintenant expliquer comme 
fonctionnement biologique intracorporel et inter-corporel, dans 
un système non automatique où la liberté de l’interprétation (et 
donc la formation) joue un rôle encore décisif. Les media numé-
riques tendent à produire toutefois une expérience humaine bien 
différente de celle de la culture alphabétique et télévisée. Non 
pas donc un homme tenté d’abstraction mais de pratique simul-
tanée et immersive de ses sens corporels.

Le web est une technologie qui a déjà une longue histoire. 
Il est habituel de parler de son évolution avec les expressions 
web 1.0, web 2.0, web 3.0 et même (certains) web 4.0.
Le web 1.0 (années 90) offre une communication unidirec-

tionnelle, avec des données disponibles à la consultation, très 
proche du télévisuel. Sa programmation reste réservée aux 
experts, parce qu’il est nécessaire de « parler » une langue 
de codes et d’algorithmes pour participer à sa publication. Le 
web 2.0 (après 2004) voit la naissance et la diffusion des socials 
et des blogs, avec une puissante interaction et participation 
multi directionnelle : il n’est pas nécessaire d’avoir une prépara-
tion informatique spécifique pour être actifs et protagonistes sur 
ces réseaux. Le web 3.0 (notre époque) prévoit une inter action 
plus complexe, sur la base de contenus et non pas de codes 
(semantic web). On pourrait dire qu’avec le web 3.0 aucune 
activité humaine ne peut se faire sans connexion. Certains 

12. Marshall MCLUHAN, Pour comprendre les médias, Paris, Seuil, « Points », 
1968 (Understanding Media : The Extensions of Man Cambridge, Mass. : MIT 
Press, 1995 [1964]).

LA PRÉGNANCE DU MODÈLE MÉDIATIQUE … 43

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   43 02/12/2021   14:25:47



parlent d’un web 4.0, la connexion sans la volonté humaine, 
où les algorithmes mettent en relation tous ceux qui font les 
mêmes activités sur la toile.
Notre web (3.0) a démocratisé internet, et nous ne sommes 

pas préparés à une telle démocratisation : sur le web nous 
n’avons pas les mêmes filtres et les inhibitions qui, au contraire, 
nous ont été donnés par l’éducation bourgeoise. Nous nous per-
mettons des jugements, des réactions et de vraies agressions 
que nous n’oserions pas en présence des personnes. De fait, 
pour la liturgie, pendant le naufrage du confinement, nous 
avons utilisé internet comme s’il était encore web 1.0, un outil 
monodirectionnel, comme une télévision plus facile et moins 
chère à produire et à diffuser, mais il s’agit là d’une action 
d’une naïveté dangereuse : offrir un produit numérique expose 
à des lois qu’on ne peut pas facilement manipuler sans être 
manipulé. Ces lois sont la puissance des instruments utilisés, 
la capacité de capturer rapidement l’attention – les premières 
vingt secondes sont décisives d’après YouTube – et d’obtenir 
que celui qui regarde passe du temps sur le produit, le pouvoir 
des likes, l’impossibilité d’arrêter l’interaction des autres. Ces 
lois sont-elles vraiment compatibles avec l’action liturgique 
transmise en streaming ?

La naïveté s’est dévoilée, laissant émerger la nudité du roi 
d’Andersen. Souvent la liturgie transmise a été révélatrice de 
la théologie liturgique discutable du célébrant et de la commu-
nauté : « Lex aethere vulgandi statuat legem fide supplicandi » 
(en construction latine : « Legem fide supplicandi lex statuat 
aethere vulgandi »), la loi de la communication numérique fait 
la loi de la prière (et de la foi). Qu’est-ce qui est indispensable 
pour une liturgie en streaming ? Le seul prêtre avec un por-
table (un seul) sur l’autel ? Quelle est la ministérialité minimale 
pour que la participation soit active ? Qui chante ou répond ? 
Si on reste dans le phénomène comme naufragés qui vivent 
l’expérience et non pas comme spectateurs qui jugent celui qui 
nage, nous avons tous vécu des liturgies cléricales, avec une 
attention pour le contenu et non pas assez pour l’action, avec 
une fascination pour la dévotion populaire régressive et com-
pensatoire. Les fidèles connectés ont eu du mal à arrêter la 
puissance de la plate forme numérique, ils ont essayé de ne pas 
réagir – même en ayant tout ce qu’il fallait pour mettre des 
likes, écrire des commentaires, faire des remarques – tout en se 

LA MAISON-DIEU, 30644

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   44 02/12/2021   14:25:47



réjouissant d’être en contact avec la paroisse ou la communauté 
d’appartenance. La liturgie transmise en streaming est donc trop 
puissante, trop démocratique dans le sens qu’elle ne prévoit 
pas une présidence compatible avec la présidence liturgique. 
Tout cela vaut aussi comme provocation pour nos liturgies en 
présence, qui risquent d’être ennuyeuses parce qu’elles ne nous 
donnent pas accès à une réalité vraiment immersive.

Conclusion

« Le pire de cette crise, c’est seulement le drame de la gâcher »
(Pape François, homélie de Pentecôte 2020)

Le modèle médiatique a joué un rôle fondamental comme 
alternative disponible au naufrage des activités ecclésiales pen-
dant le confinement et le temps suivant. Le naufragé que je 
suis a essayé de continuer sa vie et sa mission avec les moyens 
mis à disposition « bien au-delà de ce que j’aurais été capable 
d’exécuter en toute autre occasion ». Les mêmes considérations 
valent pour la catéchèse et pour les actions de fraternité de la 
communauté chrétienne. Pour la liturgie, elles nous portent à 
la formulation de trois thèses :

Un miroir fidèle

La communication dans le temps du numérique révèle tou-
jours bien plus que ce que nous sommes habitués à imaginer : 
elle dévoile et forme un regard plus profond. Les liturgies trans-
mises ont dévoilé très souvent des célébrants avec une théologie 
liturgique centrée sur le contenu et non pas sur l’action et ses 
dimensions minimales de participation active. Transmettre une 
liturgie en streaming comme si elle était télévisée est une ima-
gination naïve. La relation numérique dans le web 3.0 déclenche 
une communication qui se prétend démocratique, dans laquelle 
il n’est pas facile de retrouver la forme de la présidence litur-
gique chrétienne. Toutefois, cette relation manifeste un désir de 
participation active plus profond que ce que nos liturgies en pré-
sence permettent. Quand les instruments numériques seront plus 
performants, comme prolongement des sens corporels actuelle-
ment exclus comme le toucher et l’odorat, ils donneront accès à 

LA PRÉGNANCE DU MODÈLE MÉDIATIQUE … 45

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   45 02/12/2021   14:25:47



une participation encore plus immersive. Le numérique est une 
amplification de l’ontologie, non pas une alternative à la réalité, 
mais une réalité renforcée par l’usage accru des sens corporels.

Une complémentarité complexe

Le rôle de la transmission à distance d’une liturgie change 
quand les conditions de sûreté sanitaire se modifient. Nous 
pouvons affirmer que cette retransmission revêt désormais une 
signification différente de celle du temps du confinement. Mais 
une communauté pourrait-elle vraiment ne pas retransmettre la 
liturgie quand ceux qui voudraient être présents sont empêchés 
d’y participer pour des bonnes raisons ? Quand, par exemple, 
un familier qui vit au loin demande de participer à un mariage, 
à des funérailles ou à un autre sacrement, ne serait-il pas en 
situation de vivre ce moment comme partie de l’assemblée pré-
sente, même à distance ? Comme naufragés nous pourrions nous 
poser la question inverse de celle qui nous a conduit jusqu’ici : 
que-ce qui est arrivé à une communauté qui a pris la décision 
de ne rien transmettre pendant le confinement ? N’a-t-elle pas 
communiqué quand même un message ? S’annonce donc, à ce 
point, une complémentarité complexe entre liturgie en présence 
(vraie, avec une ministérialité suffisante) qui serait le référent 
physique, et une participation à distance formée (ni passive ni 
trop intrusive), comme prolongement de l’assemblée.

Influences du numérique sur l’homme liturgique

Même en présence, l’homme qui a migré dans l’infosphère 
vit la liturgie avec les mutations de sa sensibilité. Il me semble 
qu’au moins trois dialectiques sont à étudier :

• Vitesse – rythme. Le numérique change le rapport entre 
action et temps nécessaire pour son efficacité. En rela-
tion avec la vitesse du monde numérique, la liturgie doit 
réfléchir sur la question prophétique de son rythme, qui 
n’est pas une question de rites brefs ou rapides, mais de 
capacité d’expérience immersive et harmonieuse.

• Concentration raccourcie – enchantement. Le temps d’at-
tention est visiblement plus bref. La liturgie peut offrir 
un plein de signification symbolique avec sa pluralité de 

LA MAISON-DIEU, 30646

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   46 02/12/2021   14:25:47



codes (verbaux, non-verbaux, chant, image, parfum, mou-
vement, lumière/obscurité). La technologie enchante vite, 
mais très vite désenchante (B. Stiegler parle de « misère 
symbolique »). Les rites sont une ressource formidable 
contre un temps vide, et donnent une solidité au liquide 
du temps : ils enchantent ! Tandis que les médias frac-
tionnent le corps, les rites rétablissent un corps entier. 
Nous sommes exposés à un danger mortel : dans le temps 
numérique, les rites ne peuvent pas être médiocres, ils 
doivent créer une hétérotopie, des différences qui créent 
la différence. La liturgie sans forme ni force provoque le 
dégoût !

• Temps qui fuit – temps sauvé. Les hommes de l’ère 
numérique ont l’impression de disposer paradoxalement 
de moins de temps (diminution de la quantité et de la qua-
lité du sommeil, du temps convivial). La liturgie leur offre 
au contraire son sacrement du temps sauvé, par la liturgie 
des Heures, le rythme de la semaine entre dimanche et 
les autres jours, par l’année liturgique avec ses temps!13.

Dans ces tensions dialectiques, le naufrage que nous sommes 
en train de vivre ne permet pas d’être des spectateurs ; il ouvre 
d’énormes chantiers sur l’art de célébrer et sur la formation 
liturgique tout court.

Marco GALLO

13. Voir à ce sujet la contribution de Laurent de Villeroché, LMD 304, 
2021/2, 55-75.

LA PRÉGNANCE DU MODÈLE MÉDIATIQUE … 47

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   47 02/12/2021   14:25:47



Résumé

Le développement des retransmissions de célébrations litur-
giques en streaming durant les confinements liés à la crise 
sanitaire de Covid 19 permet d’interroger le rapport complexe 
entre liturgie et media. Rapport que nous avons abordé sur-
tout comme « naufragés », à la manière d’un Robinson Crusoé 
se raccrochant à ce qui est à sa portée. II y a cependant une 
affinité particulière entre la liturgie comme médiation et les 
médias, y compris ceux dont nous disposons aujourd’hui, même 
s’il convient d’en repérer les limites. Il faut, pour cela, tenir 
compte du 4e tournant anthropologique – la révolution informa-
tionnelle – qui nous permet d’appréhender l’être humain – non 
plus comme le centre de tout – mais comme « inséré dans un 
milieu où les choses lui parlent et se parlent entre-elles ». Ainsi, 
la réalité virtuelle fait aussi partie du monde à vivre dans lequel 
nous évoluons et elle marque nos propres corps. Autrement dit, 
il nous faut « apprendre à vivre dans cet autre monde » dans 
lequel le virtuel prolonge la réalité physique et ne se limite pas 
à une simple alternative circonstancielle. Cela exige que nous 
soyons attentifs à la qualité même de nos productions numé-
riques, que nous réfléchissions sérieusement aux enjeux et à la 
mise en œuvre de ces communications, quittant notre naïveté 
naturelle qui peut provoquer l’ironie, voire la dérision, et fina-
lement trahir la Bonne Nouvelle que nous avons à annoncer au 
monde. Cela demande aussi que nous travaillions notre art de 
célébrer la liturgie de l’Église (en présentiel) et développions 
la formation liturgique.

LA MAISON-DIEU, 30648

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   48 02/12/2021   14:25:47



La Maison-Dieu 306, 2021/4, 49-71
Philippe BARRAS

LA SACRAMENTALITÉ  
DE LA MESSE TÉLÉVISÉE

MANQUE DE LITURGIE OU LITURGIE  
DU MANQUE : À LA RECHERCHE  
D’UNE FORME SACRAMENTELLE

La pandémie que nous avons vécue pendant plus d’un an, et 
ses conséquences sanitaires sur la manière avec laquelle s’est 
déployée notre socialité ont touché profondément la liturgie et 
ce, sous deux angles opposés mais évidemment liés : d’une part, 
l’Église en prière a peiné à se rassembler pour louer Dieu (voire 
même en est privée) ; d’autre part, la vie de l’Église semblait 
se résumer, d’un point de vue médiatique, à la liturgie, et plus 
spécifiquement à la messe dominicale (cf. le nombre de retrans-
mission médiatiques de célébrations de la messe sur Internet). Il 
se pourrait que cette aventure, qui a d’abord été une catastrophe 
pour nombre de victimes, apparaissent – comme le soulignent 
le pape François!1 et Mgr de Moulins-Beaufort!2 – non seulement 
comme un signal ou un avertissement!3 mais aussi comme une 

Philippe BARRAS, responsable du Service de formation permanente 
du diocèse d’Arras, est enseignant à l’Institut supérieur de liturgie 
(Theologicum de l’Institut catholique de Paris), à la Faculté de 
théologie de Lille et à l’Institut pour la mission (Lille). Il est direc-
teur de la rédaction de La Maison-Dieu dans laquelle il a publié 
plusieurs articles dont « Liturgie et inculturation » dans LMD 296, 
2019/2, 9-34.

1. PAPE FRANÇOIS, « Une crise révèle ce qu’il y a dans nos cœurs », tribune 
parue dans le !ew York Times, 26 novembre 2020.

2. Mgr Éric DE MOULINS-BEAUFORT, Le matin, sème ton grain. Lettre 
en réponse à l’invitation du président de la République, Paris, Bayard-
Cerf-Mame, « Documents d’Église », 2020.

3. L’interview du philosophe, sociologue et théologien Tomas HALIK, 
recueilli par C. Hoyeau dans La Croix l’Hebdo du 1 juin 2020 est particulièrement 

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   49 02/12/2021   14:25:47



opportunité (nous n’oserions pas dire « chance »), pour inter-
préter les signes des temps afin d’envisager l’avenir. Certains 
ont avancé que le monde d’après ne serait plus semblable au 
précédent, voire qu’il ne devrait plus l’être. Certes, mais il ne 
faut pas oublier – nous rappelle le pape François déjà cité!4 – 
« que nous avons une destination commune », que « personne 
n’est sauvé seul […] et que nous sommes liés par des liens de 
réciprocité ».
Cette crise mondiale suscite de très nombreux commentaires, 

des études et publications multiples qui posent des questions à 
son sujet et tentent souvent de proposer des issues. Mais, l’ana-
lyse de ce qui s’est passé après le premier confinement, et qui 
s’est prolongé à l’issue du second, nous rend plutôt réservé quant 
à nos véritables capacités à interpréter en profondeur ces chan-
gements!5 et surtout à changer radicalement nos modes de vie. 
De ce point de vue, il en va tout autant dans l’Église – au niveau 
institutionnel et dans les communautés locales – que dans la vie 
sociale. C’est dans ce contexte incertain que nous nous inter-
rogeons dans ce colloque sur ce que devient la liturgie, afin de 
donner quelques repères pour mieux la déployer dans un avenir 
proche mais aussi plus lointain. Cela nous rend particulièrement 
humble. Nous ne pouvons que balbutier quelques éléments de 
réflexion liés à notre propre expérience, partielle et subjective… 
quelques variations sur notre thème que je  voudrais audacieuses 
au regard de ce que nous avons déjà abordé!6.

intéressante : https://www.la-croix.com/Religion/Catholicisme/Tomas-Halik-
LEglise-doit-etre-tous-pas-uniquement-croyants-2020-06-01-1201096905 
(consulté le 25/10/2021). Le prêtre considère que la pandémie constitue un 
véritable signe des temps qu’il nous faut savoir écouter et comprendre : 
« c’est le langage de Dieu dans les évènements de l’histoire dont nous fai-
sons partie ». Il ajoute : « cette période où nos églises ont été fermées est 
pour moi un avertissement prophétique : à moins que l’Église entreprenne 
la réforme demandée par le pape François – pas seulement une réforme 
structurelle mais surtout un tournant dans les profondeurs, au cœur même 
de l’Évangile –, ces églises vides et verrouillées ne seront pas l’exception 
mais plutôt la règle. (…) »

4. Cf. Tribune dans le !ew York Times ; cf. aussi Lettre encyclique Fra-
telli tutti, 2 octobre 2020.

5. Cf. Intervention de Marco GALLO, « La prégnance du modèle média-
tique pendant la crise sanitaire », ci-avant, p. 35-48.

6. Cf. entre autres, les articles de Bénédicte MARIOLLE et Thomas  O’LOUGHLIN 
dans LMD 304, 2021/2.

LA MAISON-DIEU, 30650

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   50 02/12/2021   14:25:47



Des liturgies domestiques

Dans une interview particulièrement suggestive, Mgr Mario 
Grech!7 déclare trouver incroyable – on pourrait dire hallucinant – 
que certains, clercs ou fidèles, aient pu déplorer l’interruption de 
la vie de l’Église durant cette pandémie puisqu’ils étaient privés 
de la célébration des sacrements. Comme si la vie de l’Église 
se limitait à cela et plus spécifiquement à l’eucharistie domini-
cale. Il ajoute regretter le cléricalisme qui s’est développé durant 
cette période, avec « un degré d’exhibitionnisme et de piétisme 
qui a plus à voir avec la magie qu’avec une expression de foi 
mature. » Et il en déduit que la réforme ecclésiale voulue par le 
dernier Concile n’est pas encore aboutie, en particulier du point 
de vue ecclésiologique puisque certains n’ont pas intégré que les 
baptisés ont un rôle à jouer, une tâche ministérielle à accomplir, 
notamment – selon le Cardinal – au sein d’Églises domestiques 
familiales. Ce sont elles qui doivent faire vivre l’Église institu-
tionnelle (et non pas l’inverse), « ouvrant des horizons d’espé-
rance », affirme-t-il. Je consonne assez bien avec ce point de 
vue, même s’il convient de regarder de plus près ces « Églises 
domestiques » qui ne peuvent – ni ne doivent – se limiter à la 
cellule familiale. D’ailleurs, nous avons pu relever diverses ini-
tiatives vécues durant les confinements successifs!8 – liturgie des 
Heures, liturgies de la Parole sous diverses formes, prières fami-
liales ritualisées, etc. – qui peuvent apparaître comme de véri-
tables chances pour ces Églises domestiques, et que nous devons 
encourager. Mais se posent alors deux questions délicates.
La première est la suivante : comment est honorée la dimen-

sion catholique, universelle ? On voit bien combien cela est 
déjà difficile – mais pas impossible – au sein des paroisses ou 

7. Cal Mario GRECH, « Pandémie, vie de l’Église, quelles leçons ? », inter-
view d’Antonio Spadaro et Simone Sereni, La civiltà cattolica, 23 octobre 
2020, traduit https://www.laciviltacattolica.fr/leglise-a-la-frontiere-entretien-
avec-mgr-mario-grech-le-nouveau-secretaire-du-synode-des-eveques/ 
(consulté le 25/10/2021) : « S’il n’y a pas d’Église domestique, l’Église n’a 
pas d’avenir. L’Église domestique est la clé qui ouvre des horizons d’espé-
rance ! » Il se réfère pour cela à la Domus Ecclesiae des Actes des apôtres.

8. Cf. Les interventions de Bernadette MÉLOIS et de Bénédicte DUCATEL, 
ci-avant, respectivement p. 11-21 et p. 23-34. Voir aussi l’intervention de 
François MEUSNIER dans le même colloque de l’ISL et qui doit paraître prochai-
nement dans un petit livre avec quelques autres contributions.

LA SACRAMENTALITÉ DE LA MESSE TÉLÉVISÉE 51

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   51 02/12/2021   14:25:47



des communautés. La difficulté en est accrue au sein d’une 
famille. C’est là que l’expérience des communautés persécutées 
en Corée!9 devrait pouvoir nous guider.
On pourrait formuler la seconde question ainsi : comment 

cette communion au sein du corps du Christ prend-elle forme ? 
Ou plus exactement comment prend-elle matière d’un point de 
vue sacramentel, puisque nous sommes des êtres sensibles ? 
Gregory Solari!10 a proposé de favoriser des eucharisties domes-
tiques. L’idée vaut sans doute la peine d’être creusée. Mais 
elle ne résout pas la question pour ceux qui ne pourraient pas 
accueillir un prêtre, avec le risque de se limiter alors à quelques 
familles privilégiées. On peut s’interroger sur la faisabilité d’une 
vie liturgique en ecclesiola dans nombre de familles qui se 
reposent sur la paroisse pour catéchiser leurs enfants ou que la 
paroisse rejoint seulement dans certaines occasions seulement. 
Les propositions catéchétiques faites durant le confinement en 
sont de bons exemples. Pour faire face à l’empêchement des 
groupes paroissiaux de se réunir, de nombreux outils, très bien 
réalisés, ont été proposés afin de favoriser une catéchèse à la 
maison. Mais quelles sont les familles qui ont pu, ou su les 
mettre en œuvre ? Les limites sont ici, bien sûr sociales et cultu-
relles, mais aussi psychologiques, dépendantes des personnes et 
liées à la vie de couple.

Chances et limites des solutions trouvées

Arnaud Join-Lambert, dans un article très instructif paru dans 
LMD 302!11, analyse une enquête qu’il a réalisée auprès de 1200 
personnes (France et Belgique) en juin-juillet 2020 sur leurs 
pratiques liturgiques durant le premier confinement. Si nombre 

9. Cf. l’intervention de Paul Min-Taeg HAN, « Vie communautaire et 
liturgie domestique de chrétiens persécutés. L’exemple de la Corée du Sud », 
ci-après, p. 99-114.

10. Gregory SOLARI, « Dieu nous repose la question : pour vous qui suis-je ? », 
interrogé par Maurice Page sur le Cath-Info (Portail catholique Suisse) : https://
www.cath.ch/newsf/gregory-solari-dieu-nous-repose-la-question-pour-vous-
qui-suis-je/ (consulté le 25/10/2021). Voir aussi Id., « Absence réelle », sur 
le blog Ecclesia du journal La Croix : https://faire-eglise.blogs.la-croix.com/
absence-reelle/2020/04/06/ (consulté le 25/10/2021).

11. Arnaud JOIN-LAMBERT, « Liturgies domestiques en temps de confi-
nement. Une enquête pour orienter la pastorale liturgique post-Covid-19 », 
LMD 302, 2020/4, 165-188.

LA MAISON-DIEU, 30652

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   52 02/12/2021   14:25:47



d’entre-elles (51 %) ont suivi la messe à distance, à la télé-
vision ou sur leur ordinateur – un pourcentage significatif qui 
interroge –, d’autres ont cherché à développer des célébrations 
domestiques, parfois connectées mais aussi autonomes, grâce à 
des propositions diocésaines ou paroissiales.
Sous forme de synthèse et de perspective, A. Join-Lambert 

en tire trois pistes que nous formulons ici par des questions :

– La célébration de l’eucharistie demeure essentielle pour la 
vie chrétienne, quitte à la « suivre » à distance. Mais com-
ment l’eucharistie, centre et sommet de la vie chrétienne, 
n’apparaît-elle pas comme le tout de la vie liturgique ?

– L’émergence des ecclesiolae familiales avec des célébra-
tions non-eucharistiques est une chance. Mais avec quelle 
pérennité ? Par ailleurs, combien sont déboussolés et ne 
sont pas prêts à cela ?

– La participation active des fidèles – qui a semblé manquer 
dans les célébrations retransmises mais que l’enquête a 
montré comme essentielle pour les confinés –, s’est cher-
chée dans différentes pratiques. Ce qui souligne le besoin 
d’assemblées concrètes. Mais comment faire vivre une 
telle participation active des fidèles en proximité, dans 
des petits groupes, des ecclesiolae ou des fraternités ? 
Avec quels modèles ? Le problème se pose en particu-
lier, mais pas seulement, là où il n’y a pas d’assemblée 
dominicale habituelle.

Michel Steinmetz fait à peu près les mêmes constats dans 
La Maison-Dieu 301!12 : les liturgies domestiques ont toujours 
existé et nous gagnerions à les revaloriser, affirme-t-il. Mais les 
messes télévisées interrogent : l’écran ne fait-il pas écran à la 
participation réelle ? Surtout les célébrations filmées avec les 
moyens du bord et sans compétence particulière!13, ne risquent-
elles pas de conduire à une sur-théâtralisation ? Les possibilités 
offertes par ces retransmissions à distance ne risquent-t-elles 
pas de favoriser un délitement du sens de l’assemblée ? En 
même temps, Steinmetz reconnaît quelques aspects positifs à 

12. Michel STEINMETZ, « Liturgies en temps de crise. Liturgies domesti-
quées et liturgies domestiques », LMD 301, 2020/3, 179-191.

13. Au regard de ce qui peut se faire, par exemple, au Jour du Seigneur 
(produit par le CFRT et France 2, télévision française) avec la retransmission 
de la messe du dimanche matin.

LA SACRAMENTALITÉ DE LA MESSE TÉLÉVISÉE 53

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   53 02/12/2021   14:25:47



ce foisonnement de retransmissions visuelles des célébrations 
eucharistiques : une certaine redécouverte de la nécessaire par-
ticipation active et consciente ; une prise de conscience que la 
liturgie peut irriguer la prière familiale ou personnelle ; une 
prise de conscience que – par-delà la pratique rituelle – se joue 
l’essentiel de la foi chrétienne, et une valorisation d’une pasto-
rale de la proposition et du seuil s’appuyant sur la relation entre 
le mystère du Christ et l’économie sacramentelle.

Pour ma part, je tire de ces analyses et convictions, deux 
constats essentiels :

– D’une part, la seule retransmission télévisuelle de la 
messe, surtout célébrée par un prêtre seul comme l’a 
expliqué hier Thomas O’Loughlin!14 – outre le clérica-
lisme qu’elle sous-tend – montre largement ses limites, 
et aussi ses dangers. Je n’en pointerais qu’un qui n’a 
pas encore été évoqué : la diffusion large par les médias 
de la célébration de l’évêque ou du curé d’une paroisse, 
pourrait devenir une solution de facilité. Certains seraient 
même tentés de prôner cette solution pour parer à la 
diminution du nombre de ministres ordonnés, et par-là, 
renforceraient l’abandon des assemblées eucharistiques 
dominicales.

– D’autre part, les fidèles ont besoin de médiations litur-
giques, les reliant à l’Église et à leur communauté 
chrétienne, qui les situent dans la foi au Christ mort et 
ressuscité, et donnent sens à leur existence. Et c’est cela 
que la crise nous a révélé. J’en ai moi-même été témoin 
dans ma propre famille, et pas seulement à cause de la 
pandémie!15 : la messe télévisée, ou la retransmission en 
streaming d’une célébration en petit comité présidée par le 
curé de la paroisse ou par l’évêque, établit d’une certaine 
manière ce lien indispensable et constitue ainsi une média-
tion authentique. Peut-être pourrait-on même la désigner 

14. Thomas O’LOUGHLIN, « La persistance de présupposés néo-scolastiques 
et la situation de la liturgie catholique contemporaine », LMD 304, 2021/2, 
29-53.

15. Cf. la question de la pratique liturgique des personnes âgées, dans les 
EHPAD ou chez elles, lorsqu’elles se retrouvent plus ou moins seules, dans 
l’incapacité de rejoindre une communauté et recevant trop peu la visite de 
paroissiens venant célébrer avec elles et leur porter la communion.

LA MAISON-DIEU, 30654

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   54 02/12/2021   14:25:47



« médiation sacramentelle » au sens donné par Lumen gen-
tium,1 au terme « sacrement » ?

La question est alors la suivante : comment réfléchir ce para-
doxe ? Comment pouvons-nous chercher à mieux comprendre 
ce qui se joue « sacramentellement » dans ces retransmissions 
pour guider un discernement et faire ainsi œuvre de théologien ?

Manque de liturgie ou sacramentalité plus large

Avec l’équipe qui a préparé ce colloque, nous avons donné 
comme titre à cette intervention : « Manque de liturgie ou 
liturgie du manque. À la recherche d’une forme sacramentelle. »
La formulation « Hamelinesque »!16de la première partie du 

titre, est due à Olivier Praud dont je signale l’excellente contri-
bution!17 lors d’une journée organisée par la Faculté de droit 
canonique sur « L’Église en état d’urgence » à propos de la 
situation qui motive notre propre colloque : « Manque de liturgie 
ou liturgie du manque ? Célébrer à l’heure de la Covid-19 ». En 
effet, si nous avons manqué de liturgie durant cette pandémie, 
il faut surtout nous rappeler que le manque est constitutif de la 
liturgie elle-même. Comme l’affirme O. Praud : « La liturgie 
établit le manque comme une mesure de la participation pleine 
et entière du peuple chrétien, non pour l’annuler, mais pour le 
regarder comme la marque de l’attente eschatologique ».
D’autres désigneraient ce « manque » autrement ; en faisant 

par exemple « l’éloge de la distance!18 », en valorisant la réserve 
et la sobriété dont fait preuve la liturgie dans son caractère 
invitatoire!19. Ce qui m’intéresse particulièrement dans cette for-
mulation, c’est ceci : et si nos manques de liturgie durant cette 
pandémie (eucharisties dominicales, en particulier) étaient le 

16. En référence à Jean-Yves Hameline, pratiquant assez facilement ce 
type de jeu de mots. Ou encore son frère Daniel HAMELINE, « La créativité. 
Fortune d’un concept ou concept de fortune ? », LMD 111, 1972/3, 84-109.

17. Olivier PRAUD, « Manque de liturgie ou liturgie du manque ? Célébrer 
à l’heure de la Covid-19 », dans Ludovic DANTO et Cédric BURGUN (dir.), 
L’Église en état d’urgence, Cerf, « Patrimoine », 2021.

18. François CASSINGENA-TRÉVEDY, « Éloge de la distance », LMD 233, 
2003/1, 43-73.

19. Cf. J.-Y. HAMELINE, « La foi sur son axe fondamental », LMD 174, 
1988/2, 59-73 ; Id. dans Une poétique du rituel, Cerf, « Liturgie » 9, 1997, 
p. 11-24.

LA SACRAMENTALITÉ DE LA MESSE TÉLÉVISÉE 55

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   55 02/12/2021   14:25:47



moyen par lequel nous étions invités à redécouvrir combien 
la liturgie ramène à l’absence de Celui qui est notre vie, notre 
chemin, notre vérité et combien elle nous ouvre à son attente 
impatiente et à l’accomplissement promis. Dans un rééquili-
brage théologal le mot de la « présence » tellement valorisée 
dans la liturgie : présence réelle du Christ, de l’Église, des 
fidèles… Mais jamais sans médiation ! Peut-être pourrions-nous 
– a contrario, si je puis dire – imaginer que les solutions de sub-
stitution aux manques d’eucharisties dominicales (telles que les 
a repérées Join-Lambert, par ex.) apparaissent comme une forme 
de renouvellement de nos liturgies, non seulement dans leur 
dimension domestique chère à Mgr Grech, mais aussi dans 
leur dimension proprement sacramentelle, nous aidant à réa-
juster le rapport à la présence-absence de notre Seigneur Jésus 
Christ. La composition d’un espace « célébratoire » particulier 
dans nos maisons et la détermination d’un temps spécifique!20 en 
sont déjà les marques. Mais pourrait-on parler également d’une 
forme sacramentelle particulière ?
J’ai moi-même proposé d’adjoindre à ce titre « À la recherche 

d’une forme sacramentelle ». L’allusion à la sacramentaire sco-
lastique n’est évidemment pas fortuite, même si la forme nous 
conduit alors à nous interroger sur la matière. Comme je viens 
de l’exprimer sous forme de constat et de question : les moyens 
déployés, avec parfois beaucoup de créativité, pour vivre sa foi 
religieusement, le dimanche, en famille et en lien avec d’autres, 
seraient-ils les révélateurs d’une forme de sacramentalité ? 
D’une sacramentalité élargie – dont parle si bien Louis-Marie 
Chauvet!21 –, d’une sacramentalité retrouvée selon les intuitions 
conciliaires de Vatican II ? Pour creuser cette question, de 
façon très partielle bien sûr, je vous propose de réfléchir sur la 
manière de comprendre le fait de suivre une messe télévisée ou 
retransmise sur Internet. Réflexion dans laquelle anthropologie 
et théologie se rejoignent, bien sûr.

20. Cf. l’intervention de Jean-Marie DUTHILLEUL dans ce dossier, p. 73-83 
et celle de Laurent de VILLE ROCHÉ parue dans LMD 304, 2021/2, 55-75.

21. Louis-Marie CHAUVET, Le corps, chemin de Dieu. Les sacrements, 
Bayard, 2010, p. 42 et ss.

LA MAISON-DIEU, 30656

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   56 02/12/2021   14:25:48



Participer à une liturgie télévisée

La question n’est plus de savoir s’il est possible ou non de 
retransmettre la messe à distance par le truchement d’écrans, 
ce qui était la question des années 50, ni même si cela est 
pertinent ou non!22. C’est un fait incontournable aujourd’hui. 
Les questions sont les suivantes : qu’est-ce que cela change 
dans notre rapport à la liturgie ? Quel type de participation y 
est déployé ? Et, in fine, s’agit-il vraiment d’une liturgie pour 
ceux qui regardent la messe ?
Récemment, le Jour du Seigneur a publié une courte vidéo!23 

intitulée « Le sens de la messe télévisée », dans laquelle nous 
est présentée une dame âgée, seule, qui exprime combien ce 
moment est capital dans sa vie – et on la voit allumer une 
bougie sur une table (se constituer un espace propre comme 
le dit si bien Michel de Certeau dans L’homme, cet arbre de 
gestes), faire les gestes (tracer sur elle le signe de croix) et 
répondre aux dialogues. Le responsable actuel du Jour du 
 Seigneur, Fr. Thierry Hubert, y affirme que la messe télévisée 
– en tant que solution lorsqu’on ne peut rejoindre une assem-
blée célébrante plutôt que de ne rien faire – offre la possibilité 
de « vivre de manière renouvelée, ce que c’est que faire com-
munion et faire corps ». « La télé pouvant être un vrai média, 
un intermédiaire, qui me permet de vivre le mieux possible 
la messe retransmise, suivant ma disposition spirituelle. » Il 
conclut en affirmant que la messe télévisée peut être un « outil 
qui vient réanimer le besoin de relation avec le Christ et avec 
l’assemblée ».
Bien sûr, il faut noter l’importance nécessaire de la dispo-

sition spirituelle des spectateurs, de l’aménagement spatial et 
du rendez-vous à heure fixée. Mais ce qui est marquant, plus 
encore peut-être par l’attitude de la personne âgée filmée que 

22. Voir Karl RAHNER, « Messe und Fernsehen : Sendung und Gnade », 
Beiträge zur Pastoraltheologie, Insbrück-München, 187-200 ; Guy LAPOINTE, 
« L’espace liturgique éclaté », LMD 197, 1994/1, 81-97 ; Hein SCHAEFFER, « La 
célébration eucharistique à la télévision », Concilium 172, 1982, 77-87 ; Léon 
LEGARDIEN, « Liturgie et télévision », Questions liturgiques 63, 1982, 227–
233 ; Jean-Pierre WILLAIME, « Vers des chrétiens électroniques », Lumière et 
Vie 155, 1981, 56-59 ; Jean-Marc CHAPPUIS, « Télévision et présence réelle », 
Lumière et Vie 155, 1981, 88-100 ; etc.

23. « Le sens de la messe télévisée », Le Jour du Seigneur, https://www.
youtube.com/watch?v=jSd1YqWXYX4 (consulté le 25/10/2021).

LA SACRAMENTALITÉ DE LA MESSE TÉLÉVISÉE 57

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   57 02/12/2021   14:25:48



par les propos de Fr. Hubert, c’est la possibilité que le specta-
teur ne soit pas un simple spectateur mais que se joue pour lui 
un « être-là!24 », une mise en présence de l’indicible, une mise 
en relation, avec Dieu et avec l’Église, qui n’est pas dénuée 
d’une certaine sacramentalité. Autrement dit, on peut former 
l’hypothèse qu’il s’agit bien – pour ceux qui regardent – 
d’une liturgie au sens propre que donne à ce mot le concile 
Vatican II!25, à condition de vouloir vivre ce moment comme 
tel et prendre la juste mesure de ce qui s’y joue ; une liturgie 
mineure, pourrait-on dire, – en suivant le pape François!26 –, qui 
ne remplacera jamais l’assemblée célébrante. Mais une liturgie 
quand même.
Pour creuser cette hypothèse, qui semble consonner parti-

culièrement avec notre théologie de la liturgie, on peut tenter 
de réfléchir un peu plus avant, en prenant appui sur quelques 
analogies connues et étudiées qui ne seront ici qu’évoquées.

24. Cf. J.-Y. HAMELINE, « Le culte chrétien dans son espace de sensi-
bilité », LMD 187, 1991, 7-45 ; Id. dans Une poétique du rituel, Cerf, 
« Liturgie » 9, 1997, p. 93-123.

25. Cf. Sacrosanctum concilium 2.
26. PAPE FRANÇOIS, Homélie de la messe du 17 avril 2020 : « Cette fami-

liarité avec le Seigneur, des chrétiens, est toujours commune. Oui, c’est intime, 
c’est personnel mais en communauté. Une familiarité sans communauté, une 
familiarité sans pain, une familiarité sans l’Église, sans le peuple, sans les 
sacrements est dangereuse. Elle peut devenir une familiarité – disons – gnos-
tique, une familiarité pour moi seul, détaché du peuple de Dieu. La familiarité 
des apôtres avec le Seigneur était toujours communautaire, toujours à table, 
signe de la communauté. C’était toujours avec le sacrement, avec le pain. Je 
dis cela parce que quelqu’un m’a fait réfléchir sur le danger qu’en ce moment 
nous vivons, cette pandémie qui nous a fait communiquer religieusement 
par les médias, par les moyens de communication, même cette messe, nous 
sommes tous en communion, mais pas ensemble, spirituellement ensemble. 
Le peuple est petit. Il y a un grand peuple : nous sommes ensemble, mais pas 
ensemble. Il y a aussi le sacrement : aujourd’hui vous l’avez, l’eucharistie, 
mais les gens qui sont liés à nous, ont seulement la communion spirituelle. Et 
ce n’est pas l’Église : c’est l’Église d’une situation difficile, que le Seigneur 
permet, mais l’idéal de l’Église est toujours avec le peuple et avec les sacre-
ments. Toujours. » https://www.vatican.va/content/francesco/fr/cotidie/2020/
documents/papa-francesco-cotidie_20200417_lafamiliarita-conil-signore.html 
(consulté le 25/10/2021).

LA MAISON-DIEU, 30658

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   58 02/12/2021   14:25:48



Chercher à comprendre  
ce qui se joue à distance

L’analogie avec les dispositifs de formation

La formation est, bien sûr, un des lieux majeurs où se pose 
la question du rapport entre une action en présentiel et celle 
retransmise techniquement à distance. Nous en faisons l’expé-
rience ici même, à la Catho de Paris : une formation donnée 
in situ est différente de celle donnée en distanciel. Nous mesu-
rons certains bénéfices liés aux formations en distanciel qui 
ouvrent à d’autres pédagogies et manières de travailler. Mais 
nous en percevons aussi les limites, et le frein majeur et décisif 
est celui de laisser certains étudiants sur le bord de la route ! 
C’est là évidemment que réside le risque primordial, et il en 
est de même pour « nos liturgies du manque » : nous l’avons 
évoqué à propos des célébrations domestiques de la Parole qui 
demandent des compétences, un savoir-faire, un savoir-être et 
des connaissances. Cela est vrai également pour les retrans-
missions des messes télévisées qu’il est difficile de suivre 
attentivement alors que les sollicitations domestiques sont 
nombreuses. Apparemment cela peut permettre de rejoindre un 
public plus large, plus nombreux!27. Mais n’est-ce pas seule-
ment une impression ? Il est loin d’être évident que tous les 
spectateurs se comportent comme la personne âgée filmée par 
Le Jour du Seigneur, prenant les moyens d’une véritable parti-
cipation. Pour d’autres, la messe télévisée n’est qu’un bruit de 
fond ou un simple alibi. On peut alors s’interroger : qui sont 
ceux qui  bénéficient véritablement de cette proposition, comme, 
d’ailleurs des propositions catéchétiques ? Ne sont-ce pas seu-
lement ceux qui ont déjà quelques prédispositions et aussi de 
bons moyens techniques et une culture adéquate qui les rendent 
capables d’entrer véritablement dans ces propositions ?

27. Cf. les chiffres d’audience des messes télévisées : habituellement, 
550 000 sur France 2, le dimanche. Chiffre qui a été triplé durant le confine-
ment, le 22 mars 2020. Source Stratégies : https://www.strategies.fr/actualites/
medias/4042606W/les-audiences-du-jour-du-seigneur-bondissent-sur-france-2.
html (consulté le 25/10/2021). Par contre, les chiffres atteints par les retrans-
missions sur Youtube ou équivalent, de messes paroissiales ou diocésaines 
durant le confinement ont reçu des audiences très variables.

LA SACRAMENTALITÉ DE LA MESSE TÉLÉVISÉE 59

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   59 02/12/2021   14:25:48



Mais revenons au rapport présentiel – distanciel en forma-
tion. Sans trop nous aventurer dans les études importantes et 
nombreuses sur le sujet, nous pouvons au moins remarquer le 
rapport et la différence que les spécialistes de ces questions font 
entre médiation et médiatisation. En suivant, en particulier, les 
travaux de Daniel Peraya!28 de l’Université de Genève (Faculté 
de psychologie et des Sciences de l’éducation), il est trop clair 
qu’on ne peut se contenter d’une définition simple (qu’il juge 
d’ailleurs superficielle et qui empêcherait de bien comprendre 
ce qui se passe) dans laquelle médiation désignerait une mise 
en relation humaine entre deux termes, et médiatisation une 
médiation technique (par et avec la technologie dont on dis-
pose). Vue sous cet angle, la messe télévisée ne serait jamais 
qu’une médiatisation d’une liturgie célébrée en Église. Mais 
Peraya développe une autre compréhension de ces concepts. 
Pour lui, médiation désigne une mise en relation entre deux 
termes, quels qu’ils soient, selon un processus cognitif dont 
les agents peuvent être aussi bien humains que techniques ou 
instrumentaux ; la médiatisation est en revanche, un processus 
de conception et de mise en œuvre d’une communication, qui 
renvoie plutôt à une ingénierie de la communication, avec une 
scénarisation selon les médias choisis et l’objet traité. Ainsi – et 
cela s’observe facilement par l’expérience – comme en présen-
tiel mais en jouant sur d’autres ressorts : la formation en distan-
ciel ne se contente pas de médiatiser des contenus. Elle transmet 
aussi des manières de faire, des pédagogies qui elles-mêmes 
sont formatrices : elle se fait acte de formation dans lequel 
les étudiants ne sont pas seulement « agis » mais deviennent 
acteurs!29 et intègrent savoir, savoir-faire et savoir-être.

28. Daniel PARAYA, « Médiatisation et médiation. Des médias éducatifs aux 
ENT (environnements éducatifs de travail) », dans Le dispositif. Entre usage et 
concept, Hermès 25, Paris, CNRS éditions, 1999 ; Id., dans V. Liquète (éd.), 
Médiations, Paris, CNRS, « Les essentiels », 2010, p. 35-48 ; disponible éga-
lement sur le site de l’Université de Genève https://tecfa.unige.ch/tecfa/maltt/
cofor-1/textes/DanielPeraya_essentielsVdef.pdf (consulté le 25/10/2021). Voir 
aussi Bernadette CHARLIER, Nathalie DESCHRYVER, D. PERAYA, « Apprendre 
en présence et à distance », Distances et savoirs 4, Paris, CNED-Lavoisier, 
2006, p. 469-496.

29. B. CHARLIER, N. DESCHRYVER, D. PERAYA, « Apprendre en présence 
et à distance », p. 471.

LA MAISON-DIEU, 30660

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   60 02/12/2021   14:25:48



Médiation et médiatisation

Nous pouvons considérer la liturgie chrétienne (et en par-
ticulier la messe dominicale) comme lieu de structuration du 
sujet chrétien pour l’établir membre du corps du Christ, et donc 
aussi comme lieu de formation. Sans entrer plus avant dans 
l’approche scientifique des dispositifs de formation, je peux 
en tirer au moins une certaine analogie pour affirmer que le 
fait de regarder une messe retransmise à distance (seul ou à 
plusieurs), en s’y impliquant, n’est pas seulement une liturgie 
médiatisée par une technologie. Elle peut être considérée, avec 
les conditions de désir et d’engagement personnel des partici-
pants, comme une médiation, – sans-doute moins prégnante que 
dans une vraie messe avec assemblée présente. Il y a médiatisa-
tion du côté des producteurs, car il est clair que le Jour du Sei-
gneur exerce une véritable ingénierie du partage de la liturgie à 
un grand nombre par le média télévisuel (et cela n’est pas sans 
influence sur la mise en œuvre de la liturgie elle-même). Tout 
comme le curé de ma paroisse sur le Web, durant le confine-
ment, de manière beaucoup plus modeste, voire trop modeste 
(c’est-à-dire en absence de compétences!30 d’ingénierie). Mais si 
je me place du côté de ceux qui écoutent et regardent, il s’agit 
bien d’une médiation qui ne relève pas d’un processus d’ingé-
nierie de communication (sauf s’ils se placent d’un point de 
vue critique d’analyse de la mise en œuvre et des compétences 
déployées) mais bien plutôt d’une recherche de mise en relation 
et de compréhension de cette relation (ce qui est la définition 
d’une médiation selon Peraya!31). Certes, la médiation n’est pas 
aussi complète qu’en présentiel : la relation des corps est phy-
siquement très limitée ; les autres sens que l’ouïe et la vue 
ne sont pas sollicités ; surtout la relation n’est pas réciproque 
(l’action de ceux qui écoutent et regardent n’a aucune réper-
cussion sur ce qui est montré à l’écran) ; la « prise de corps 
du Ressuscité dans le monde par l’Esprit » (selon l’expression 

30. Cela n’est pas propre au prêtre. On pourrait s’interroger aussi, dans 
un certain nombre de paroisses, sur la compétence des équipes liturgiques 
et des cérémoniaires, qui ont en charge de déterminer et mettre en œuvre la 
célébration à partir d’un cahier des charges, d’un ordo fixé par l’Église, en 
tenant compte des personnes présentes, des ministres, des moyens dont on 
dispose, etc.

31. D. PARAYA, « Médiatisation et médiation… », p. 6.

LA SACRAMENTALITÉ DE LA MESSE TÉLÉVISÉE 61

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   61 02/12/2021   14:25:48



de L.-M. Chauvet!32) ne peut se déployer dans la communion 
eucharistique, la plupart du temps!33.

On l’aura compris, il ne s’agit pas ici de plaquer une analyse 
scientifique consacrée aux dispositifs de formation présentiel 
et distanciel, à la retransmission de messes télévisées. Mais 
simplement de repérer combien, dans cette dernière – et les 
confinements auxquels nous avons été soumis nous ont sans 
doute permis de le mesurer plus fortement qu’à l’habitude – le 
suivi d’une messe télévisée ou sur Youtube peut constituer une 
médiation au sens plein du terme, et un véritable lien sacra-
mentel pour ceux qui le désirent. Encore faudrait-il que nous 
puissions analyser plus finement cette médiation, analyser cas 
par cas, plusieurs célébrations : quels sont les types de média-
tions à l’œuvre ? Comment sont situés les actants (y compris 
les écoutants-regardants) ? Quelles sont les objets et les fonc-
tions qui sont médiatisés ? Etc. À propos des différents types de 
médiation, Peraya en distingue cinq par leurs effets, c’est-à-dire 
selon la transformation qu’elle vise à opérer dans la relation 
entre les deux termes : médiation sémiocognitive (effets cogni-
tifs induits) ; médiation relationnelle ou pragmatique (effets sur 
les dimensions sociales) ; médiation sensorimotrice ou psycho-
motrice (effets d’interactivité) ; médiation praxéologique (effets 
sur l’activité du sujet) ; médiation métacognitive ou réflexive 
(effets sur la connaissance de soi). Cette typologie nous semble 
assez pertinente!34, y compris pour appréhender les médiations 
liturgiques sauf le fait que n’y apparaît pas une complexifica-
tion majeure qui tient à sa ritualité symbolique et, en particulier, 
au rôle des ministres liturgiques (ordonnés ou non). En effet, 
la médiation opère de manière triangulaire puisque l’actant qui 

32. L.-M. CHAUVET, Le corps, chemin de Dieu. Les sacrements, Paris, 
Bayard, 2010, p. 164.

33. Nous n’aborderons pas ici le cas des certains établissements de santé 
qui proposent de regarder ensemble la messe télévisée, le dimanche, et qui la 
prolonge par la communion grâce à la réserve eucharistique.

34. Même s’il convient de noter le fait que dans les dispositifs de forma-
tion, il y a une certaine interaction qui permet aux étudiants à distance de 
réagir et d’agir vis-à-vis de l’enseignant, alors que dans la messe télévisée, il 
n’est envisagé aucune réciprocité. On voit très mal le président de la célébra-
tion avoir devant lui un écran qui lui retransmette en direct les pouces levés 
ou baissés et les commentaires des auditeurs !

LA MAISON-DIEU, 30662

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   62 02/12/2021   14:25:48



pose les signes à destination des bénéficiaires renvoie à un réfé-
rent!35, au Tout-Autre qui interagit avec eux.

Et du côté des concerts, du théâtre et du cinéma

Sans être spécialiste de musique, de théâtre ou de cinéma, 
pas plus que des sciences de l’éducation, nous pouvons nous 
interroger : n’aurions-nous pas un questionnement similaire du 
côté des arts de représentation ? Le confinement a permis de 
faire l’expérience de concerts retransmis sur le web, en lieu et 
place de concerts en salles rendus inaccessibles. Chacun connaît 
la différence radicale entre un concert en salle et l’écoute de la 
même œuvre enregistrée sur un disque ou un autre support. 
Cependant, j’ai fait personnellement l’expérience, avec mon 
épouse, durant le confinement, de suivre à la date prévue, sur 
Youtube en direct depuis la salle sans spectateurs, un concert 
de l’Orchestre philharmonique de Lille!36 auquel nous sommes 
abonnés, en lieu et place du concert en salle qui ne pouvait 
avoir lieu : c’était très différent de l’écoute d’enregistrements 
en boîte ! L’image apportait quelque chose à l’écoute. Comme 
en salle, l’émotion était perceptible mais l’était aussi une forme 
de connivence avec le lieu, avec l’orchestre et son chef, avec 
les œuvres redécouvertes autrement. Le kairos du direct et la 
qualité de retransmission qui nous faisaient presque entrer dans 
 l’espace de la scène, n’y étaient pas pour rien. Sans doute a 
pu jouer aussi, la nouveauté – qui ne tiendrait peut-être pas la 
distance à la longue –, d’une certaine répétitivité de la formule.
On pourrait dire sans doute la même chose du théâtre et de 

sa retransmission télévisée qui en appauvrit tellement les effets. 
Il en va de même pour le cinéma (en salle) et la projection du 
film chez soi sur une télévision, la taille de l’écran n’expliquant 
pas tout. Ou encore, en soulignant la différence notoire – mais 
aussi une certaine complicité – entre le théâtre (avec le contact 
direct entre acteurs et public) et le cinéma. Là aussi, et d’une 
autre manière, l’espace dans lequel la représentation se déploie 
et le temps fixé qui lui est donné, ainsi que les dispositions dans 

35. Selon la distinction générale opérée par Philipe OLIVIERO et Tufan 
OREL, « L’expérience rituelle », RSR 78/4, 1990 ; repris dans Henri BOUR-
GEOIS (dir.), Enjeux du rite dans la modernité, RSR, Hors-série, 1991.

36. Au programme : Concerto pour violon de Tchaikowski et Sinfonieta 
de Francis Poulenc (5 décembre 2020).

LA SACRAMENTALITÉ DE LA MESSE TÉLÉVISÉE 63

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   63 02/12/2021   14:25:48



lesquelles se trouvent les spectateurs, sont des critères essentiels. 
Les confinements que nous avons vécus ont peut-être permis 
de repérer que la différence entre une représentation réalisée 
avec un public et une retransmission par média interposé était 
certes radicale, mais que la seconde – sous-réserve de quelques 
dispositions – n’était pas nulle pour autant.

Certes, la liturgie n’est pas un théâtre!37, même si elle a 
nombre de points de connexion avec lui. Elle est encore moins 
du cinéma ! Sauf peut-être pour ceux qui ne croient pas. Là 
s’arrête la comparaison. Simplement, elle nous permet de souli-
gner que nous ne sommes pas les seuls à nous interroger, que le 
manque d’interactions reste un handicap majeur (l’impossibilité 
pour les écoutants-regardants d’être perçus par ceux qui sont 
filmés et par les autres écoutants-regardants) et que le direct 
à un moment déterminé (pas n’importe lequel) favorisant la 
simultanéité, demeure une condition essentielle. Il reste que les 
expériences faites durant le confinement ont montré que – sous 
certaines conditions et dans un certain contexte – les retrans-
missions à distance pouvaient aussi porter du fruit.

La messe télévisée est-elle une vraie liturgie ?

Il est clair que si nous ne percevons les retransmissions 
télévisées que comme des prolongements de célébrations litur-
giques par des moyens techniques sophistiqués, il ne saurait être 
question que d’ersatz de liturgies, dont nous avons déjà bien 
cerné les limites!38. On comprend aisément qu’elles puissent être 
perçues comme « objet de consommation religieuse », tout au 
moins pour certains. De ce point de vue, l’absence de l’assem-
blée rend rédhibitoire le fait qu’elles puissent être comptées 
parmi les liturgies!39 de l’Église. Mais, ce que nous avons pu 

37. Cf. le très beau dossier « La liturgie, un théâtre ? », LMD 219, 1999/3.
38. Cf. LMD 304, 2021/2 : particulièrement les interventions de Syl-

vain BRISON « Les nouveaux défis d’une ecclésiologie politique », p. 92-93 ; 
Th. O’LOUGHLIN, « La persistance de présupposés néo-scolastiques et la situa-
tion de la liturgie catholique contemporaine », p. 45-46 ; voire aussi Bénédicte 
MARIOLLE « Le culte distancié à l’épreuve de la mort : pour une nouvelle 
approche du fait sacramentel », 9-27.

39. C’est pourquoi nous ne prenons pas en compte ici les eucharisties 
célébrées par un prêtre seul devant son téléphone, mais les retransmissions 

LA MAISON-DIEU, 30664

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   64 02/12/2021   14:25:48



repérer à travers quelques analogies, nous conduit à en désigner 
surtout la valeur propre, non seulement en période de confine-
ment, mais pour des personnes réellement empêchées de parti-
ciper physiquement à nos célébrations ecclésiales.
À une autre époque, peut-être, aurions-nous pu parler de para-

liturgie, ou plus exactement de péri-liturgie, un peu comme pour-
raient l’être certaines dévotions populaires ou même le chemin de 
croix vis-à-vis de l’Office de la Passion. Notre conviction pro-
fonde est qu’il s’agit bien d’une liturgie, certes mineure, mais tout 
de même une liturgie, surtout quand on évoque la messe domi-
nicale. Au même titre que l’on parle de liturgie des Heures pour 
ceux qui, empêchés de rejoindre une assemblée célébrant l’office, 
prient seuls chez eux, à l’heure dite, l’office correspondant.
Les différentes dimensions d’une liturgie sont présentes dans 

la messe télévisée : il s’agit bien d’une prière trinitaire à laquelle 
peuvent se joindre les téléspectateurs (comme c’est le cas pour 
les personnes présentes dans l’église lors d’une cérémonie) ; cette 
prière est centrée sur le mémorial de la mort et de la résurrec-
tion du Christ, par lequel l’Esprit Saint nous est communiqué 
(il n’est pas sûr que ce dernier ait plus de mal à franchir les 
ondes que les alignements de bancs de nos églises) ; elle est 
celle de l’Église universelle répandue dans le monde et incarnée 
dans une communauté locale (à condition bien sûr qu’il y ait 
une vraie célébration communautaire retransmise) suivant l’ordo 
établi par l’Église elle-même ; elle poursuit l’œuvre salvifique 
du Christ, exerçant par là la fonction sacerdotale (selon SC 7) 
dans la mesure où les téléspectateurs se sentent vraiment partie 
prenante de l’action déployée. Certes, la dimension ecclésiale 
en est largement amoindrie lorsqu’il n’y a pas de communauté 
physique autour de celui qui « suit » la messe à la télévision. On 
peut donc reconnaître qu’il s’agit d’une liturgie mineure. Mais sa 
dimension sacramentelle ne devrait pas nous échapper. Non pas 
au sens étroit des sept sacrements définis par la théologie sco-
lastique, mais au sens large, comme on l’entend pour les étapes 
précédant les sacrements de l’Initiation chrétienne des adultes 
à la veillée pascale, par exemple, ou comme on l’entend pour 
les bénédictions qui déploient et élargissent la sacramentalité 
de nos sacrements (on peut penser, par exemple, à la bénédic-
tion des médailles de baptême). Bien sûr, c’est par le sacrement 

qui ont cherché à rendre témoignage d’une assemblée, même minimale, célé-
brant la messe.

LA SACRAMENTALITÉ DE LA MESSE TÉLÉVISÉE 65

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   65 02/12/2021   14:25:48



proprement dit que se déploie l’œuvre salvifique du Christ qui 
s’associe son Église (SC 7), mais la retransmission médiatique en 
déploie la  sacramentalité sur un espace plus large, comme signe 
« de l’union intime avec Dieu et de l’unité du genre humain » 
(LG 1). Elle la déploie aussi comme moyen pour ceux qui – empê-
chés d’y participer autrement – s’y investissent pleinement pour 
que leur vie chrétienne en soit transformée. Un peu comme le fait 
la communion portée aux personnes malades, en se limitant ici à 
la seule Parole, surtout si les célébrants marquent leur attention 
particulière aux téléspectateurs. 

Plaidoyer pour la messe télévisée

Rassemblons quelques éléments dans un plaidoyer pour 
la messe télévisée, tout en en reconnaissant ses limites, bien 
entendu. Nous souhaitons réellement le développement de litur-
gies domestiques familiales ou amicales qui déploient la liturgie 
des Heures ou s’inspirent d’elles, qui mettent en œuvre une 
liturgie de la Parole sous diverses formes avec une certaine 
créativité et ce, même hors temps de pandémie ! Certes, soyons 
conscients que cela n’est pas à la portée de tous, car il faut 
une certaine éducation chrétienne, voire une certaine autonomie 
dans l’appréhension de la foi chrétienne pour oser et savoir 
adapter une liturgie à sa propre famille, à fortiori à un petit 
groupe moins homogène encore. C’est là même que se situe 
la raison la plus profonde qui me fait souligner l’enjeu sacra-
mentel de la retransmission de célébrations, eucharistiques ou 
non. Ces retransmissions ne sont pas seulement des solutions 
de facilité. Et les critiques occasionnelles sur la messe télévisée 
qui ne serait qu’une parodie de liturgie, ne viennent-elles pas 
de notre focalisation excessive sur une « participation » exté-
rieure et mesurable à l’eucharistie ? Une participation corporelle 
que nous cherchons à tout prix, quelle que soit la médiation 
à l’œuvre, comme s’il n’existait que celle-là qui soit valable 
(ce qui relève aussi d’une conception très instrumentale de la 
liturgie et des sacrements !). La messe télévisée demeure pour 
beaucoup (et l’on peut penser, en particulier, aux générations 
précédentes) le lien nécessaire non seulement à l’Église, mais 
à la foi en Dieu, par le Christ Jésus. Saint Thomas!40 lui-même 
avait affirmé que les sacrements sont nécessaires à l’homme 

40. SAINT THOMAS D’AQUIN, IIIa pars, Q. 61, art. 1.

LA MAISON-DIEU, 30666

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   66 02/12/2021   14:25:48



pour trois raisons : parce qu’il est un être sensible et qu’il a 
besoin de signes ; parce qu’il est pécheur et qu’il a donc besoin 
de médicament ; parce que sinon, il se réfugierait dans des 
superstitions. Car cela renvoie à un besoin fondamental de l’hu-
main, un besoin biologique de « Dieu » dirait Boris Cyrulnik!41, 
qui renvoie à ce qui s’est passé dans l’enfance, à l’émergence 
de la parole et de sa fonction affective.

Lorsque ces célébrations télévisées sont proposées en direct 
dans le temps même de la liturgie retransmise, lorsque les images 
permettent d’intégrer l’espace liturgique dans lequel l’action 
se déploie et l’assemblée qui l’habite, lorsque les écoutants-
regardants élargissent cet espace célébratoire dans leur propre 
cercle et se préparent intérieurement à s’associer pleinement à 
l’action – malgré la limite majeure qui est l’absence d’inter-
activité!42 concrète (dans le fait d’entendre les réponses, et le 
chant des autres visionneurs) ou plus diffuse (par la perception 
des corps des autres), limite qui peut se trouver amoindrie par la 
présence d’une véritable assemblée!43 filmée et rejointe par le 
direct –, alors on peut affirmer que la célébration suivie sur 
écran à distance peut constituer une médiation sacramentelle. 
Nous sommes alors en présence d’une médiation différente de 
celle de la messe (in situ), une médiation mineure mais réelle.
La performativité de cette médiation réside essentiellement 

dans la parole déployée, ce qu’elle donne à entendre et à voir, 
une parole incorporée par ceux qui la profèrent et qui se trouve 

41. Boris CYRULNIK, Psychothérapie de Dieu, Paris, Odile Jacob, Poches 
473, 2019, p. 59ss.

42. Il serait intéressant d’aller voir ici du côté des études réalisées sur 
 l’interaction dans les jeux sur Internet. Par ex. Tatiana SHULGA, « Présence 
médiatisée et construction de l’espace d’interaction. Comparaison entre jeux de 
rôles classiques et MMORPG », Les Cahiers du numérique 4, 2003/2, 101-115. 
https ://www.cairn.info/revue-les-cahiers-du-numerique-2003-2-page-101.htm 
(consulté le 25/10/2021). Elle souligne combien les systèmes d’interaction 
Internet proposés dans les jeux, donnent lieu à des communautés d’intérêt ou 
de choix, avec un engagement limité des membres, mais qui peuvent parfois 
conduire à des co-présences, et même parfois à des face-à-face en présence 
réelle dans une rencontre envisagée alors davantage comme épreuve pour 
l’affirmation de soi que comme but relationnel.

43. C’est sans doute là qu’il faut voir la grande limite des messes célébrées 
par le curé, seul à l’autel, durant le confinement, à destination de ses parois-
siens. Même si l’on peut, par ailleurs, comprendre son désir de maintenir une 
communion au sein de la communauté. Il faut ajouter cependant, le problème 
de survalorisation de la figure du prêtre qui n’est pas sans poser de question.

LA SACRAMENTALITÉ DE LA MESSE TÉLÉVISÉE 67

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   67 02/12/2021   14:25:48



ainsi transmise avec une corporéité réelle. Encore une fois, 
cela demande un effort important pour ceux qui regardent et 
écoutent. Ne serait-ce que parce que l’écoute de cette parole ne 
peut plus passer que par les oreilles et les yeux. Elle ne passe 
plus par la peau, par le corps!44, par l’odeur, par le goût.
Mais la performativité réside aussi dans le récit que compose 

la liturgie, et qui n’est pas altéré par la retransmission. Un récit 
qui nous entraîne dans le mémorial fondant notre foi et qui en 
le configurant à partir de l’évènement pascal, a la capacité de 
nous permettre de le refigurer!45 dans notre propre vie. C’est 
ainsi que les écoutants-regardants peuvent se sentir insérés dans 
le mystère pascal du Christ, évidemment pas de manière aussi 
pleine et entière que le fait de la participation à la liturgie des 
sacrements de l’Église, mais de manière non négligeable, dans 
une sacramentalité élargie.

Avec un risque majeur

Il me reste encore un point à évoquer pour terminer ces 
variations inachevées. Si nous prenons en compte l’impact de 
telles « liturgies » retransmises durant les confinements, il y 
a bien des risques. Et un risque majeur est celui qu’un cer-
tain nombre de fidèles se satisfassent de cette médiation assez 
commode, finalement, qui ne demande pas trop d’effort, et qui 
échappe au contrôle de l’institution ecclésiale. Ce ne sera pas 
la première fois dans l’histoire de l’Église ! Mais le risque le 
plus pernicieux, n’est-il pas celui que porte finalement notre 
société contemporaine que Gérald Bronner désigne comme 
« apocalypse cognitive »!46 : le monde de l’information (l’info-
sphère dont parle aussi Marco Gallo!47) est tellement dérégulée 

44. Cf. les éléphants qui, paraît-il, communiquent aussi par les vibra-
tions que provoquent leurs pattes sur le sol et qui perçoivent des vibrations 
ultra-sensibles comme celles des nuages… Cf Berth MORTIMER, Wiiliam 
Lake REES, Paula KOELEMEIJER, Tarje MISSEN-MEYER, « Classifying elephant 
behaviour throught seismic vibrations », Current Biology 28, Issue 9, May 
07, 2018, p. 547-548. Voire https://www.cell.com/current-biology/fulltext/
S0960-9822(18)30420-2 (consulté le 25/10/2021).

45. Selon la triple mimesis qui caractérise le récit selon Paul RICŒUR, 
Temps et récit I, Paris, Seuil, « Points Essais » 227, 1983, p. 85-129.

46. Gerald BRONNER, L’apocalypse cognitive, Paris, PUF, 2021
47. Cf. Marco GALLO, « La prégnance du modèle médiatique pendant la 

crise sanitaire », ci-avant, p. 35-48.

LA MAISON-DIEU, 30668

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   68 02/12/2021   14:25:48



que le temps de cerveau disponible est limité, favorisant ainsi 
la crédulité au dépend d’une recherche de rationalité dans la 
mesure où cela satisfait nos attentes émotionnelles immédiates. 
Évidement la valorisation de la croyance n’est pas pour nous 
déplaire, mais pas sans rationalité. La crédulité qui s’abstient 
de toute rationalité est toujours subjective et ne fait que ren-
forcer l’individualisme de l’homme qui se prend pour un dieu. 
Déjà la concurrence possible entre les messes paroissiales que 
chacun choisit selon ses goûts va dans le sens d’une certaine 
individualisation ; mais l’élargissement du choix possible sur 
Internet en renforce encore le risque : je peux choisir le prêtre 
qui me convient, ou l’évêque ou même le pape !

Au-delà des risques qu’il nous faut effectivement mesurer à 
leur juste valeur, nos réflexions visaient seulement à prendre la 
mesure d’une sacramentalité que portent les liturgies de substi-
tution vécues durant les confinements. Ceci est vrai tant à tra-
vers les messes télévisées ou retransmises sur Internet, que dans 
les liturgies de fraternité en proximité qui doivent être encou-
ragées et développées, y compris dans des formats modestes 
et simples, et pas seulement au sein des cellules familiales. 
On aimerait aussi rêver que cela ne se limite pas aux temps 
de confinement et puisse continuer dans la vie de l’Église, au 
quotidien!48, ce qui inaugurerait un renouveau cohérent avec ce 
que l’Église est appelée à être et devenir!49.
Peut-être aussi, cette expérience nous permet-elle de mieux 

comprendre la sacramentalité que l’Église déploie dans sa vie 
même. Une sacramentalité instrumentale comme l’entendaient 
les scolastiques ? Peut-être ne faut-il pas l’abandonner totale-
ment, mais à la condition qu’elle soit réinterprétée, et associée 
à une compréhension élargie de la sacramentalité. Une sacra-
mentalité médiatrice et relationnelle selon la voie ouverte par 
le concile Vatican II. Aucune approche de la sacramentalité 
n’est et ne sera suffisante à elle seule pour rendre compte de 
la manière avec laquelle Dieu nous fait grâce.
Serait-ce alors la grâce de ce temps de crise que de nous 

inviter à retravailler ces catégories théologiques ? Si cela se 

48. Pourquoi, dans certains diocèses, les propositions de liturgie de la 
Parole dominicale à vivre en famille n’ont-elles pas été poursuivies dès 
l’annonce de la réouverture des célébrations dominicales avec des jauges 
réduites ?

49. Cf. PAPE FRANÇOIS, Evangelii gaudium entre autres.

LA SACRAMENTALITÉ DE LA MESSE TÉLÉVISÉE 69

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   69 02/12/2021   14:25:48



réalise, alors on pourra dire que le manque de liturgie nous 
aura été bénéfique. Il restera toujours à chercher à mieux saisir 
combien la liturgie nous ouvre au manque, à une présence qui 
est aussi absence!50.

Philippe BARRAS

50. Cf. le très beau sermon de John-Henri NEWMAN, Sermons Parois-
siaux, vol 6, 10, Paris, Cerf, 2006, p. 114-124. http://www.newmanfriend-
sinternational.org/fr/la-presence-spirituelle-du-christ-dans-leglise/ (consulté le 
25/10/2021).

LA MAISON-DIEU, 30670

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   70 02/12/2021   14:25:48



Résumé

Rien ne remplacera jamais la célébration liturgique de l’Église, 
dans une assemblée qui fait mémoire, ensemble, de la Pâque 
du Christ. Les confinements vécus durant la crise sanitaire nous 
ont fait cependant percevoir que la retransmission télévisuelle 
(sous certaines conditions) n’était pas sans valeur – ce que les 
personnes âgées et malades connaissent bien depuis longtemps. 
Bien sûr, nous sommes invités à déployer des trésors d’imagi-
nation pour permettre des liturgies de la Parole et la liturgie 
des Heures dans des célébrations domestiques, familiales ou 
amicales. Mais pour nombre de chrétiens, celles-ci ne comblent 
pas le manque de liturgie effective, ne serait-ce qu’en raison de 
leur éducation chrétienne lointaine ou de leur difficulté à oser 
imaginer et conduire de telles célébrations. De plus, si l’on 
compare cette pratique de la retransmission de messes télévisée 
à d’autres situations, – comme la formation en distanciel ou la 
retransmission de spectacles vivants sans public –, on s’aperçoit 
que ces dernières ont une véritable valeur pour ceux qui les 
suivent avec l’intention de participer. L’auteur argumente sur 
le fait que ces retransmissions télévisées suivies par des fidèles 
aux intentions spirituelles concordantes, constituent des litur-
gies, certes mineures, mais néanmoins à portée sacramentelle. 
Il ne s’agit certes pas de l’eucharistie célébrée dans l’Église, 
ni même prolongée par médias interposés, mais il s’agit bien 
d’un sacramental comparable à d’autres sacramentaux. Il reste à 
travailler sérieusement la complémentarité de ces sacramentaux 
qui s’articulent autour de l’eucharistie, sacrement majeur de la 
vie de l’Église.

LA SACRAMENTALITÉ DE LA MESSE TÉLÉVISÉE 71

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   71 02/12/2021   14:25:48



379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   72 02/12/2021   14:25:48



La Maison-Dieu 306, 2021/4, 73-83
Jean-Marie DUTHILLEUL

LA LITURGIE AU MIROIR DE LA CRISE : 
L’ESPACE RÉEL

Le titre de notre contribution est « l’espace réel », ce qui 
est quelque peu énigmatique. Existerait-il donc un espace 
irréel ?
En fait on m’a demandé de vous parler des répercussions de la 

crise sanitaire que nous traversons sur l’aménagement liturgique 
des églises, sur l’aménagement liturgique de l’espace réel. Car 
depuis quelques mois maintenant, nous vivons dans un espace 
qui parait irréel tant il est disloqué par les exigences qui nous 
sont imposées pour sa fréquentation. Nous allons réfléchir à ces 
questions en trois étapes.
D’abord nous porterons un regard sur ce que nous avons vécu 

et ce que nous vivons aujourd’hui, en nous focalisant principa-
lement sur les bouleversements de notre système de relations 
dans l’espace réel. En effet, on pourrait considérer que, par 
la puissance des outils numériques, nous sommes par exemple 
tous en ce moment même en relation par la magie de Teams!1, 
mais en fait nous ne sommes pas en relation, nous sommes 
simplement en communication. Les amoureux savent bien faire 
la différence entre communication et relation : Roméo sait bien 

Jean-Marie DUTHILLEUL, architecte reconnu et ingénieur des 
grandes Écoles, a conduit maints grands projets architecturaux et 
urbains. Il a été chargé de la restructuration du campus de l’Institut 
catholique de Paris, et a par ailleurs une expertise reconnue dans 
l’aménagement des édifices religieux, avec des réalisations nom-
breuses dont la chapelle Saint-Martin à Tours (2017) et la cathédrale 
de !anterre (2013). Il intervient régulièrement à l’Institut supérieur 
de liturgie (ICP) et a publié Espace et liturgie. Aménager les églises, 
Paris, Mame, 2015 et Liturgie et Architecture, Paris, Parole et 
Silence, 2019.

1. Marque déposée de Microsoft.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   73 02/12/2021   14:25:48



que faire un skype!2 avec Juliette – communication – ce n’est pas 
la même chose que la serrer dans ses bras – relation.
Ensuite nous porterons un regard de simple baptisé sur ce 

qu’est devenue la vie liturgique dans notre pays depuis quelques 
mois, avec d’une part, le développement soudain des transmis-
sions télévisuelles de célébrations et d’autre part, la limitation 
de la fréquentation de l’espace des églises et la répercussion de 
cette limitation sur leur aménagement.
Enfin, en troisième partie, nous nous projetterons dans l’avenir 

pour discerner comment préparer l’espace des églises pour célé-
brer la joie des retrouvailles, lorsque le virus sera vaincu. En 
effet, il y en aura forcément des retrouvailles et elles gagneront 
à être autre chose qu’un « retour à la normale ».

Regard sur ce que nous avons vécu

L’espace

Nous vivons donc, depuis quelques mois dans l’espace, dans 
des conditions folles, que ce soit dans l’espace public des villes 
ou dans l’espace privé : ainsi les villes ont perdu leur raison 
d’être, et les habitations sont devenues pour beaucoup, le lieu 
central de leur activité.
Sur un territoire restreint, les villes sont en effet des lieux 

d’accumulation d’hommes et de choses, accumulation dont la 
raison d’être est la mise en relation, la densité des mises en rela-
tion. Or l’arrivée du petit virus dans les villes a eu pour consé-
quence l’injonction d’éviter toute relation entre ses habitants. 
En conséquence, nous vivons donc les villes en plein paradoxe.
Il y a quelque mois, m’approvisionnant dans un supermarché 

d’une ville du centre de la France, je découvrais avec effroi 
cette affiche : « Vous aimez votre grand-mère ? N’allez pas la 
voir. » Conseil effrayant car je sais bien que ma grand-mère ne 
vit que pour voir les autres, ses amis, sa famille, et que si elle 
ne peut plus les voir, les toucher, elle va perdre sa raison de 
vivre, sa raison tout court et qu’elle va mourir…
Lorsque Jésus est appelé au secours par le lépreux, (Mc 1, 40) 

il s’approche de lui et le touche. Et le lépreux guérit. Si le lépreux 

2. Marque déposée.

LA MAISON-DIEU, 30674

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   74 02/12/2021   14:25:48



avait aimé Jésus, dira-t-on, il n’aurait pas dû l’appeler appliquant 
ainsi les consignes de l’affiche du supermarché. « Lépreux, si 
tu aimes Jésus, ne l’appelle pas ! » Et pourtant il l’appelle. Et 
Jésus porteur de la toute-puissance de l’Amour vient à lui, le 
touche, et le guérit. Jésus devenu lui-même « cas contact » ne 
peut plus aller vers les autres et s’en va en dehors des villes. Mais 
les autres viennent à lui, les autres dont on ne précise pas s’ils 
ont spécialement besoin d’une guérison  physique ; on ne dit pas 
non plus qu’ils ne souhaitent sûrement pas devenir lépreux. Et 
pourquoi viennent-ils à lui à leur tour, sans chercher particulière-
ment ses dons de guérisseur ? Tout simplement parce que Jésus 
 représente ce qu’ils cherchent, c’est-à-dire la relation d’Amour. 
Les hommes sont conçus pour la relation d’Amour ; cette rela-
tion, le Christ, Dieu révélé, leur propose chaque jour qu’il fait. 
Donc si j’aime ma grand-mère, je dois aller la voir, en prenant 
toutes les précautions nécessaires bien sûr car je ne suis pas 
Jésus, n’étant que bien imparfaitement un membre de son Corps.

Ainsi ce que révèlent très concrètement les conditions actuelles 
de fréquentation de l’espace des villes c’est que l’homme ne 
peut pas vivre sans relations réelles et que ce qui fonde la réalité 
de la ville, c’est le système de relations réelles qu’elle engendre. 
Si le but que nous poursuivons c’est la Jérusalem du ciel c’est 
parce que notre destinée, c’est la relation d’Amour entre tous 
les hommes pour qu’ils ne fassent plus qu’un. Lorsque Jean 
nous dit voir descendre du ciel la Jérusalem, la ville de Dieu, 
c’est parce qu’il voit l’humanité formant corps par les relations 
d’amour tissées entre ses membres.

Déjà le psalmiste chantait (Ps 121, 1-3) :

Quelle joie quand on m’a dit :
« Nous irons à la maison du Seigneur ! »
Maintenant notre marche prend fin
Devant tes portes, Jérusalem !
Jérusalem, te voici dans tes murs :
Ville ou tout ensemble ne fait qu’un !

Quant à l’espace privé, souvent conçu comme un simple lieu 
d’habitation pour dormir et manger ensemble, il est devenu à la 
fois, école, lieu de travail pour certains, espace de loisir pour 
tous, dans une promiscuité obligatoire et permanente interdisant 
aux occupants de « se retirer dans un endroit désert ». Or, on sait 

LA LITURGIE AU MIROIR DE LA CRISE : L’ESPACE RÉEL 75

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   75 02/12/2021   14:25:48



bien que l’instauration durable de relations fraternelles repose sur 
l’alternance de moments de mise en relation réelle et de moments 
de méditations solitaires. L’homme n’est pas seulement relation : 
pour que puisse être envisagée une relation entre deux êtres, il 
convient que chacun existe comme personne et ait la possibilité 
de se retirer aussi dans un endroit désert. Ainsi en est-il d’ail-
leurs, de la relation à Dieu, alternant « le silence de la chambre » 
et la communion de tous en « un même corps », celui du Christ.

Le rapport aux autres

Dans tous les cas, le rapport à l’autre a été, et est encore, 
comme mutilé par deux injonctions physiques. La première est de 
cacher les deux tiers du visage par un masque. Nous expérimen-
tons en ce moment à quel point le visage est l’un des instruments 
de transmission des sentiments humains le plus puissant. Ainsi 
comment dire la sympathie sans visage ? Comment exprimer 
l’approbation ou la désapprobation ? On constate que le regard, 
qui nous paraissait jusqu’à présent un moyen d’expression si 
efficace, perd de son pouvoir s’il n’est pas accompagné de cet 
imperceptible mouvement des lèvres, qui souvent lui donne son 
sens, en un doux sourire ou au contraire une moue expressive.
La seconde injonction physique est celle ne pas se toucher. 

Mais comment consoler sans prendre dans ses bras ? Et com-
ment accompagner sans prendre par la main ? Ainsi chacun est 
enfermé dans son propre corps. Alors que sa finalité est d’être 
instrument de la charité, le corps apparaît de moins en moins 
comme vecteur de la rencontre des autres. Il en vient même à être 
conceptualisé, en n’apparaissant que dans de petits rectangles 
lumineux, – via les écrans d’ordinateurs et en général de manière 
assez déformée par les objectifs des caméras –, comme simple 
signe, vague, approximatif, d’une identité. Notre corps lui-même 
ne peut plus jouer son rôle de mise en relation avec les autres.

Regards sur la vie liturgique

Dans ce contexte, quel regard porter sur la vie liturgique ? 
La liturgie, service du peuple, met en place des actions réelles, 
dans l’espace réel, rendant perceptible dans le monde visible la 
relation à Dieu et son action même.

LA MAISON-DIEU, 30676

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   76 02/12/2021   14:25:48



L’interdiction des rassemblements cultuels

Du jour au lendemain, comme les croyants des autres religions, 
les chrétiens n’ont pas été autorisés à se rassembler dans les lieux 
de culte. Cette injonction n’a étonnamment pas été perçue par 
ceux qui la prononçaient comme une épreuve infligée aux catho-
liques : il y avait la télévision, et ils n’avaient qu’à « regarder 
la messe à la télé ». Quelle vilaine expression, « regarder la 
messe ». Ceci en dit long sur ce que signifie la liturgie eucha-
ristique, la messe, pour la plupart de nos contemporains.

Si la messe est à « regarder », c’est donc que c’est un  spectacle. 
Pourquoi tant de gens s’imaginent-ils que c’est un spectacle ? 
Mais parce que les catholiques eux-mêmes, depuis plus d’un 
demi-siècle, ont installé leurs églises comme des salles de spec-
tacle. Elles sont constituées d’une « scène », surélevée, largement 
éclairée, qui concentre toute l’action – jouée par des acteurs pour 
la plupart costumés déambulant sous les sunlights –, et d’une 
salle où sont alignés des rangées de sièges pour asseoir, face à la 
scène où se déroule l’action, un maximum de spectateurs appelés 
fidèles qui cherchent le meilleur endroit pour voir l’action. En 
prenant place sur l’une des chaises et en se retournant pour saluer 
fraternellement le voisin de derrière, il n’est pas rare qu’on ren-
contre un regard noir. Ce dernier est analogue à celui rencontré 
au cinéma, d’une personne courroucée par le fait qu’on vienne 
devant elle, lui cacher une partie de l’écran. Il s’agit bien d’une 
configuration de spectacle.

Ainsi la messe est considérée par nombre de nos contem-
porains comme un spectacle parce que les catholiques la pré-
sentent dans l’espace réel des églises comme tel.

Mais dans le débat sur l’interdiction des messes, ce qui a 
été souvent mis en avant a été l’impossibilité de communier 
au corps du Christ avec une interprétation univoque de cette 
expression « communier au corps du Christ » : la consomma-
tion du pain consacré. Et l’on a vu d’ailleurs se mettre en place 
parfois, des opérations s’apparentant à une sorte de click-and-
collect eucharistique, des fidèles allant recevoir le pain consacré 
dans les églises ouvertes, entre deux courses alimentaires.

LA LITURGIE AU MIROIR DE LA CRISE : L’ESPACE RÉEL 77

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   77 02/12/2021   14:25:48



Mais ce qui est apparu, de façon peut-être moins explicite 
mais pourtant bien réelle, dans l’expression de la souffrance 
de ne pas pouvoir communier au corps du Christ, c’est la souf-
france de ne pas pouvoir se réunir en son Nom, de le savoir 
« au milieu de nous ».

Bien avant de prononcer, au présent, la parole de consécra-
tion du pain, « ceci EST mon corps » au soir de sa passion, 
Jésus avait dit, au présent là aussi, « quand deux ou trois sont 
réunis en mon nom, je suis là au milieu d’eux » (Mt 18, 20). 
Ce présent « je suis », renvoie à la réponse à Moïse près du 
buisson brûlant sans se consumer, signe de l’éternel présent, 
« Celui qui m’a envoyé vers vous c’est « Je suis » (Ex 3, 14). 
Ce présent, nous rappelle que lors de la célébration eucharis-
tique, la rencontre physique avec le Christ commence dès le ras-
semblement fraternel des fidèles : Jésus n’arrive pas en retard à 
la messe. Dès le début, debout, il prie avec les fidèles présents, 
puis ceux-ci l’écoutent, s’offrent avec Lui, l’accueillent en eux, 
puis partent avec Lui. C’est bien cette proximité physique des 
fidèles formant corps avec le Christ tout au long de la liturgie 
eucharistique qui a aussi manqué douloureusement aux catho-
liques pendant ces semaines de fermeture des églises.

La télévision aurait pu en partie soulager cette douleur, mais 
son efficacité en la matière a été conditionnée par la qualité 
de réalisation des captations de messes. En effet, la majorité 
des retransmissions de messes ont été réalisées en utilisant des 
cadrages larges, à l’image de l’émission « au théâtre ce soir ». 
On y voyait quelques prêtres et servants disposés dans des 
chœurs souvent encombrés de bancs disparates, sans compo-
sition d’ensemble qui soit le reflet d’une communion, derrière 
un président d’assemblée s’adressant à une nef sombre, non 
éclairée puisque vide. Sans doute, a-t-on manqué là une occa-
sion de pédagogie sur la messe qui aurait pu, et dû être mon-
trée explicitement comme un rassemblement joyeux et fraternel 
autour du Christ, fût-ce d’une toute petite communauté.

Cependant, certaines retransmissions ont au contraire été 
composées à partir de cadrages serrés sur le prêtre, les lec-
teurs ou un chantre, la présence de l’assemblée n’étant rendue 
que par des voix assurant répons et chants. Cette présence des 
quelques personnes présentes évoquée par le seul son obligeait 

LA MAISON-DIEU, 30678

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   78 02/12/2021   14:25:48



alors le « téléspectateur » à un effort d’imagination et avait pour 
effet de l’entraîner naturellement à participer à l’action.

De ces deux extrêmes, il nous faut retenir que la captation 
d’une liturgie et sa transmission sur des écrans à travers le 
territoire nécessite un énorme travail de conception pour consti-
tuer à tout le moins une pédagogie de l’évènement et parfois, 
si l’Esprit souffle, entraîner dans l’action elle-même, ceux qui 
regardent et écoutent. Lors des JMJ de 1997 à Paris, la réalisa-
trice des retransmissions avait commencé à travailler le contenu 
de celles-ci avec le cardinal Lustiger et son équipe, plus de six 
mois avant l’évènement.

Les rassemblements cultuels  
en communauté réduite

Plus tard, les messes ont été autorisées, mais avec une assis-
tance réduite. Et il a fallu se poser les questions de l’agencement 
des sièges permettant de respecter les consignes d’éloignement 
et de plafonnement du nombre de fidèles présents à chaque 
célébration.
On a pu percevoir la différence d’expérience physique pro-

duite – et donc de signification transmise –, dans les églises 
où seuls sont restés en place les sièges autorisés, et celles où 
ont été maintenus tous les sièges, y compris ceux qui étaient 
interdits.
Dans le premier cas, on pouvait déambuler entre les chaises. 

L’espace, sans allées imposées mais en agencement libre, 
retrouvait sa puissance, sa fluidité et l’on pouvait aller vers son 
frère librement. Dans le second cas, les interdits matérialisaient 
dans la chair même de l’espace, l’éloignement des fidèles les 
uns des autres. Dans le premier cas, la distance vide provoquait 
de manière naturelle, la mise en valeur de chaque personne 
pour les autres avec pour conséquence, la constitution d’un lien 
communautaire. En outre, cette disposition a permis le très bel 
envoi de ceux qui distribuaient la communion à chaque per-
sonne à sa place, à l’instar des apôtres distribuant le pain lors 
de l’évènement de la multiplication des pains. Dans le second 
cas, l’encombrement de l’espace matérialisait physiquement la 
coupure entre les personnes présentes, qui apparaissaient alors 
comme de simples individus, non « personnalisés ».

LA LITURGIE AU MIROIR DE LA CRISE : L’ESPACE RÉEL 79

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   79 02/12/2021   14:25:48



Cette expérience doit nous interroger très fortement sur la 
façon dont nous aménageons les sièges des églises. Trop souvent 
les responsables des lieux n’ont que deux impératifs : assoir le 
maximum de personnes et permettre que le « podium » soit vu. 
Rien de plus. Il est temps de se demander si ces deux obsessions 
qui relèvent davantage de l’exploitant d’une salle de spectacle 
– cherchant à « rentabiliser » l’espace dont il dispose en y ins-
tallant le maximum de places assises – que d’une pensée sur la 
signification de l’assemblée liturgique, ne devraient pas se conju-
guer avec celle de la mise en relation joyeuse entre tous ceux, 
prêtres et fidèles, qui célèbrent l’eucharistie. Alors on pourra 
chanter à l’instar du psalmiste dans le psaume 121 : « Quelle 
joie quand on m’a dit : nous irons à la maison du Seigneur ! »

Regard sur l’avenir

Quelle joie quand de nouveau, nous pourrons dans quelques 
semaines, dans quelques mois, aller librement dans les églises 
nous retrouver proches, comme des frères, retrouver nos frères 
prêtres pour célébrer avec eux la messe. Et enfin, faire corps. 
Voir les visages de nos frères, sans masques, entendre résonner 
les chants dans le volume commun de l’église, se toucher pour 
se donner la paix…

Quelle fête ce sera dans tout le pays ! Ce sera comme 
lorsqu’une famille se réunit après avoir été dispersée sur toute 
la terre. Alors on apprête la maison pour l’accueil de la com-
munauté familiale, on installe le salon pour s’écouter les uns les 
autres, on dresse les sièges autour de la table pour le banquet 
de fête. Ainsi en sera-t-il dans les églises lorsque nous sorti-
rons de nos maisons pour y converger. Nous allons pouvoir y 
composer l’espace de la joie.
Car nous allons ressentir profondément la joie des retrouvailles, 

la joie que l’on éprouve lorsque qu’il y a adéquation entre nos 
aspirations et ce que l’on vit. Mais cette joie de l’évènement des 
retrouvailles pourrait bien signifier, si nous le voulons, le début 
d’un renouveau liturgique, un renouveau missionnaire, qui montre 
au monde ce qui constitue son avenir : la joie du Christ qui dit au 
Père « garde-les unis dans ton nom pour qu’ils soient uns, comme 
nous-mêmes […]. Je parle ainsi, dans le monde, pour qu’ils aient 
en eux ma joie, et qu’ils en soient comblés. » (Jn 17, 11.13)

LA MAISON-DIEU, 30680

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   80 02/12/2021   14:25:48



Nous serons comme ces captifs que le Seigneur ramena à Sion, 
nous vivrons comme un rêve, et l’on pourra dire en nous voyant : 
« Quelles merveilles le Seigneur fit pour nous : nous étions en 
grande fête. » (Ps 125, 3)

Est-ce que ceux qui n’ont pas notre foi vont vraiment se 
dire : « ils paraissent être en grande fête » ? Qu’est-ce qu’un 
espace de fête, de joie fraternelle ? C’est un espace fait à la fois 
pour la rencontre et pour l’expression corporelle de la joie. Un 
espace où l’on peut se voir pour s’aimer, et en même temps où 
l’on peut regarder ensemble dans la même direction. Il est donc 
à la fois un espace du mouvement et un espace de contempla-
tion joyeuse.
Nous avons vécu en exil dans nos maisons dans la ferveur 

avec le Christ, nous avons prié ensemble, nous avons communié 
dans le même Esprit malgré les distances qui nous séparaient. 
Et nos églises étaient vides. Le corps du Christ que nous for-
mons était invisible, caché, comme au tombeau. Lorsque nous 
retrouverons ces églises, elles seront comme la manifestation 
du Corps ressuscité puisque nous ne formons qu’un seul corps 
avec le Ressuscité. Et nous devrons donc les transfigurer, ces 
églises, pour que ce corps soit manifesté. Un manifeste, par la 
joie, d’une même ferveur fraternelle.

Pour une telle fête, il nous faudra sortir nos églises des 
ornières de nos habitudes : en finir avec ces files de chaises 
interminables emprisonnant le peuple, avec ce spectacle lointain 
qui se déroule sur un podium inaccessible, isolant les prêtres 
– reclus derrière l’autel – des spectateurs assistant à la messe 
comme on regarde la télévision. Le « spectacle » est dans la 
salle car c’est en fait un évènement total rassemblant fidèles 
et prêtres. Cela signifie qu’il convient, en chaque lieu, de se 
poser la question de la façon dont on peut s’y asseoir pendant 
le temps de la Parole ou pour prier en silence, mais aussi de la 
manière dont on peut s’y tenir debout pendant tout le reste des 
célébrations eucharistiques. Et si les chaises étaient réservées 
aux personnes qui en ont le plus besoin ? Et si en certains lieux, 
les personnes valides s’asseyaient par terre ? Et si on mettait à 
disposition de simples pliants ? Lorsque on venait écouter Jésus 
au bord du lac, apportait-on des chaises ?
Alors on pourrait voir chaque église transformée, devenir 

nouvelle et missionnaire ; devenir une église maison du peuple 

LA LITURGIE AU MIROIR DE LA CRISE : L’ESPACE RÉEL 81

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   81 02/12/2021   14:25:48



en fête, réuni autour du Christ. Un peuple en communion pour 
écouter la Parole et chanter les psaumes ; un peuple en mou-
vement, se réunissant debout autour des autels pour s’offrir au 
Père ; un peuple qui, nourri du corps et du sang du Christ, serait 
vraiment rassemblé par l’Esprit saint en un seul corps, comme 
l’Église le demande par la voix du prêtre dans la plupart des 
prières eucharistiques. Chaque baptisé est prêtre,  prophète, et 
roi. Et comme prêtre il se doit d’apprêter la maison pour la fête.

En chaque ville, en chaque paroisse, chaque communauté 
peut dès maintenant commencer à réfléchir à son projet pour 
apprêter la maison en vue de cette fête des retrouvailles qui 
désormais ne finira jamais, telle une anticipation de la Jéru-
salem céleste.
Organiser l’espace pour qu’il soit accordé à ce qui s’y passe, 

conduisant ainsi ceux qui l’habitent à vivre pleinement ces 
significations, est un travail long et exigeant. On n’invente pas 
l’espace d’une église en quelques minutes et sur quelques intui-
tions. L’espace ajusté est spécifique à telle église et à telle com-
munauté. Il n’existe pas d’aménagement générique d’espace 
pour la liturgie eucharistique, pas plus qu’il n’existe d’amé-
nagement générique d’une habitation. Il faut donc en chaque 
lieu travailler, explorer des configurations inconnues, s’extraire 
de la routine rassurante. Il est vrai que dans cette période de 
catastrophes permanentes, où les peurs se juxtaposent – peur du 
dérèglement de la planète, de la maladie, de perdre les moyens 
de vivre – tous sont fatigués et pourraient succomber à la ten-
tation du repli sur un univers stable.

C’est pourtant en ces moments qu’il faut aller plus loin, 
exercer la liberté donnée par Dieu pour le chercher en travaillant 
l’espace. En déclarant l’année 2021 année saint Joseph, le pape 
François n’écrivait-il pas : « le travail est participation à l’œuvre 
du salut, occasion pour hâter l’avènement du Royaume […] La 
personne qui travaille collabore avec Dieu lui-même et devient 
un peu créatrice du monde qui nous entoure » ?
En projetant ainsi l’espace nouveau des églises, nous pour-

rons dire avec le premier pape : « Aussi vous exultez de joie, 
même s’il faut que vous soyez affligés, pour un peu de temps 
encore, par toutes sortes d’épreuves. » (1 P 1, 6)

Jean-Marie DUTHILLEUL

LA MAISON-DIEU, 30682

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   82 02/12/2021   14:25:48



Résumé

Explorant la manière avec laquelle le rapport à la liturgie a 
été vécu durant la crise sanitaire, l’auteur – architecte de renom 
et expert en aménagements liturgiques – propose sa réflexion 
sur l’espace de célébration dans nos églises. En effet, les règles 
sanitaires de confinement et de protections (masque, distancia-
tion, etc.) nous ont fait prendre conscience de la réalité des 
relations dont nous avons besoin, tant dans nos villes que dans 
nos communautés chrétiennes. La multiplication des retrans-
missions en vidéo n’a fait que renforcer l’idée déjà bien ancrée 
d’une messe réduite à un spectacle qu’on regarde, auquel on 
assiste, et dont témoignent malheureusement nombre d’aména-
gements de nos églises. La réduction du nombre de participants, 
lors de célébrations ensuite autorisées, a montré lui-aussi aussi 
ses limites et souligné le manque de réflexion théologique sur 
la réalité de l’assemblée liturgique constituée comme corps du 
Christ, unie à lui et en lui. Le retour à une situation plus nor-
male devrait être – selon l’auteur – l’occasion à saisir pour 
réfléchir à frais nouveaux sur l’aménagement de nos églises, 
pour en faire un lieu de fête et de joie autour du Ressuscité. 
Éviter le podium de spectacle et les alignements de chaises qui 
emprisonnent les fidèles – les empêchant de faire corps – et 
s’engager dans de nouvelles configurations ajustées à la liturgie 
de l’Église au lieu et à la communauté, demandent un réel tra-
vail. C’est à ce prix que l’expérience vécue durant cette crise 
sanitaire portera des fruits.

LA LITURGIE AU MIROIR DE LA CRISE : L’ESPACE RÉEL 83

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   83 02/12/2021   14:25:48



379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   84 02/12/2021   14:25:48



La Maison-Dieu 306, 2021/4, 85-98
Régis BOMPÉRIN

LA LITURGIE, UN ITINÉRAIRE

ESSAI DE RELECTURE D’UNE EXPÉRIENCE 
DIOCÉSAINE EN TEMPS DE CRISE SANITAIRE

Pour appréhender la force de résistance que constitue notre 
liturgie dans un temps de crise comme celui de la pandémie 
que nous avons vécu, il m’a été donné l’intitulé suivant : « La 
liturgie, un itinéraire ». Nous tâcherons de l’énoncer d’abord, 
dans une première partie, à partir de la question « Qui parcourt 
l’itinéraire ? ». Dans une seconde partie, je tenterai d’expliciter 
d’où part ce chemin et où il conduit : « Quel chemin ? ». Je 
développerai alors comment la liturgie nous situe dans l’attente 
eschatologique, en s’attachant aux commencements pour nous 
conduire à la fin des temps.

Qui parcourt l’itinéraire ?

Un itinéraire n’a pour seul objet d’être parcouru. Qui le par-
court ? Tout comme un chemin appelle des voyageurs, celui qui 
se présente comme le chemin (Jn 14, 6) sollicite des disciples. 
La vie liturgique pour sa part est épiphanie de cet itinéraire que 
l’Église dispose en même temps qu’elle s’y trouve engagée et 
précédée. Elle organise ainsi le brassage que l’Esprit du Dieu 
vivant suscite et agrège au corps glorieux du Christ.

Régis BOMPÉRI! est prêtre du diocèse d’Angers, enseignant à la 
faculté de théologie de l’Université catholique de l’Ouest dont il est 
aussi aumônier. Il est également curé de la paroisse Saint-Joseph et 
responsable de la pastorale liturgique et sacramentelle de son diocèse.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   85 02/12/2021   14:25:48



Des postures originales et leur biais

La crise sanitaire m’a placé – comme responsable diocésain 
de pastorale liturgique et sacramentelle – dans une situation 
de dialogue intense avec l’évêque et avec plusieurs confrères 
prêtres. Il s’agissait de chercher à servir, selon nos missions 
et pour notre part, la charité pastorale du Christ afin qu’elle 
continue d’être dispensée à un peuple dispersé. Il fallait envi-
sager des mises en œuvre, sur des critères sûrs, tout en étant 
en capacité d’en assumer les limites et les biais. Je me trouvais 
ainsi témoin de surprises, de questionnements, de paralysies, 
d’audaces mais aussi de fausses bonnes idées, de générosités 
qui pouvaient mal tourner. Il s’agissait alors de discerner sui-
vant les diverses situations qui s’offraient à nous. En voici une 
typologie instinctive, exagérée et non exhaustive :

• Ceux qui baissaient le rideau en attendant des jours meil-
leurs, laissant chacun se raccrocher à son poste de radio, à 
la télévision catholique, à sa revue qui permet de suivre la 
messe… qui n’avait pas lieu. Ceux-là passaient en « pilo-
tage automatique ».

• Ceux qui en venaient à rendre leurs paroissiens dépendant 
de leur piété personnelle. Ils n’étaient alors ni devant, ni au 
milieu ni même derrière le troupeau... mais derrière un écran 
à sens unique. Ils se trouvaient dans une posture qu’une 
théologie de l’alliance, une ecclésiologie de communion, ou 
une « participatio actuosa » ont du mal à habiter de manière 
satisfaisante. Ceux-là prenaient éventuellement le risque de 
finir dans un bêtisier mais aussi, plus positivement, pouvaient 
contribuer à des conversions de personnes soit situées près 
de chez eux, soit plus lointaines à travers leur adresse I.P.

• Ceux qui cherchaient des solutions satisfaisantes avec 
l’aide des responsables paroissiaux. Ils mettaient en 
place des propositions, via une ligne éditoriale choisie 
et assumée, sans nécessairement offrir de visage exclusif 
à une caméra, sans exclure non plus de donner à voir et 
d’inviter à se joindre à « quelque chose ». Ceux-là ris-
quaient de se fatiguer, de ne pas faire le poids en nombre 
de vues sur Youtube!1. Ils risquaient des tensions entre 

1. Marque déposée.

LA MAISON-DIEU, 30686

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   86 02/12/2021   14:25:48



eux, des débats vifs, mais aussi l’enrichissement d’une 
collaboration inouïe.

• Ceux, enfin, qui développèrent, lors du second confi-
nement moins restrictif, les possibilités de communion 
sacramentelle. Avec le risque, soit d’aller vers une 
« uberisation » de la communion eucharistique, soit de 
transformer la procession de communion habituelle du 
dimanche en file d’attente devant le tabernacle... lieu 
du Seigneur confiné. Les uns refusaient d’ouvrir ces pos-
sibilités, d’autres les présentaient de manière exclusive et 
certains les indiquaient parmi plusieurs modalités.

Ces options – et toutes les nuances que l’on peut ajouter – 
pouvaient être mises en œuvre ad experimentum, telles quelles 
ou dans une sorte de version dégradée.

La situation inédite s’appuyait sur l’outil numérique qui rend 
compte aussi bien du particulier que de l’universel, dans une 
neutralité feinte. Ce dernier offre, en effet, le même espace 
au charismatique comme à l’institutionnel, reléguant au second 
plan le mandat et la légitimité.
Ceux qui bâtissaient, malgré tout, un itinéraire – ou le pont de 

fortune par-dessus les vagues épidémiques – ont surtout pensé 
à l’activité liturgique de l’Église. Ainsi, le choix s’est porté 
quasi exclusivement sur la dimension sacerdotale de l’existence 
chrétienne, avec le risque d’abandonner la dimension prophé-
tique aux réseaux sociaux et de circonscrire la dimension royale 
(diaconale) aux courses faites pour le voisin. Cela n’est guère 
étonnant car nous avons vivement conscience qu’en de nom-
breux lieux, les dimensions « royales » et « prophétiques » de 
l’existence chrétienne sont déjà très sécularisées et individua-
lisées. Malgré cela, il faut rendre grâce pour tant d’actions et 
de paroles caritatives posées par des communautés ad extra 
comme ad intra. Par ailleurs, il faut aussi reconnaître que les 
restrictions des libertés mettaient plus particulièrement en dif-
ficulté la vie liturgique.

S’il y a bien un itinéraire, et pour prendre une image, nous 
sommes passés de la carte routière au GPS ! Ce n’est pas qu’un 
saut technique, c’est une posture différente, une autre façon de 
conduire, d’être guidé, de penser un rythme ; c’est une somme 
d’interdépendances inattendues, de biais non envisagés. Pour 

LA LITURGIE, UN ITINÉRAIRE 87

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   87 02/12/2021   14:25:49



éviter les voies sans issues (ou s’en dégager) il faut prendre 
un peu de hauteur, regarder plus largement et peut être plus 
posément avec l’outillage disponible. Parmi ces recours, il y les 
services diocésains de pastorale liturgique et sacramentelle, qui 
ont pu apparaître comme des sortes de « bison futé » !

La pertinence de l’office de liturgie

Rendre compte de nos choix, les fonder, les questionner, les 
confronter aux !otes doctrinales et pastorales des rituels, était 
et demeure un service précieux que peuvent rendre les offices 
de liturgie de nos diocèses. Cette relecture ne sera possible et 
fructueuse que si elle se fait en lien avec un certain habitus de 
la vie du presbyterium.
Avec la longue histoire de l’Église, nous ne sommes pas sans 

ressources théologiques, liturgiques et spirituelles. Cependant, 
ce que nous vivions, gérions, et célébrions parfois, de manière 
exceptionnelle, est devenu durant cette crise non pas la norme 
mais l’unique modalité. Un peu comme les malades qui sont 
empêchés de participer à un rassemblement, de rencontrer un 
prêtre, ou de faire du bien auprès d’autres, etc.
Pendant de longues semaines, dans les dialogues avec les 

confrères par téléphone, dans la recherche et la construction des 
propositions, la politique diocésaine recommandait :

–  « Vous êtes confiné seul : joignez-vous à telle radio, 
à telle ressource » (et nous avions fait le choix de cer-
taines retransmissions ou d’orienter vers des propositions 
précises, avec une certaine assise institutionnelle, dont 
 certains « directs »).

–  « Vous êtes confinés à plusieurs : autant que possible célé-
brez ensemble. » Pour cela nous avons disposé des res-
sources simples sur le site du diocèse (sans vidéo), qui 
respectent l’éventuelle pudeur sur les questions religieuses, 
des ressources qui n’exigeaient pas de longues prépara-
tions ou un mode d’emploi sophistiqué. Le point d’atten-
tion était simple : être rattaché à d’autres ; trouver une 
modalité pour percevoir le lien dans la prière. Souvent au 
titre de la célébration proposée était accolé le sous-titre : 
« célébrer chez soi en communion avec l’Église ».

LA MAISON-DIEU, 30688

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   88 02/12/2021   14:25:49



Il y a eu aussi la prière présidée par le Pape place Saint-Pierre 
pour la fête de l’Annonciation, et dans une moindre mesure, la 
proposition du 8 décembre. Au niveau diocésain, nous avions 
pris l’option d’une retransmission en direct de la messe chris-
male – choix qui n’a pas été simple – et de la messe du jour de 
Pâques. Il y a eu d’autres retransmissions de messes en direct 
mais qui n’ont pas été proposées aux diocésains avec la même 
insistance. C’était une façon de se maintenir dans un équi-
libre entre communauté diocésaine et communauté locale, une 
manière de ne pas empêcher les initiatives paroissiales légitimes 
mais aussi de soutenir ceux qui étaient passés en « pilotage 
automatique ». Pour les dimanches et les jours de la semaine 
sainte, les propositions diocésaines contenaient un temps spé-
cifique de célébration chez soi mais aussi une prière de béné-
diction avant les repas du dimanche et une brève proposition 
pour un autre moment de prière. Le lectionnaire dominical, la 
liturgie des Heures et des éléments du Missel romain furent les 
principales sources. Nous avions fait enregistrer par des per-
sonnes depuis chez elles quelques chants avec un piano ou une 
guitare ; des voix du diocèse que certains pouvaient reconnaître, 
devenaient comme une invitation à y joindre la sienne. Il n’était 
pas nécessaire d’activer le bouton lecture ; ceux qui le sou-
haitaient pouvaient aussi chanter… seuls. Ces fichiers audios 
évitaient les sites de vidéos, avec leurs pubs, les enchaînements 
sur d’autres vidéos et toutes les images de clips ou de montages 
qui viennent parasiter ou empêcher tout recueillement ou qui 
obligent à changer de « page », faisant alors courir le risque 
de nous extraire de l’espace de célébration. La présentation en 
ligne s’accompagnait d’un visuel simple provenant du patri-
moine diocésain ou d’éléments que chacun pouvait trouver chez 
lui. Il n’était pas nécessaire d’imprimer des pages pour prier et 
habiter la célébration proposée.

Il faut reconnaître que dans de nombreuses familles ou colo-
cations, le choix fut de mettre l’ordinateur au milieu du coin-
prière (avec une croix d’un côté, une bougie de l’autre et la 
Bible ou un « missel » si possible) et de se joindre à la prière, 
soit en silence dans le canapé, soit par des postures, des paroles 
et des chants. Il y a aussi eu des cheminements dans la façon 
d’investir les modalités proposées. L’ingéniosité pastorale, la 
persévérance de ceux qui continuaient de bâtir et de déployer 
l’itinéraire liturgique ont trouvé un écho essentiellement auprès 

LA LITURGIE, UN ITINÉRAIRE 89

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   89 02/12/2021   14:25:49



de ceux qui étaient disposés à les accueillir. Pour reprendre 
l’image de la circulation, non seulement nous sommes passés 
de la carte au GPS, mais nous avons aussi perçu que les uns 
avaient le permis de conduire sans pour autant l’utiliser, que 
d’autres s’improvisaient très bien « conducteur du dimanche » 
et enfin que beaucoup voulaient bien monter à bord si un 
tiers conduisait ! Une partie de nos propositions relevait de la 
conduite accompagnée. Combien n’ont pas cliqué sur le site 
de leur paroisse ou du diocèse ? Combien le site du Service 
national de la pastorale liturgique et sacramentelle (SNPLS) 
a-t-il connu de consultations ? Certes, quelques-uns ont décou-
vert des propositions en ligne (textes, vidéos, sons) ou à la 
radio, mais combien n’ayant pas d’abonnement à une revue, 
pas d’internet et pas forcément l’idée de chercher, ont vécu 
une terrible aridité ? Font-ils partie de ce pourcentage – loin 
d’être insignifiant – dont on constate qu’il ne semble plus là le 
dimanche ou pas encore de retour… avec l’aveu terrible – sur-
tout en ville – que nous n’arrivons pas toujours à mettre un 
visage ou un nom sur une large part de ces absents, ceux que 
la crise a mis... sur l’aire de repos.

Alors, qui parcourt l’itinéraire ?

La réalité quasi non-énoncée, la personne non-présentée et qui 
est apparue à la fois comme la merveille et dans le plus grand 
flou… c’est l’Église. Le long détour descriptif qui précède nous 
permet de sentir celle qui est là dans ces balbutiements, et qui est 
aussi éprouvée. Lorsque nous parlons d’itinéraire, c’est elle que 
nous nommons implicitement : l’Église du Christ. Cette Église 
que Louis-Marie Chauvet présente comme un « pré-texte!2 » au 
sens d’une réalité qui précède et supporte, d’une présence en 
filigrane, opérante avant d’être expliquée voir même désignée.
L’Église est-elle d’abord un corps qui encadre et régule ou 

bien un corps qui engendre ? Loin de s’opposer, ces deux pos-
tures participent d’une même réalité, mais il y a nécessité d’un 
discernement. Pour autant, lorsqu’on privilégie la grâce qui 
advient plutôt que l’organisation de pouvoirs, la pensée ecclé-
siologique s’en trouve élargie, et l’articulation entre sacerdoce 
ministériel et sacerdoce commun est rendue plus dynamique. 

2. Louis-Marie CHAUVET, Symbole et sacrement. Paris, Éd. du Cerf, 
« Cogitation Fidei », 1987, p. 168.

LA MAISON-DIEU, 30690

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   90 02/12/2021   14:25:49



Il y a peut-être un « corps » à « discerner » pour reprendre les 
mots de l’apôtre Paul dans la lettre aux Corinthiens!3. Il y a 
sans doute à mieux comprendre l’équipage des apôtres dans 
la barque avec Jésus (Mc 4, 35ss) et à consentir à sa Parole 
pour mieux faire face à la tempête!4. La réalité théandrique 
de l’Église ne se perçoit bien que de manière mystagogique. 
N’est-il pas intéressant de remarquer que, lorsque l’Église est 
empêchée d’être visiblement l’ecclesia, elle est – d’une certaine 
manière – empêchée de poser une partie des gestes visibles par 
lesquels l’Invisible nous façonne au sein d’un même corps ? 
N’est-elle pas ce corps vivant qui cherche à proposer d’une 
manière accessible les moyens de l’unité avec Dieu et de l’unité 
du genre humain ? L’Église ne se découvre-t-elle pas elle-même 
comme cette embarcation précaire et par là même ne peut-elle 
pas servir le monde ? La prise de parole de François adressée 
aux croyants depuis la place Saint-Pierre peut se décliner dans 
l’encyclique!5 « Tous frères » !

La considération de ce qui constitue l’Église du Christ et 
une perception large de la sacramentalité sont, selon nous, ce 
qui constitue la clé d’une juste posture et d’une saine façon 
d’habiter les contingences, de chercher et vérifier paisiblement 
une large part de nos dispositifs, de comprendre positivement 
toute la réglementation qui s’est mise en place et de proposer 
des liturgies diocésaines, paroissiales, à domicile – sans oublier 
les familles spirituelles qui ont leurs propres ressources. Il ne 
s’agissait pas de proposer des fiches (qui parfois ressemblaient 
à de véritables encyclopédies !) à des personnes « incapables 
de prier » mais de les offrir à un corps empêché de se réunir.

En ces quelques mots, et dans la façon de les poser, aussi 
surprenant que cela puisse paraître, il nous semble, que la 
crise sanitaire conforte l’Église catholique dans sa perception 
d’elle-même et de ce que la liturgie est à juste titre « consi-
dérée comme l’exercice de la fonction sacerdotale de Jésus 
Christ, exercice en lequel le culte public intégral est exercé par 
le Corps mystique de Jésus-Christ, c’est à dire par le Chef et 

3. 1 Co 11, 29.
4. Cf. Pape FRANÇOIS, discours du 27 mars 2020.
5. Pape FRANÇOIS, Encyclique Fratelli tutti. Sur la fraternité et l’amitié 

sociale, Bayard Éditions – Mame – Éd. du Cerf, « Documents d’Église », 
2020.

LA LITURGIE, UN ITINÉRAIRE 91

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   91 02/12/2021   14:25:49



par ses membres!6. » La liturgie est un itinéraire, parcouru par 
les disciples-missionnaires. Il s’agissait, dans la mesure du pos-
sible, d’œuvrer pour que nos liturgies participent de la liturgie 
pérégrinante de l’Église même si celle-ci pouvait apparaître 
imparfaite (au sens de non totalement déployée), à l’image de 
la liturgie vécue en famille, Église domestique, où s’exprime un 
lien de participation bien que toutes les composantes de l’Église 
ne s’y trouvent pas. La recherche, les essais, les mises en œuvre 
liturgiques, contribuent à découvrir cet implicite de l’Église. Ce 
que nous vivons, décrivons et questionnons de la liturgie en 
temps de crise met à jour le pré-texte qu’est l’Église, un peu 
comme Sacrosanctum concilium 2 pose l’ensemble des jalons 
de ce qu’énoncera Lumen gentium 1 sur l’Église.

L’itinéraire liturgique à pour sujet le « nous » ecclésial en 
lequel chacun se glisse et en lequel chacun parvient à lui-même. 
Puisqu’il y a un itinéraire c’est qu’il y a certes des voyageurs, 
mais il y a aussi un déplacement…

Quel chemin ?

« Déjà là et pas encore »

De là où nous sommes, à là où il nous précède ! L’itinéraire 
vers la gloire se vit par la grâce de l’Esprit Saint et par les sacre-
ments afin de nous conduire au Christ qui nous précède dans 
la gloire et qui siège auprès du Père. C’est donc appelés vers la 
fin que nous découvrons en nos existences un commencement 
et, certainement, des commencements. C’est en vue de la vic-
toire que nous courrons. « Si je cours ce n’est pas sans fixer 
le but!7 » écrit l’apôtre Paul. Nous sommes tendus vers la fin, 
confessant la victoire du Christ et nous y ajustant, la déployant 
en nous par grâce. Ce « déjà là et pas encore », propre à la 
condition chrétienne, contribue à ce que l’Église – dans sa 
liturgie – semble très préoccupée des commencements.
La vive conscience eschatologique est-elle, cependant, si 

présente à la perception du peuple de Dieu ? La liturgie est 
une expérience, certes, de participation à l’œuvre de Dieu, mais 

6. Sacrosanctum concilium 7.
7. 1 Co 9, 26a.

LA MAISON-DIEU, 30692

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   92 02/12/2021   14:25:49



aussi un avant-goût, les arrhes d’un Royaume qui n’est pas 
encore achevé. Pour reprendre Edward Schillebeeckx, « la vie 
chrétienne est un Avent, une attente, une marche au-devant, non 
encore la pleine rencontre. Le christianisme est la religion du 
Maranatha!8 ». Cette réalité est peut-être la source d’une frustra-
tion, une clé pour comprendre le désir assez régulier d’en faire 
toujours plus dans le déploiement liturgique. Et cette incomplé-
tude, beaucoup l’ont perçue plus fortement encore, depuis leur 
lieu confiné, et tout particulièrement dans l’absence de partici-
pation à la célébration des sacrements.

La difficile incomplétude

Ne vivons-nous pas les liturgies comme si le don total et le 
déploiement du tout devaient être concomitants ? N’est-ce pas 
ainsi qu’il faut entendre certaines modes, par exemple dans la 
célébration de la confirmation, du mariage ou de l’ordre, où 
nous assistons à des demandes qui parviendraient presque à 
éclipser la solennité de la veillée pascale ? On veut ajouter, 
compléter, remplir, plus que déployer. Nos liturgies post-
confinement avec leur lot de restrictions et de prudence nous 
aident peut-être à revisiter la « noble simplicité » dont parle le 
Concile!9. C’est dans la célébration des funérailles que cela est 
peut-être le plus sensible. Je formule l’hypothèse que les cir-
constances participent au fait que la dimension eschatologique 
est moins « masquée » par la dimension d’hommage au défunt 
si souvent prégnante.
N’avons-nous pas assisté ces dernières années à une infla-

tion de la liturgie du mariage ? Ainsi, il devient-il courant chez 
les plus fervents, de solliciter par un chant avant l’échange des 
consentements, une invocation explicite à l’Esprit Saint. On 
y constate aussi l’introduction d’une litanie des saints et par-
fois celle d’un ou deux chants d’action de grâce qui viennent 
s’ajouter au processionnal de communion. C’est aussi le cas à 
des ordinations. Il n’est pas rare qu’une hymne à un saint et un 
chant d’envoi viennent clore la célébration… pour éviter que 
l’on reste sur sa faim, pour laisser envisager que tout a été fait, 
avec le risque de laisser penser qu’il n’y a plus rien à attendre 

8. Edward SCHILLEBEECKX, Le Christ sacrement de la rencontre de Dieu, 
Paris, Éd. du Cerf, « Lex Orandi » 31, p. 52.

9. Sacrosanctum concilium 34.

LA LITURGIE, UN ITINÉRAIRE 93

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   93 02/12/2021   14:25:49



ou espérer. La délicatesse du chant, de la musique et du silence 
participe normalement de ce « déjà là et pas encore », de cette 
démarche pérégrinante. Cette dimension eschatologique de la 
liturgie chrétienne ouvre la perspective et donne son relief à 
notre existence de pèlerin. L’habitation de l’espace liturgique et 
de ses perspectives y contribuent. Malheureusement, en bien des 
occasions la perspective de la gloire disparaît au profit d’un écran 
géant – qui remplit des espaces vides signifiants –, sur lequel 
sont projetés des moments de liturgie pas toujours signifiants, tel 
le lavabo, par exemple. Comment nos projections viennent-elles 
garder et honorer l’aspect non seulement illustratif mais iconique 
et symbolique des images, des vitraux – cette matière traversée 
par la lumière ? Comment nos liturgies en « visio », où tout se 
donne à voir, contribuent-elle à désigner, accueillir et désirer 
l’invisible ? Tout montrer ne donne pas forcément à voir !

On voudrait, systématiquement, que la liturgie nous rassasie… 
mais sommes-nous rassasiés de la même façon au sens physique 
et au sens métaphysique ? Quel est le statut du « plein » ? Rece-
voir la grâce n’épuise pas la grâce et n’encombre pas, mais 
dispose à recevoir de nouveau et peut être même … davantage. 
La liturgie ne contribue-t-elle pas à creuser en nous le désir ?
Que nous soyons privés de rassemblements ou qu’ils soient 

autorisés, il y a un sentiment d’incomplétude, une sorte de 
manque douloureux. La fin de nos liturgies, si l’on se fie aux 
livres liturgiques, est peu déployée et l’on voit, en de nombreux 
lieux, s’ajouter quelques propositions. Certaines revues litur-
giques abondent désormais en chants d’envoi. Comme si nos 
liturgies semblaient ne pas répondre au désir de tout avoir. Elles 
nous semblent davantage préoccupées des commencements (et 
moins de la fin), d’initier, de continuer plutôt que de clore. 
Aussi, je formule la proposition que la liturgie et les sacrements 
ne constituent pas tant une « force de résistance » (notamment 
en temps de crise) qu’une potentialité de résilience. Observons 
dans un rapide sondage comment nos livres liturgiques semblent 
peu préoccupés de la fin mais réellement soucieux des débuts.

Les commencements

• Le baptême des petits enfants, s’il a un accueil déployé, 
comporte une entrée solennelle (par l’ouverture de la 

LA MAISON-DIEU, 30694

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   94 02/12/2021   14:25:49



porte) au nom de l’entrée de l’enfant dans l’Église mais 
aussi au nom d’une entrée pour avoir part à la vie éter-
nelle. Le rituel ne propose pas de lieu spécifique pour la 
fin de la célébration ; on s’arrête à l’autel... même si dans 
la pratique on va souvent jusqu’à la statue de la Vierge 
(ainsi que l’évoque le rituel, selon les coutumes locales). 
Pour être plus exact, l’itinéraire liturgique nous conduit 
jusqu’à l’autel. Faut-il raccompagner jusqu’à la porte ? Le 
commencement est sans fin, la fin de l’action liturgique 
participe du commencement existentiel.

• L’initiation chrétienne des adultes donne lieu à un com-
mencement très déployé, à une ritualisation abondante des 
commencements et des étapes jusqu’au bain baptismal, 
l’onction et le banquet eucharistique.

• L’expérience des jubilés a mis sous nos yeux des débuts 
solennels. La célébration se déroule avec l’acte liturgique 
d’ouverture d’une porte, par le franchissement d’un seuil, 
par l’accessibilité à un espace transitionnel. À l’issue d’un 
jubilé on rend grâce, mais on ne ferme jamais publique-
ment et liturgiquement la porte. Le jubilé de la miséri-
corde est terminé mais la miséricorde n’a pas fermé la 
porte ! La fin liturgique d’un jubilé se présente comme 
une louange et une exhortation à poursuivre ce qui a com-
mencé à se dérouler.

• Le rituel du mariage sollicite un accueil déployé. Il est 
vrai que le Rituel indique aussi de longues bénédictions 
finales. Mais, si le ministre ordonné prend soin d’ac-
cueillir les fiancés à l’entrée de l’église (avec une réelle 
amplification), il ne lui est pas indiqué de raccompagner 
les mariés ! Il reste avec le sacristain et le chantre près 
de l’autel à regarder les mariés partir unis.

• Le sacrement de la réconciliation dans ses mises en œuvre 
habituelles a plus de difficulté à déployer l’itinéraire qui 
le constitue. Mais nous percevons bien qu’il manifeste sa 
fructuosité dans une vie eucharistique (dont la communion 
sacramentelle retrouvée participe au plus haut point). Cela 
est vrai non seulement pour le pénitent réconcilié mais 
aussi pour toute la sainte Église des pécheurs. Comme son 
Seigneur, l’Église est préoccupée que se vive un nouveau 
commencement.

• Le rituel des sacrements pour les malades, dispose de 
diverses portes et offre des combinaisons multiples.

LA LITURGIE, UN ITINÉRAIRE 95

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   95 02/12/2021   14:25:49



• Le rituel des funérailles chrétiennes, en écho à celui du 
baptême, développe aussi cette entrée dans le bâtiment 
qui par analogie fait désirer l’entrée dans le Royaume en 
associant à la résurrection du Christ. Mais s’il y a du sens 
à déposer le cercueil devant l’autel, on perçoit bien que 
la sortie réelle n’est pas vraiment par la porte... Elle est 
la sortie pratique vers la prochaine station et on proces-
sionne avec le cercueil au nom de ce pèlerinage vers le 
lieu liturgique suivant. La sortie réelle, ne se trouve-t-elle 
pas dans le vitrail au centre de l’abside, vers cet orient 
eschatologique ? On chemine bien dans cette direction en 
étant associé aux sacrements de la Pâque.

• La célébration de l’eucharistie a ceci d’étonnant qu’on met 
quasiment vingt-cinq minutes, en semaine, avant d’arriver 
à la communion sacramentelle et moins de cinq minutes 
après... on se retrouve dehors, à la superette ! Dans la 
Présentation générale du Missel romain, les rites de 
conclusion sont présents en un seul numéro : le 90. Pour 
autant, la liturgie eucharistique nécessite dix-huit numéros 
(72-89), celle de la liturgie de la Parole s’étend sur seize 
numéros (55 à 71) et les rites initiaux neuf numéros (46 
à 54). La procession d’entrée des ministres est indiquée, 
mais les rites de conclusion prévoient l’envoi du peuple 
puis le baiser de l’autel.

• Dans le Cérémonial des évêques!10 la sortie est indi-
quée. Elle ne semble avoir qu’une destination pratique : 
« retournez là où vous avez laissé les affaires ». On voit 
se développer en certaines grandes occasions une proces-
sion de sortie dont la destination est en fait la place, le 
parvis, le lieu public. La raison tient sans doute à la taille 
de la sacristie, mais témoigne aussi du souci de conclure 
la célébration de manière belle et orchestrée – sur un lieu 
public – ce qui d’après les livres liturgiques ne se termine 
pas vraiment.

Ce sentiment d’incomplétude qu’une société consumériste 
éveille et satisfait, la liturgie semble ne pas vouloir le com-
bler. Sacrosanctum concilium 8 consonne fortement avec cette 
existence pérégrinante vers la gloire, dans l’incomplétude du 
présent :

10. Cérémonial des évêques, Paris, Desclée/Mame, 1999, n° 170.

LA MAISON-DIEU, 30696

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   96 02/12/2021   14:25:49



Dans la liturgie terrestre nous participons par un avant-goût à 
cette liturgie céleste qui se célèbre dans la sainte cité de Jéru-
salem à laquelle nous tendons comme des voyageurs, où le Christ 
siège à la droite de Dieu comme ministre du sanctuaire et vrai 
tabernacle […] nous chantons au Seigneur l’hymne de gloire […] 
nous attendons comme Sauveur notre Seigneur Jésus-Christ jusqu’à 
ce que lui-même se manifeste, lui qui est notre vie, et alors nous 
serons manifestés avec lui dans la gloire.

Certes il y a une dispersion à vivre à la fin des célébrations 
à l’issue des rites, mais on perçoit qu’en fait, un jour il faudra 
rester ensemble autour de l’autel. Tant que ce jour n’est pas 
venu, on se disperse. Cet être-ensemble de l’Église, ce déjà là 
et pas encore des mystères disent, rythment, et déploient cet 
itinéraire. Selon les célèbres mots de Grégoire de Nysse, nous 
pourrions dire que cet itinéraire « ne s’arrête jamais d’aller de 
commencement en commencement par des commencements qui 
n’ont jamais de fin!11 ».

Étant curé de paroisse, un petit récit conclusif permettra de 
contenir en une phrase l’ensemble du propos de cette contri-
bution. Pendant le premier confinement, on m’a signalé une 
dame qui allait fêter ses cents ans. On me prie de lui écrire 
une lettre ou une carte… tout en m’indiquant qu’elle ne voit... 
plus bien. Je me suis demandé s’il n’y avait pas quelque 
chose de plus adapté... il faut bien s’adapter ! On m’a suggéré 
« téléphonez-lui... mais je vous préviens…. elle entend haut ! » 
J’ai donc proposé d’aller la voir et de lui apporter la commu-
nion le jour de ses cent ans. Mon attestation dans une poche, 
le rituel dans l’autre, mon masque sur le visage et la custode 
sur le cœur, je suis allé chez elle en visitation. Nous avons 
suivi le rituel de la communion pour les malades (comme si 
avoir 100 ans était une maladie). Avant de communier elle a 
tenu à faire une mise au point : « Monsieur le curé, c’est très 
gentil de venir me voir, ça me rapproche de la paroisse, mais 
je tiens à vous dire que pour moi la communion ce n’est pas 
une récompense, c’est le pain de la route. »

Régis BOMPÉRIN

11. GRÉGOIRE DE NYSSE, VIIIe homélie sur le Cantique des cantiques 
(PG 44, 941).

LA LITURGIE, UN ITINÉRAIRE 97

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   97 02/12/2021   14:25:49



Résumé

De nombreuses initiatives ont été prises par les diocèses et les 
paroisses pour pallier le manque de liturgie durant les confine-
ments liés à la pandémie du Covid 19. Relisant son expérience 
de curé de paroisse et de responsable diocésain de pastorale 
liturgique et sacramentelle, l’auteur tente d’analyser comment 
elles ont permis à l’Église de continuer son chemin. Elle a pu 
ainsi se reconnaître elle-même comme corps, se reconnaître en 
chemin, avec ses faiblesses et ses difficultés, exerçant la fonc-
tion sacerdotale du Christ par sa liturgie. Un chemin qui est 
fait de commencements pour atteindre le Royaume achevé à la 
fin des temps, dans la tension eschatologique inhérente à la vie 
chrétienne. La crise vécue nous a peut-être permis de mesurer 
combien la liturgie, et l’Église elle-même, étaient marquées par 
leur propre incomplétude afin de nous conduire toujours davan-
tage à la vie éternelle, dans un Royaume – certes déjà là – mais 
pas encore achevé et vers lequel nous cheminons humblement.

LA MAISON-DIEU, 30698

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   98 02/12/2021   14:25:49



La Maison-Dieu 306, 2021/4, 99-114
Paul Min-Taeg HAN

VIE COMMUNAUTAIRE  
ET LITURGIE « DOMESTIQUE »   
DE CHRÉTIENS PERSÉCUTÉS

L’EXEMPLE DE LA CORÉE DU SUD

Chers professeurs, chers amis, je suis très honoré d’être invité 
à ce colloque comme intervenant. Je me sens plutôt comme 
un témoin, témoin en tant qu’ancien étudiant du Theologicum, 
et témoin en tant que théologien appartenant à cette commu-
nauté de chercheurs qui rendent un grand service à l’Église 
universelle.
Je dirai tout d’abord qu’il est très intéressant pour moi de 

voir les théologiens français s’intéresser, en ce temps de la crise 
pandémique, à l’histoire de l’Église de Corée, à la façon dont 
les chrétiens coréens ont mené leur vie de foi durant les persé-
cutions. L’intérêt porte en particulier sur la vie communautaire 
et la place de la liturgie dans leur pratique de foi. En effet, il 
y a une ressemblance, quoiqu’en apparence, entre ces chrétiens 
persécutés et nous qui vivons cette crise pandémique sans pré-
cédent. De part et d’autre, nous sommes tous empêchés de nous 
rassembler publiquement pour célébrer la messe ou pour faire 
des réunions.
En m’appuyant sur quelques travaux effectués par des his-

toriens de Corée, je vais essayer de répondre à cette question : 
comment ces communautés ont-elles vécu le temps des per-
sécutions ? Je vais centrer mon propos sur la façon dont ces 
chrétiens ont mené leur vie de foi ainsi que la place que la 

Paul Min-Taeg HA! est prêtre diocésain, docteur de l’Institut catho-
lique de Paris. Il est actuellement doyen et professeur de la faculté de 
théologie de l’Université catholique de Suwon (Corée du Sud). Il a 
publié La connaissance naturelle de Dieu chez Henri Bouillard, Cerf 
« Cerf-Patrimoine », 2016, 504.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   99 02/12/2021   14:25:49



liturgie y prenait. Avant cela, je vais vous présenter sous quel 
angle j’aborde cette question, c’est-à-dire ma problématique, 
qui se formulerait ainsi : comment la vie de la première Église 
en Corée éclaire-t-elle la vie ecclésiale dans la crise pandé-
mique actuelle, juste au moment où nous réfléchissons sur la 
synodalité de l’Église ?

Liturgie au défi de la synodalité de l’Église

L’Université catholique de Suwon, où je travaille comme 
Doyen de la faculté de théologie, est en train de préparer un 
colloque international sur la synodalité de l’Église qui aura lieu 
en mai 2022 (qui fut reporté à cause de la pandémie), invitant 
quelques spécialistes européens, en particulier les Pères Souletie 
et Gagey. Et voici la problématique du colloque que nous avons 
formulée ensemble :

Si la synodalité a toujours existé dans l’Église, car c’est sa 
nature constitutive, le Pape François en relance l’urgence dans 
le contexte de la modernité mondialisée. Le renouveau synodal 
passe par l’Église locale et ses instances de gouvernement dont le 
synode diocésain est un outil important qui demande une réflexion 
théologico-pastorale en amont et en aval de sa célébration.

Le groupe du séminaire du second cycle que j’ai dirigé 
le semestre dernier a abordé ce sujet avec intérêt et passion. 
Cependant, nous devions relever certains obstacles à la réali-
sation de la synodalité : séparation entre foi et vie, disjonction 
entre sacerdoce baptismal et sacerdoce des clercs, attitude pas-
sive des laïcs, cléricalisme leur attribuant très peu de rôle ou de 
place, etc. Nos soucis rejoignaient bien la remarque suivante du 
document de la Commission théologique internationale :

Il est donc nécessaire de surmonter les obstacles représentés par 
le manque de formation et d’espaces reconnus où les fidèles laïcs 
puissent s’exprimer et agir, ainsi que par une mentalité cléricale qui 
court le risque de les tenir en marge de la vie ecclésiale!1.

1. La synodalité dans la vie et dans la mission de l’Église, n. 73 : https://www.
vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_20180302_
sinodalita_fr.html (consulté le 25/10/2021).

LA MAISON-DIEU, 306100

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   100 02/12/2021   14:25:49



Après avoir abordé un certain nombre de concepts théolo-
giques sous-jacents à ce sujet, notre groupe s’est intéressé à 
l’histoire de l’Église de Corée qui a connu un rôle important des 
laïcs dans sa fondation et dans son développement durant les 
persécutions. Nous nous demandions comment la synodalité de 
l’Église, ainsi que le sensus fidei et le sacerdoce baptismal des 
laïcs, se réalisaient dans cette Église au temps des persécutions 
qui ont duré presqu’un siècle, où ils devaient mener leur vie 
de foi sans prêtre.
Nous ne pouvons traiter cette question sans considérer 

la crise pandémique que nous sommes en train de traverser. 
Cette crise, comme d’autres, révèle la force de faire ressortir 
les problèmes qui existaient déjà dans notre Église, et qui sont 
longtemps restés insaisissables. Certains théologiens coréens, 
à partir de la discussion liturgique sur la sacramentalité de 
la « messe diffusée », relèvent « le problème de la vie de foi 
trop centrée sur les sacrements et la liturgie », problème lié à 
une « pastorale qui fut quasiment paralysée durant la période 
de confinement!2 ». Au lieu de suivre cet avis qui prononce un 
jugement trop rapide sur la liturgie et la pastorale en Corée, je 
verrai plutôt le problème sous l’angle de la disjonction entre la 
foi et la vie, qui y est sous-jacent. Ce problème concerne aussi 
la liturgie qui reste souvent isolée de la vie des laïcs sans y 
pénétrer. Il s’agit bien de la relation entre la liturgie et la vie, 
ou en termes classiques, entre lex orandi, lex credendi et lex 
vivendi, qui s’avère urgente au miroir de la crise pandémique.

Dans ce questionnement, je me demande si le problème ne 
relève pas d’un certain cléricalisme qui, marqué par la distinc-
tion rigide entre Église enseignante et Église enseignée, consi-
dère l’évangélisation dans la seule direction allant « d’en haut 
vers le bas », en laissant ainsi les laïcs en marge de la vie 
ecclésiale. Ici, on considère la vie concrète des laïcs comme un 
« lieu de réalisation ou d’application » d’une vérité qui serait 
préétablie sans rapport intrinsèque et concret avec leur vie. Or, 
celle-ci n’est pas simplement un lieu d’application d’une vérité 
qui s’imposerait d’en haut, mais le lieu même où l’Esprit Saint 

2. Cf. Jeong HEE-WAN, « Faith in the Era of Corona Virus – From a Reli-
gious Sociological et Ecclesiological Perspective », On Church’s Diagnosis for 
the Corona Virus Crisis and On Seeking the Pastoral Directions in the Post-
Corona Era, Documents recueillis pour le « 11e Academic Symposium of East 
Asia Evangelization Center », East Asia Evangelization Center, 2020, p. 141.

 VIE COMMUNAUTAIRE ET LITURGIE « DOMESTIQUE »… 101

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   101 02/12/2021   14:25:49



travaille avant même l’arrivée des missionnaires. Elle n’est pas 
un simple objet à instruire ou à rectifier, mais le lieu de la 
réponse de foi par les laïcs à l’égard de l’action divine. Il faudra 
donc, pour surmonter le problème de la disjonction entre liturgie 
et vie, renverser la direction qui allait « d’en haut vers le bas », 
pour aller « d’en bas vers le haut ». Il s’agira là de privilégier 
la vie historique et concrète des laïcs, et d’y discerner l’action 
de Dieu. On le verra, c’est ce que les prêtres missionnaires ont 
fait voir lors de leur visite pastorale durant les persécutions 
en Corée. Dans cette perspective, je vous invite à revisiter les 
communautés chrétiennes persécutées en Corée et les activités 
pastorales des missionnaires durant un siècle de persécutions.

Brève histoire de l’Église de Corée  
au temps des persécutions

L’Église de Corée a vécu une longue période de persécutions, 
dont on compte quatre grandes vagues : 1801, 1839, 1846 et 
1866. Depuis le baptême du premier chrétien coréen, Pierre 
Yi Seung-hun, en 1784, jusqu’à la dernière grande persécution 
en 1866 qui fit au moins huit mille martyrs, une vingtaine de 
prêtres missionnaires ont exercé leur ministère en Corée. L’his-
toire de cette Église est marquée, comme ailleurs en particulier 
en Asie, par les persécutions qui ont duré presque cent ans, 
depuis sa fondation vers 1784 jusqu’au Traité sur l’établisse-
ment des relations diplomatiques entre la Corée et la France en 
1886. Nous y voyons se succéder des persécutions sanglantes, 
des tentatives d’introduire des missionnaires et des efforts de 
rétablissement de l’Église!3.
L’Église de Corée est connue pour sa naissance originale : 

elle a commencé par certains lettrés coréens sans missionnaires. 

3. Pour cette histoire, je me suis référé principalement à cinq volumes, sur-
tout les trois premiers, de L’histoire de l’Église de Corée, publiée en coréen 
entre 2009 et 2014, par l’Institut de recherche de l’histoire de l’Église de 
Corée (The Research Foundation of Korean Church History). On pourra 
se référer entre autres à : MISSIONS ÉTRANGÈRES DE PARIS, Lumière sur la 
Corée. Les 103 martyrs, Paris, Fayard, 1984 ; THE RESEARCH FOUNDATION 
OF KOREAN CHURCH HISTORY, Inside the Catholic Church of Korea, The 
Research Foundation of Korean Church History, 2010 ; Gilles REITHINGER, 
Vingt-Trois Saints pour l’Asie. Les martyrs des Missions étrangères de Paris, 
CLD Éditions, 2010, p. 140-198.

LA MAISON-DIEU, 306102

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   102 02/12/2021   14:25:49



Ce sont ces lettrés confucéens qui, au cours de leur études des 
sciences occidentales transmises par la Chine, ont découvert la 
foi chrétienne, et envoyé l’un d’eux à Pékin pour se renseigner 
davantage sur cette religion. C’est Pierre Yi Seung-hun qui fut 
baptisé durant ce séjour à Pékin en 1784, et ce fut le premier 
chrétien de Corée. Après ce voyage important, qui lui a permis 
d’apporter des livres chrétiens écrits en chinois, Pierre Yi bap-
tisa ses compagnons, et c’est ainsi que des rassemblements 
 proprement « chrétiens » ont commencé à avoir lieu.
Mais que fait-on quand il n’y a pas de prêtre ? Ces néo-

phytes, ignorant complètement la tradition de l’Église, ont 
eu l’idée d’élire « prêtres » certains personnages importants 
pour administrer les sacrements, système qu’on appelle une 
« pseudo-hiérarchie ». Dix personnes, reconnues pour leur 
piété, connaissance doctrinale et prestige moral, ont exercé 
ainsi la célébration eucharistique, le sacrement de confirmation 
et écouté les confessions. Ce système de pseudo-hiérarchie a 
connu un grand « succès » : on comptait déjà mille fidèles en 
1789. Mais peu après sa mise en œuvre (entre automne 1786 
et printemps 1787), il dut s’arrêter lorsqu’un fidèle dont le nom 
est inconnu a pris conscience de l’illégitimité de cette pratique, 
sachant que seul celui qui a reçu le « caractère », marque spiri-
tuelle, lors de l’ordination sacerdotale, peut sanctifier le corps 
du Christ, et qu’il n’est pas permis de modifier arbitrairement 
les rituels. Ce groupe de néophytes a donc envoyé un délégué, 
Paul Yun, pour transmettre une lettre officielle à l’évêque 
de Pékin, et Mgr Govéa leur a répondu par une lettre avec de 
brèves consignes à suivre en l’absence de prêtres. À partir de ce 
moment-là, ces chrétiens privés de sacrements ont envoyé des 
lettres pour demander d’envoyer des prêtres pour la vie sacra-
mentelle. Cette communication fut aussi l’occasion pour ces 
chrétiens coréens d’apprendre que l’Église catholique interdisait 
strictement le culte des ancêtres, ce qui était le premier motif 
de la persécution dans ce pays marqué par le confucianisme.

La persécution de 1791 a marqué un brutal coup d’arrêt à ce 
premier développement de l’Église naissante. Elle a une impor-
tance particulière : causée par l’interdiction du culte des ancêtres 
(deux chrétiens ont refusé ce culte en brûlant leur tablette ances-
trale et cela a choqué le monde confucéen), elle fut l’occasion 
pour les lettrés confucéens, qui constituaient le premier groupe 
de chrétiens, de quitter l’Église, et ce sont des gens de classe 

 VIE COMMUNAUTAIRE ET LITURGIE « DOMESTIQUE »… 103

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   103 02/12/2021   14:25:49



moyenne ou basse qui sont alors entrés dans l’Église. Malgré 
la persécution, l’équipe responsable de cette Église a continué 
à envoyer des lettres demandant des missionnaires, et c’est le 
P. Jacques Chu, prêtre chinois, qui entra clandestinement dans 
le pays, fin 1794. Il administra les sacrements auprès des fidèles 
et rendit visite à quelques communautés en province. Il nomma 
certains personnages importants comme catéchistes, qu’on appelle 
Hoejang en coréen – qui signifie « responsable d’une organisa-
tion » – pour s’occuper de la vie des communautés, en particulier 
de la catéchèse et de la mission. Il encouragea également les per-
sonnes compétentes pour la traduction et la diffusion des livres 
de catéchismes et de prières. Il fonda enfin une organisation, le 
Myeongdo-hoe, pour la systématisation de la mission : son travail 
consistait à faire obtenir une connaissance solide de la doctrine 
de l’Église, et la diffuser aux incroyants. Ses activités pastorales 
entre fin 1794 et avril 1801 ont connu un grand succès : on comp-
tait dix mille chrétiens en 1800. Après le martyre du P. Chu en 
avril 1801, l’Église de Corée dut rester sans missionnaires pen-
dant longtemps, jusqu’à l’arrivée du P. Pacifique, un chinois, en 
1834. Cette période restait très aride pour les chrétiens. Mais elle 
leur permettait aussi de se disperser dans le pays, en se regrou-
pant dans des villages entre chrétiens, que les missionnaires appe-
laient « chrétientés ». On comptait, parmi les fidèles, un très petit 
nombre d’aristocrates, mais beaucoup de gens de classe moyenne 
et basse. La figure de cette Église avait bien changé.

Ensuite, le Pape Grégoire XVI créa en 1831 le vicariat aposto-
lique de Joseon (nom de la Corée à l’époque) à la demande des 
chrétiens de Corée. C’est la société des MEP (Missions Étran-
gères de Paris) qui a décidé de se charger de ces fidèles coréens, 
et le P. Pierre Maubant, originaire de Vassy, fut le premier à 
entrer dans ce pays en janvier 1836, Mgr Bruguière, le premier 
évêque, étant malheureusement décédé en route juste avant de 
traverser la frontière entre la Chine et la Corée. Le P. Maubant 
saisit tout de suite la situation de l’Église : on comptait entre 
six mille huit cents et neuf mille fidèles. Il rendit visite à dix-sept 
chrétientés pendant neuf mois, en donnant les sacrements. Le 
P. Chastan et Mgr Imbert étant entrés respectivement dans le 
pays en 1837, ces trois missionnaires ont commencé à rétablir 
l’Église alors ruinée par des persécutions sanglantes et par l’ab-
sence des prêtres. Ils ont administré les sacrements, nommé les 
« catéchistes », responsables des chrétientés, établi des règles de 

LA MAISON-DIEU, 306104

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   104 02/12/2021   14:25:49



la vie de foi, et fortifié l’organisation de l’Église. Ces règles de la 
vie de foi concernaient en particulier le baptême, le mariage, 
les funérailles, les rassemblements dominicaux et festifs, avec 
une description précise de l’organisation et la procédure des ras-
semblements. Grâce à leurs activités pastorales, on comptait dix 
mille chrétiens en 1839. Or, une persécution importante éclata 
la même année, bouleversant toute l’Église, et en provoquant de 
nombreux martyrs, ces trois prêtres missionnaires compris.
Les chrétiens durent attendre jusqu’à ce que le premier 

prêtre, André Kim, choisi et envoyé comme séminariste avec 
deux autres garçons par le P. Maubant en 1836, soit rentré 
dans le pays en 1845 avec Mgr Ferréol, évêque d’alors, et le 
P. Daveluy, futur évêque. Après le martyre du P. André Kim 
en 1846, le P. Thomas Choi, le deuxième prêtre coréen formé 
avec le P. André Kim, est rentré en 1849. Plusieurs autres sont 
entrés successivement : Mgr Berneux et les Pères Petit-Nicolas 
et Fourtier, en 1856, le P. Ferron, en 1857. Il convient de noter 
qu’à côté des visites pastorales, ils eurent le temps, durant la 
période de vacances en été, d’écrire et de publier des livres 
de catéchisme et de prières ainsi que des dictionnaires. Deux 
imprimeries récemment construites favorisaient la publication 
de ces livres et opuscules. Le P. Choi traduisit des livres de 
prières en coréen et inventa une nouvelle forme de catéchèse, 
à savoir les Lyrics catholiques, qui facilita la transmission de la 
foi par voie orale. Durant cette période, les activités pastorales 
de ces prêtres furent très fructueuses : on comptait quinze mille 
deux cents fidèles en 1857, et vingt-trois mille en 1865.
La dernière grande percussion éclata en 1866, provoquant 

de nombreux martyrs. Cela étant, il fallut attendre dix ans : 
les Pères Blanc et Deguette sont arrivés en 1876. La situation 
avait bien changé. C’est le Traité entre la Corée et la France 
en 1886 qui a certainement favorisé les activités pastorales des 
prêtres. On compta en 1894 le même nombre des fidèles que 
vers l’année 1865.

Éléments essentiels de la vie  
des communautés persécutées

Les travaux récemment effectués par les historiens de Corée 
fournissent quelques éléments essentiels qui permettent d’iden-
tifier la vie des fidèles durant les périodes de persécutions.

 VIE COMMUNAUTAIRE ET LITURGIE « DOMESTIQUE »… 105

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   105 02/12/2021   14:25:49



Villages chrétiens

La plupart des chrétiens ont vécu dans des villages chré-
tiens!4, en « chrétientés ». En effet, les persécutions ont poussé 
ces chrétiens survivants à se disperser dans les montagnes ou 
dans des lieux déserts à couvert des autorités étatiques, et c’est 
là que ces chrétiens se sont rassemblés pour continuer de vivre 
la foi. Déjà avec la persécution de 1791, un certain nombre de 
chrétiens ont quitté leur pays, tout en laissant leur fortune et 
leur famille, pour vivre plus librement la foi. Telle fut l’ori-
gine des villages chrétiens. Mais c’est surtout la persécution 
de 1801 qui donna aux chrétiens de se disperser dans tout le 
pays. Parmi les chrétiens entrés dans ces villages, il y avait 
non seulement les survivants des persécutions, mais aussi les 
apostats revenus avec remords et un désir ardent de revivre la 
foi, ainsi que ceux qui avaient été libérés de prison. Ainsi les 
villages chrétiens étaient le lieu concret de la vie et de la foi 
des chrétiens, leur permettant de continuer de mener une vie de 
foi relativement libre.
Les lettres des missionnaires de l’époque nous font décou-

vrir que la vie de ces chrétiens qui devaient vivre leur foi en 
clandestinité était pauvre et instable. Les chrétiens devaient se 
déplacer à couvert des gens qui les regardaient avec soupçon. 
Ces expositions dangereuses et leurs déplacements fréquents les 
ont empêchés de s’implanter dans des lieux fixes. En outre, ils 
ont dû subir non seulement des persécutions sanglantes mais 
aussi l’oppression de la part de fonctionnaires corrompus. En 
se déplaçant, ils ne devaient pas laisser de trace, ni de nom. Ils 
cultivaient des terrains défrichés ou des champs arides, plan-
taient le tabac ou cuisaient des poteries, céramiques et char-
bons. C’est surtout la vente de ces poteries qui leur a permis 
de gagner leur vie. Ce métier avait l’avantage de permettre de 
se déplacer librement d’un village à l’autre et de recueillir les 
nouvelles des chrétiens ou des membres perdus de la famille. 
Quoique très pauvres, ils savaient pratiquer des œuvres carita-
tives : partage du bien, accueil des veuves, soin des orphelins, 
etc. Ils gardaient un esprit communautaire : on ne considérait 
pas le statut social, la fortune, le niveau d’instruction, etc., des 

4. THE RESEARCH FOUNDATION OF KOREAN CHURCH HISTORY, L’histoire 
de l’Église de Corée, v. 2, 2010, p. 119-151.

LA MAISON-DIEU, 306106

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   106 02/12/2021   14:25:49



gens. Lorsqu’arrivait une nouvelle famille, on lui mettait à dis-
position un lieu de vie.
La vie de foi des gens du village chrétien s’organisait autour 

du catéchiste qui s’occupait de toute la vie du village, prépara-
tion de la visite du missionnaire compris. Quand une persécu-
tion survenait, causant de nombreux martyrs, même parmi les 
catéchistes et missionnaires, il fallait beaucoup de temps pour 
rétablir l’organisation de l’Église ainsi que la vie des chrétiens 
dans ces villages. Ceux-ci bénéficiaient des « stations » lorsque 
le missionnaire rendait visite à ses fidèles. Les chrétiens du 
village se rassemblaient pour cette station, qui se déroulait sou-
vent à la maison du catéchiste, et participaient aux « cérémonies 
de la station » les dimanches et les jours de fêtes liturgiques. 
Quand un missionnaire venait les visiter, c’était une grande fête.

Les Hoejangs, les catéchistes

Il convient de remarquer la place des catéchistes!5 et le rôle 
décisif qu’ils ont joué dans ces villages. On pourra dire que 
ce sont les catéchistes qui ont entretenu et développé l’Église 
de Corée durant les persécutions. Le Hoejang, que les mis-
sionnaires ont appelé catéchiste à l’époque, désigna tout au 
début de l’histoire de l’Église le « prêtre » élu dans le sys-
tème de « pseudo-hiérarchie ». Le mot reçut un tout autre sens 
lorsque vint le P. Jacques Chu et qu’il nomma certains per-
sonnages importants pour s’occuper des différents régions et 
groupes chrétiens. Il s’agissait d’une institutionnalisation selon 
le modèle du système de l’Église de Pékin, mais bien adaptée 
au contexte de Corée. Après la persécution de 1801, le hoejang 
désigne plutôt le responsable des villages chrétiens.
On a trouvé un « directoire du catéchiste » rédigé durant les 

persécutions. Ce directoire note qu’on choisira comme catéchiste 
quelqu’un de bon exemple, de bonne réputation, de connaissance 
doctrinale, et celui que tout le monde désire. Lorsque la période 
des visites pastorales commence, les catéchistes choisissent la 
maison d’un fidèle dans le village, souvent la leur, pour la messe 
et la prière, les confessions et la rencontre avec le prêtre. Durant 

5. THE RESEARCH FOUNDATION OF KOREAN CHURCH HISTORY, L’histoire 
de l’Église de Corée, v. 2, 2010, p. 149-151 ; Sang-keun BANG, « Système 
de Hoejang de l’Église catholique de Joseon aux temps de persécutions », 
The Research Foundation of Korean Church History 51, déc. 2017, p. 7-42.

 VIE COMMUNAUTAIRE ET LITURGIE « DOMESTIQUE »… 107

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   107 02/12/2021   14:25:49



une longue absence du prêtre, ils travaillent à leur place ; ils 
président le baptême des petits enfants, le mariage, les funé-
railles, le soin des malades, le rassemblement des dimanches 
et des fêtes liturgiques. Ils arbitrent même les conflits entre les 
fidèles. Ce directoire prescrit que le hoejang s’occupe du salut 
des âmes des fidèles, de la mission, du soin des malades et des 
gens en danger, des baptêmes des petits enfants et de la prépa-
ration lors de la visite pastorale. En bref, il s’agissait d’assurer 
la vie de foi des fidèles lors de l’absence du prêtre. Il entretenait 
le village, organisait la communauté, préparait surtout la liturgie 
lors des fêtes, en particulier lors de la visite du missionnaire. La 
première chose que faisaient les missionnaires était de nommer 
ou de ratifier le nouveau catéchiste du village.

Livres et objets sacrés

La voie principale de la transmission de foi était orale. 
« Le père transmet à son fils, et la mère, à sa fille », telle fut 
 l’expression bien connue pour parler de la transmission de foi 
au temps de persécutions. À côté de la transmission orale, un 
certain nombre de livres chrétiens!6 ont également joué un rôle 
important dans la vie de foi des fidèles : catéchismes, prières, 
méditations, textes évangéliques commentés avec proposition 
de méditation ou de pratique. Ces livres qui circulaient clandes-
tinement leur permettaient de prendre connaissance de la doc-
trine de l’Église et d’observer les règles de la foi, les dimanches 
et les fêtes liturgiques compris. Malgré l’interdiction officielle, 
les fidèles gardaient discrètement une bonne part de ces livres, 
et certains les recopiaient pour les distribuer plus largement aux 
autres fidèles.
Vers l’année 1859, Mgr Daveluy a édité un livre, recueil 

de prières à réciter quotidiennement, et a traduit en coréen un 
catéchisme sous forme de questions-réponses, avec l’aide du 
P. Thomas Choi pour aider les fidèles à pratiquer la foi. Ce 
prêtre coréen eut par ailleurs l’idée de rédiger quelques Lyrics 
catholiques pour former les chrétiens et pour encourager leur 
pratique de foi, la méditation, et la transmission de foi. Écrits 
en coréen, ces lyrics avaient l’avantage de permettre aux fidèles 
de s’approprier facilement le contenu de la foi et le mystère du 

6. THE RESEARCH FOUNDATION OF KOREAN CHURCH HISTORY, L’histoire 
de l’Église de Corée, v. 2, p. 140-141.

LA MAISON-DIEU, 306108

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   108 02/12/2021   14:25:49



salut, et de transmettre plus efficacement la foi en famille. Ces 
lyrics racontaient entre autres la foi audacieuse des martyrs et 
leur courage jusqu’à donner leur vie.
Il existait également des objets sacrés : peintures religieuses, 

chapelets, crucifix, statues de la Vierge, etc. Les fidèles gar-
daient aussi des traces des martyrs, une partie du corps des mar-
tyrs comme les cheveux, ou des objets laissés par les martyrs. 
Le Gihaeilgi, rapport sur la persécution de 1839, qui raconte la 
vie de ses martyrs, encourageait les fidèles.

Le tableau des fêtes liturgiques

Les chrétiens de cette époque nous ont laissé deux « tableaux 
des dimanches et des fêtes liturgiques!7 » de 1865 et 1866. Il 
s’agit d’une année liturgique sous forme d’un tableau marquant 
les dimanches et les fêtes liturgiques à observer. Ces tableaux 
sont importants!8, car ils montrent comment les chrétiens per-
sécutés ont vécu leur foi selon l’année liturgique. Sur ces 
tableaux, nous trouvons les dimanches, les jours d’abstinence et 
de jeûne, les fêtes du Seigneur et de la Vierge Marie, quelques 
jours concernant certaines organisations de piété – par exemple 
Confraternitas Sanctissimi et Immaculati Cordis Mariae pro 
conversione peccatorum –, quelques règles sur l’abstinence de 
travail du dimanche ou des jours de fête, etc. Les chrétiens 
persécutés n’ont donc pas négligé de suivre strictement les pres-
criptions de l’Église. Ce tableau prescrit ainsi tout ce que les 
chrétiens devaient observer avec les dates précises. Cela montre 
combien la liturgie fut structurante tant pour la foi chrétienne 
que pour la vie quotidienne.

Lieu de rassemblements

Au début de la fondation de l’Église, c’était dans des mai-
sons personnelles que les chrétiens se rassemblaient. Après 

7. THE RESEARCH FOUNDATION OF KOREAN CHURCH HISTORY, L’histoire 
de l’Église de Corée, v. 1, 2009, p. 334-339 ; Sang-keun BANG, « La vie 
de foi chez les catholiques vers la fin de la dynastie de Joseon selon les 
Tableaux liturgiques », The Research Foundation of Korean Church His-
tory 42, déc. 2013, p. 55-91.

8. Nous trouvons déjà mention de cette sorte de tableau, dans des docu-
ments étatiques, avant l’arrivée du P. Chu en 1794.

 VIE COMMUNAUTAIRE ET LITURGIE « DOMESTIQUE »… 109

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   109 02/12/2021   14:25:49



les persécutions, les chrétiens durent quitter leur pays pour se 
retrouver dans des lieux déserts où s’abriter. L’activité prin-
cipale des premiers missionnaires était de rendre visite à ces 
chrétiens dispersés. Pour accueillir le prêtre, ces chrétiens 
préparaient un oratoire, une maison sobre, pour la célébration 
liturgique. On l’a appelé « chapelle » quand il est devenu un 
bâtiment spécialement fait pour la liturgie. Les chrétiens l’ont 
appelé le Gongso!9, signifiant en coréen lieu public, qui s’iden-
tifiait avec le village même. Le mot Gongso, unité administra-
tive de l’Église en tant que station, désigna pour les chrétiens 
aussi bien les actes liturgiques que la « mission », à savoir 
l’examen oral que fait le missionnaire auprès des fidèles du 
village pour vérifier leur connaissance et leur pratique de la foi. 
C’est aussi là que les prêtres célèbrent la messe et écoutent les 
confessions. Le Gongso était souvent la maison du catéchiste. 
Par exemple, en 1850, les cent quatre-vingt-cinq stations du 
pays célébraient les sacrements. Le P. Thomas Choi s’occupait 
de cent vingt-sept d’entre elles dans son district. Le Gongso 
était considéré par les chrétiens comme maison de Dieu. C’est 
seulement à partir de l’année 1890 qu’existèrent des espaces 
liturgiques spécifiques.

La place de la liturgie  
dans les communautés persécutées

Comment ces communautés ont-elles vécu le temps des per-
sécutions ? Notre attention se porte en particulier sur leur vie 
communautaire ainsi que la place qu’y tient la liturgie « domes-
tique ». Les chrétiens persécutés ont vécu en communauté dans 
des villages déserts à distance des autorités étatiques, et c’est 
toujours autour de la liturgie que se structurait leur vie commu-
nautaire comme leur vie familiale et individuelle. Les livres de 
prières et de catéchismes, les lyrics catholiques, les objets sacrés, 
la fonction du catéchiste, le tableau de l’année liturgique, sont 
autant d’éléments qui constituaient la liturgie communautaire et 
familiale, célébrée dans une famille privée ou dans une maison 

9. Kwang CHO, « La vie aux Gongsos aux temps de persécutions », Kyeon-
ghyang magazine 1696, juil. 2009, p. 56-59 ; « La visite pastorale des mis-
sionnaires aux Gongsos », Kyeonghyang magazine 1697, août 2009, p. 56-59 ; 
« La naissance de Gongso aux temps de persécutions », Kyeonghyang maga-
zine 1698, sept. 2009, p. 58-61.

LA MAISON-DIEU, 306110

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   110 02/12/2021   14:25:49



transformée en oratoire. Le travail principal des missionnaires 
consistait alors à se rendre dans ces communautés, et à assurer 
leur vie de foi centrée sur la liturgie et sur les sacrements. En 
l’absence des prêtres, ces chrétiens se rassemblaient régulière-
ment, suivant le tableau liturgique, autour du catéchiste dans 
une maison ou dans un oratoire, pour célébrer ensemble les 
« cérémonies de Gongso » ou certaines prières communautaires. 
Les chrétiens récitaient les prières quotidiennes en famille selon 
la prescription donnée par les missionnaires.

Dans ce temps de crise pandémique, il s’agit bien aussi de 
maintenir un lien intime entre la liturgie et la vie, ou une cir-
cularité entre célébration liturgique, confession doctrinale et 
vie quotidienne. Après avoir traversé la vie des communautés 
coréennes persécutées, nous pouvons nous demander, sans trop 
l’idéaliser, comment s’y articulaient la liturgie et la vie des 
fidèles. Pour y répondre, j’aimerais évoquer la remarque sui-
vante de Léonard Santedi, recteur de l’Université catholique 
de Kinshasa : « les rituels acquièrent leur signification dans le 
contexte de la vie et ils doivent célébrer la vie. »!10 Il s’agissait 
bien, pour ainsi dire, de « célébrer la vie » en participant à la 
célébration liturgique présidée par le missionnaire. Par la visite 
régulière de celui-ci, la vie quotidienne pénétrée de la liturgie 
devient une préparation à la liturgie. Comment se fait-il que la 
liturgie ait été si structurante chez ces chrétiens ? C’est parce 
que la liturgie était proche de leur vie quotidienne, malgré une 
longue absence du prêtre, et que la vie communautaire leur 
assurait ce rapprochement en leur permettant de créer de nou-
velles pratiques de vie et de foi.
Cela dit, nous pouvons dire qu’il y a là, dans leurs pratiques de 

foi, une circularité entre la célébration liturgique, la confession 
doctrinale et la vie quotidienne. Et je voudrais encore ajouter 
qu’une telle circularité fut rendue possible par une pastorale 
qui suit la direction dont j’ai parlé au début, allant d’en bas 
vers le haut, et pas d’un haut vers le bas. Ce que font les mis-
sionnaires en arrivant aux villages chrétiens n’était pas d’abord 
l’instruction d’une vérité abstraite, mais de prier ensemble, de 
célébrer la messe et de donner la communion, de baptiser les 

10. Léonard SANTEDI KINKUPU, « Quelques déplacements récents dans 
la pratique des théologies contextuelles. L’inculturation comme orthopraxis 
chrétienne et l’inventivité », Revue théologique de Louvain 34/2, 2003, p. 173.

 VIE COMMUNAUTAIRE ET LITURGIE « DOMESTIQUE »… 111

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   111 02/12/2021   14:25:49



catéchumènes et d’entendre les confessions!11. C’est la liturgie 
qui se situait au centre de tout, comme réalisation du contenu 
de la foi et comme célébration de la vie, d’une part, et comme 
formatrice de la vie des fidèles et de leur identité humaine et 
croyante, d’autre part. Il ne faudra pas oublier qu’il s’agit ici 
d’une vie non séparée de la foi, mais déjà pénétrée par elle et 
par l’Esprit Saint qui est à l’œuvre dans leur vie. Le rôle du 
catéchiste est décisif dans cette situation de longue absence de 
prêtre : il devait entretenir toute la communauté en assurant les 
célébrations liturgiques aussi bien que la préparation de la visite 
pastorale. On comprend maintenant la raison pour laquelle les 
missionnaires français ont apporté une si grande importance 
dans la formation des catéchistes, et dans la publication et la 
traduction des livres catéchétiques pour cette formation.

En guise de conclusion…

Une Église synodale, une Église qui « marche et discerne 
ensemble », est une Église où s’actualise un cercle vertueux 
entre célébration liturgique, confession doctrinale et vie quoti-
dienne. Il ne s’agit pas d’appliquer et de mettre en pratique le 
mystère du salut qui a été célébré à part et qu’il s’agit de s’ap-
proprier ; puisque c’est la vie elle-même qu’il s’agit de célébrer, 
les fidèles peuvent célébrer leur foi vécue dans la vie concrète, 
qui est un témoignage de la résistance au réel et de son dépas-
sement par la foi. La liturgie et la doctrine ne sont pas des 
contenus abstraits, mais contiennent tout ce que les fidèles ont 
vécu dans leur vie de foi. Le dit cercle vertueux signifie une 
circularité dynamique selon laquelle la vie concrète des fidèles 
ne reste pas seulement un lieu d’application de la vérité révélée 

11. Nous avons à cet égard un beau témoignage de Mgr Laurent IMBERT, 
Lumière sur la Corée. Les 103 martyrs, Le Sarment- Fayard, 1984 (1838), 
p. 91 : « Je suis accablé de fatigue et je suis exposé à de grands périls. Chaque 
jour je me lève à deux heures et demie. À trois heures j’appelle les gens de 
la maison pour la prière, et à trois heures et demie commence mon ministère 
par l’administration du baptême s’il y a des catéchumènes, ou par la confirma-
tion. Viennent ensuite la Sainte Messe, la communion, l’action de grâce. Les 
quinze à vingt personnes qui ont reçu les sacrements peuvent ainsi se retirer 
avant le jour. Dans le courant de la journée, environ autant entrent, un à un, 
pour se confesser et ne sortent que le lendemain matin après la communion. 
Je ne demeure que deux jours dans chaque maison où je réunis les chrétiens 
et, avant que le jour paraisse, je passe dans une autre maison. »

LA MAISON-DIEU, 306112

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   112 02/12/2021   14:25:49



annoncée et célébrée dans la liturgie, mais – pénétrée par la 
foi et l’action de l’Esprit Saint – se reçoit dans la célébration 
liturgique et dans la proclamation de la parole de Dieu, sous 
la conduite de l’Esprit Saint, devient enfin nourriture qui for-
tifie l’âme et le corps des fidèles qui participent au mystère du 
salut. Dans cette perspective, les laïcs deviennent sujets actifs 
participant au sacerdoce du Christ. L’évangélisation consiste à 
entrer dans la vie concrète des gens, chrétiens ou non, à y dis-
cerner l’action de l’Esprit Saint, et à intégrer cette vie pénétrée 
de l’action divine, en tant que témoignage, dans la célébration 
liturgique et dans la proclamation de la parole de Dieu.
Pour ne pas tomber dans l’idéalisme, il faudra ajouter qu’un 

tel processus a besoin d’une médiation permettant d’intégrer 
la foi vécue et la vie dans la célébration et dans la proclama-
tion de la Parole divine. La théologie africaine d’inculturation 
la trouve dans des « petites communautés où les personnes se 
reconnaissent et où les expériences se partagent!12 ». C’est aussi 
ce que les communautés persécutées en Corée nous ont appris. 
Concluons donc en reconnaissant que devant la crise sanitaire, 
nous sommes tous appelés à réfléchir sur la nouvelle manière 
d’articuler la liturgie, la confession de foi et la vie quotidienne, 
et de créer de nouvelles petites communautés favorisant un 
cercle vertueux entre elles.

Paul Min-Taeg HAN

12. Léonard SANTEDI KINKUPU, « Quelques déplacements récents … », 
p. 180.

 VIE COMMUNAUTAIRE ET LITURGIE « DOMESTIQUE »… 113

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   113 02/12/2021   14:25:49



Résumé

Les communautés chrétiennes de Corée, au temps des per-
sécutions, constituent un exemple particulièrement instructif, y 
compris pour nos communautés actuelles confinées durant la 
pandémie et empêchées de pratiquer normalement leur religion 
dans la vie quotidienne. L’auteur retrace brièvement l’histoire de 
ces persécutions et montre, notamment, comment, en l’absence 
permanente de prêtres, ces communautés ont réussi à vivre leur 
foi. Grâce souvent à un catéchiste (hoejang) chargé par le prêtre 
durant sa longue absence de conduire la communauté dans la 
prière, l’annonce de la foi, la célébration liturgique et l’exer-
cice de la charité ont pu être assurés. Ce qui est déterminant 
dans ces communautés et qui leur a permis de tenir, c’est la 
circulation vertueuse permanente entre célébration liturgique, 
confession doctrinale et vie quotidienne, chacune pénétrant les 
autres et inversement. Cette articulation étroite entre les trois 
pôles devrait être interrogée à l’occasion de la crise sanitaire 
que nous avons vécue.

LA MAISON-DIEU, 306114

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   114 02/12/2021   14:25:49



La Maison-Dieu 306, 2021/4, 115-149
Patrice BERGERON

LA GRÂCE ET L’ÉCHANGE SYMBOLIQUE  
CHEZ LOUIS-MARIE CHAUVET

UNE RELECTURE

Les premières pages de Symbole et sacrement donnent une 
très brève définition des sacrements : ils « sont des médiations 
de communication gracieuse entre Dieu et l’homme croyant!1 ». 
Cette définition est en fait une prédéfinition, ou un préalable. 
À travers elle, avant même que n’ait été donnée la ques-
tion de départ, le théologien Louis-Marie Chauvet signale ce 
qui constitue l’enjeu des sacrements, ou « leur pointe » : la 
 communication de la grâce.
Les sacrements sont affaire de relation ou de communica-

tion entre Dieu et l’homme, et le terme de « grâce » a tradi-
tionnellement servi à désigner cette relation, ou ce rapport. Il 
ne s’agit pas de dire que les sacrements assurent de manière 
exclusive le rapport entre Dieu et l’humain. Il s’agit plutôt, plus 
modestement, de désigner ce qui se joue à travers eux et d’en 

PATRICE BERGERO!, est professeur adjoint de la Faculté de théologie 
et de sciences religieuses, à l’Université Laval, Québec (Canada). 
Après sa thèse de doctorat, dans la même université, en cotutelle avec 
l’Université de Lausanne, il concentre ses recherches sur l’anthropo-
logie du don et de la reconnaissance de Marcel Hénaff et sur la 
théologie sacramentaire de Louis-Marie Chauvet (grâce au soutien 
financier du Conseil de recherches en sciences humaines du Canada : 
CRSH). Il a publié avec Patrick François, Yves Guérette, Gilles Rou-
thier et Martin Yelle, Une Église en sortie. Relecture d’une expérience 
missionnaire auprès des jeunes, Montréal/Bruxelles, !ovalis / Lumen 
vitae, 2018, 158.

1. Louis-Marie CHAUVET, Symbole et sacrement. Une relecture sacramen-
telle de l’existence chrétienne, Paris, Éd. du Cerf, 1987, p. 10. Dans la suite 
de cet article, les pages entre parenthèses renvoient à cet ouvrage. De même, 
sauf indication contraire, les citations dans l’article sont de cet auteur.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   115 02/12/2021   14:25:49



discuter les enjeux. En définitive, penser théologiquement les 
sacrements, c’est toujours penser le rapport qui s’y vit, c’est-
à-dire l’alliance. C’est toujours aussi penser « la grâce, puisque 
c’est bien de cela qu’il s’agit finalement dans les sacrements » 
(p. 48). L’alliance vient et procède de la grâce. Au plan doc-
trinal, on dira que les sacrements sont des « événements de 
grâce » (p. 503) ; ils expriment celle-ci ou mieux, ils la commu-
niquent. Dans cette perspective, un théologien des sacrements ne 
cherche pas tant à déterminer si les sacrements communiquent 
ou non la grâce, s’il y a ou non rapport. Cela, il le présuppose. 
Il y croit. Sa tâche est beaucoup plus subtile, elle porte sur les 
modalités de ce rapport, sur ce qu’elles engagent humainement 
et théologiquement. C’est à ce niveau que le débat se situe. Et 
c’est à ce niveau que se situe la question que pose Chauvet à 
saint Thomas d’Aquin en ouverture de son livre.
Qu’advient-il de la grâce sacramentelle ou de l’alliance – au 

sens théologique du terme – dans les sacrements lorsque ceux-ci 
sont pensés avec la catégorie aristotélicienne de « cause » ? 
Textuellement : « comment se fait-il que, pour penser théolo-
giquement un rapport sacramentel à Dieu exprimé en dernière 
instance en termes de “grâce”, les scolastiques (on s’en tiendra 
ici à S. Thomas d’Aquin) aient privilégié de bout en bout la 
catégorie de “causalité” ? » (p. 13) Cette question et l’expli-
cation qu’en donne Chauvet – « explicitons les attendus de la 
question » – méritent que l’on s’y attarde.

L’approche scolastique poserait problème en ceci que la caté-
gorie centrale de causalité

accompagne toujours […] une idée de production ou d’augmen-
tation (de la grâce, précisément) ; elle présuppose donc toujours 
un schème de représentation de type productionniste, soit franche-
ment d’ordre technique, soit parfois d’ordre biologique (le germe 
en développement), schème dont le concept d’ « instrumentalité » 
constitue l’un des pivots majeurs. (p. 13)

Plus précisément encore, le problème viendrait du fait que ce 
« schème technique et productionniste de l’instrumentalité et de 
la causalité!2 » (p. 48) est au fond « inadéquat » pour penser la 
grâce, c’est-à-dire pour penser « la modalité du rapport de Dieu à 

2. Ce « schème », Chauvet y revient souvent dans la première partie 
de l’ouvrage. Il le désigne parfois dans une formule abrégée – « schème 

LA MAISON-DIEU, 306116

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   116 02/12/2021   14:25:49



l’homme dans les sacrements » : « il y a hétérogénéité (foncière, 
semble-t-il) entre le discours de la grâce et celui, instrumental 
et productionniste, de la causalité » (p. 13). Car, précise-t-il, 
« la grâce ne saurait être un objet-valeur ; elle constitue même 
le paradigme du non-objet et de la non-valeur, sauf à être niée 
dans la gracieuseté et la gratuité qui la constituent » (p. 13). 
Pourquoi donc les scolastiques n’ont-ils pas choisi « d’autres 
types d’analogie » qui auraient été « plus adéquats ? » (p. 14). Il 
s’agissait bien sûr d’une analogie, mais pourquoi ont-ils choisi 
celle-là précisément ? Et qu’implique ce recours à l’analogie ?
De toutes ces questions, la plus fondamentale semble bien 

être celle-ci : selon quelle modalité convient-il de penser la 
grâce mise en circulation dans les sacrements ? Va-t-on repré-
senter la grâce comme une chose que l’on peut accumuler et 
utiliser, et qui risque alors d’avoir une valeur mesurable, comp-
tabilisable ? Bien sûr, Chauvet n’ignore pas la dérive historique 
du commerce des indulgences. Ou bien va-t-on, à l’inverse, la 
présenter comme une non-chose qui, précisément, défie toute 
utilité, toute accumulation, toute comptabilité, toute valeur ? Le 
problème pour Chauvet semble donc se présenter ainsi : valeur 
ou non-valeur, valeur ou hors valeur ? À ses yeux, il n’y a pas 
de doute possible, la grâce est « hors valeur », elle est même le 
« paradigme » du non-objet, de la non-valeur. Voilà la modalité 
qui conviendrait à la grâce sacramentelle et qui permettrait de 
penser plus adéquatement le rapport entre Dieu et l’humain, 
qui se noue dans les sacrements. À l’inverse, lorsqu’elle est 
placée dans l’ordre de la valeur, la grâce risque de se trouver 
« niée » dans ce qu’elle a de plus profond, c’est-à-dire « dans 
la gracieuseté et la gratuité qui la constituent!3 » (p. 13).

technique », « schème technique et productionniste » –, alors que d’autres 
fois, il donne la formule complète, qui vient d’être citée.

3. L.-M. Chauvet est revenu sur cette question quelques années plus tard, 
dans d’autres termes, et de manière à cibler sa réserve – tout en nuance – par 
rapport à la sacramentaire du Docteur angélique : « Du point de vue phéno-
ménologique, il est clair que le “mystère” de la présence du Christ dans 
l’eucharistie ne peut être approché par la seule voie de la “substance”. Non 
parce que cette voie manquerait de subtilité : rien de moins “chosificateur”, 
on le sait, qu’une conversion de la substance et non pas des accidents ; mais 
parce qu’elle interdit de penser la présence en termes de “relation”, puisque 
cette dernière appartient aux accidents… » (L.-M. CHAUVET, « Causalité et 
efficacité : enjeux médiévaux et contemporains », Transversalités, n. 105, 
2008, 47-48). Au cœur de la grâce sacramentelle de présence du Christ, c’est 

LA GRÂCE ET L’ÉCHANGE SYMBOLIQUE … 117

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   117 02/12/2021   14:25:50



Mais d’où viennent ces catégories opposées de valeur et de 
hors valeur qu’évoque rapidement Chauvet au tout début 
de son maître-ouvrage et qui réapparaissent à des moments 
clés de l’argumentation, notamment dans la critique adressée 
à la théologie scolastique de saint Thomas d’Aquin, mais éga-
lement dans les transitions entre les chapitres de la première 
partie ? D’où viennent également ces deux autres catégories, 
gracieuseté et gratuité, qui servent à qualifier le « hors valeur » 
de la grâce ?
Pour trouver d’où viennent ces catégories, il faut trouver 

l’endroit où elles reviennent pour être développées plus longue-
ment. Et cette partie de Symbole et sacrement est précisément 
la section qui traite de « l’échange symbolique!4 » :

Penser théologiquement la grâce de Dieu, et plus précisément la 
grâce sacramentelle, dans l’ordre de l’échange symbolique, a pour 
nous l’immense avantage de la situer d’emblée sur le registre de 
la non-valeur. (p. 113)

Il y a là plus qu’une coïncidence à interroger. Comme il sera 
possible de le constater, la problématique de l’échange sym-
bolique chez Chauvet fait appel aux travaux anthropologiques 
et sociologiques de Marcel Mauss, de Claude Lévi-Strauss, et 
aussi de Jean Baudrillard. Et cette problématique teinte sa 
propre théologie de l’alliance et de la grâce.
Bien sûr, on ne doit pas perdre de vue que sa théologie s’ins-

crit dans une problématique philosophique et théologique qu’il 
a eu l’occasion de préciser avec les années et qu’il convient ici 
de rappeler, car celle-ci « enrobe » sa réception du dossier de 
l’échange symbolique. D’une part, Chauvet entretient un rap-
port complexe avec la sacramentaire de saint Thomas d’Aquin 
qui ne peut être établi seulement à partir des premières pages 
de Symbole et sacrement. En effet, il n’hésite pas à se dire 
« herméneutiquement thomasien, sans être thomiste », car dès 
sa propre formation théologique, le geste de saint Thomas 
d’Aquin l’a rendu attentif à la « communication toute “spiri-
tuelle” de Dieu qui passe au travers du plus “corporel”, donc 

donc précisément l’événement « efficace » de la relation que Chauvet cherche 
à mettre davantage en relief.

4. La section sur l’échange symbolique selon l’anthropologie culturelle 
et sociale fait partie du chapitre 2 de Symbole et sacrement qui porte sur la 
« médiation ».

LA MAISON-DIEU, 306118

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   118 02/12/2021   14:25:50



aussi du plus sensible et du plus institutionnel!5 ». D’autre part, 
si Chauvet émet des réserves par rapport à un « mode de ques-
tionner métaphysique » que toute une tradition de pensée a fait 
sienne, ce mode de questionner a encore quelque chose à dire :

ce que Stanislas Breton a appelé sa « fonction méta- » […] nous 
rappelle constamment que la vérité ne peut être réduite ni à la ver-
sion psychanalytique du « faire la vérité » concernant le sujet, ni 
à la simple émergence qui en résulte à partir de sa dissémination 
dans le procès de signifiance, et que, par conséquent, elle relie l’hu-
manité en une universelle communauté. Ce point est évidemment 
capital. Mais, et c’est là que la phénoménologie et l’herméneutique 
contemporaines sont devenues incontournables et marquent un 
dépassement de la pensée métaphysique traditionnelle, cette vérité 
objective et universelle ne nous advient jamais autrement que dans 
la médiation des choses, y compris les plus humbles […], et dans la 
médiation des textes, qu’ils soient philosophiques, poétiques, théo-
logiques ou liturgiques!6.

C’est en fonction d’une telle problématique générale que 
Chauvet en vient à se pencher sur les textes de théoriciens issus 
des sciences humaines et sociales, et ce, afin de penser la rela-
tion gracieuse qui dynamise les sacrements. Si l’introduction du 
présent article a eu recours aux premières pages de Symbole et 
sacrement, c’est simplement parce qu’elles font bien apparaître 
la problématique connexe du symbolique et, plus spécifique-
ment, celle de l’échange symbolique que Chauvet a maintenue 
jusque dans ses écrits plus tardifs!7.

5. L.-M. CHAUVET, « Causalité et efficacité », p. 45-46.
6. Id., p. 47. On peut consulter aussi Louis-Marie CHAUVET, « Une relec-

ture de Symbole et sacrement », Questions liturgiques, vol. 88, p. 111-125, 
article dans lequel il revient sur la problématique générale de son maître-
ouvrage et son propre geste théologique, en s’appuyant plus explicitement 
sur « l’herméneutique selon Ricœur » (p. 116).

7. Voir par exemple L.-M. CHAUVET, « Parole et sacrement » reprenant un 
texte de 2003 dans Le corps, chemin de Dieu. Les sacrements, Paris, Bayard, 
2010, p. 110-111 : « D’emblée, nous sommes portés à parler théologiquement 
de la grâce en terme de relation, et de relation “symbolique”, c’est-à-dire de 
communication entre sujets. Peut-être le concept le plus adéquat, dans cette 
perspective, est-il celui de “parole”. Encore faut-il s’entendre sur le sens que 
nous lui donnons. » Chauvet termine sa présentation du concept de « parole » 
en traitant de ses « modalités diverses », et plus spécifiquement de la parole 
comme geste de don.

LA GRÂCE ET L’ÉCHANGE SYMBOLIQUE … 119

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   119 02/12/2021   14:25:50



Dans un premier temps, le présent article reconstruit cette 
problématique de l’échange symbolique à partir de Symbole et 
sacrement de manière à en montrer la spécificité, l’importance 
et quelques difficultés. Dans un deuxième temps, il propose une 
relecture de ce dossier à la lumière de l’anthropologie de la 
reconnaissance de Marcel Hénaff qui, elle, est enracinée dans 
une perspective d’anthropologie culturelle et sociale, elle-même 
nourrie de philosophie et d’un peu de théologie. À notre avis, le 
croisement de ces pensées vaut la peine d’être tenté, car Hénaff 
est allé aussi loin dans son appropriation de la question – émi-
nemment théologique – de la grâce que la théologie de Chauvet 
dans sa relecture du dossier anthropologique du don comme 
échange symbolique. Si donc nous reconstruisons le propos de 
Chauvet sur l’échange symbolique tel qu’il apparaît dans Sym-
bole et sacrement, c’est parce que ce chemin de pensée demeure 
selon nous pertinent. Relu à partir du propos nuancé de Marcel 
Hénaff, il permet d’approcher les sacrements et la grâce dans la 
perspective d’une dynamique relationnelle de reconnaissance!8.

L’échange symbolique  
chez Louis-Marie Chauvet

C’est du côté des sociétés autrefois qualifiées d’« archaïques » 
par l’ethnologie que Chauvet, sans en reprendre le préjugé 
ethno centrique, au contraire, trouve l’illustration d’un rapport 
dont la principale caractéristique serait d’être « hors valeur » et 
qui conviendrait à la grâce.

8. Le croisement de la théologie de Chauvet avec d’autres pensées du 
don, du côté de l’anthropologie et de la sociologie, aurait pu être tenté, non 
sans profit, comme avec celles d’Alain CAILLÉ (Anthropologie du don, Paris, 
La Découverte, 2007), de Jacques T. GODBOUT (Ce qui circule entre nous. 
Donner, recevoir, rendre, Paris, Seuil, 2007) ou de Camille TAROT (« Repères 
pour une histoire de la naissance de la grâce », dans Ce que donner veut dire. 
Don et intérêt, Paris, Éd. La Découverte/M.A.U.S.S., 1993, p. 90-114 ; « Don 
et grâce, une famille à recomposer ? », dans Revue du MAUSS semestrielle, 
n. 31, 2008, p. 317-342). Toutefois, si le présent article s’en tient surtout 
à la pensée du don de Marcel Hénaff, c’est, d’une part, pour bien cadrer 
la réflexion et éviter de confondre des pensées qui, bien que proches, ont 
des différences non négligeables. D’autre part, la pensée du « régime de la 
grâce » est propre à Hénaff, et celui-ci nous semble être le lecteur – décédé en 
2018 – de Mauss qui, du côté de l’anthropologie et de la sociologie, est allé 
le plus loin dans la réflexion sur la question de la grâce et du christianisme.

LA MAISON-DIEU, 306120

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   120 02/12/2021   14:25:50



L’apport de Marcel Mauss et de Claude Lévi-Strauss : 
le cas des sociétés traditionnelles

Dans Symbole et sacrement, à la suite de Marcel Mauss 
et de Claude Lévi-Strauss!9, Chauvet est d’abord attentif à 
la spécificité de ces sociétés analysées par les ethnologues : 
« Impossible de comprendre ces sociétés tant que l’on ne voit 
pas que le principe qui en régit l’échange général est d’un autre 
ordre que celui du marché ou de la valeur. » (p. 105) Ce type 
d’échange, insiste-t-il, ne doit pas être confondu avec l’échange 
de type marchand. Les deux types existent dans les sociétés 
dites « archaïques » ou « traditionnelles », dirions-nous plutôt 
aujourd’hui, mais ils sont à distinguer, comme le montre bien 
le cas de la Mélanésie : gimwali désigne un échange de type 
utilitaire, tandis que le kula s’applique à l’échange symbolique. 
Dans les deux cas, il s’agit bien d’échanges structurés, mais leur 
« logique » et leur « principe » diffèrent. À plusieurs occasions, 
Chauvet parle davantage en terme d’opposition que de diffé-
rence : « l’échange symbolique général (kula) […], contrai-
rement au principe même qui régit l’échange de marché (le 
gimwali), ne relève pas du régime de la “valeur”. » (p. 105 ; 
c’est nous qui soulignons)
Si Chauvet insiste beaucoup sur ce que l’échange symbolique 

n’est pas, il le définit aussi positivement, à la suite de Marcel 
Mauss, comme « un type d’échange qui régule l’ensemble 
des rapports entre groupes et entre individus » (p. 105). Les 
objets qui circulent sous son principe sont, dans ces sociétés, 
au service du lien et de l’alliance entre groupes – alliance au 
sens anthropologique du terme cette fois. Et c’est pour cette 
raison qu’ils sont offerts, reçus et rendus librement tout autant 
qu’obligatoirement.

On donne sans calculer, mais ce « cadeau » est obligatoire, 
car « refuser de donner équivaut à déclarer la guerre, c’est refuser 
l’alliance et la communion » [162]. Réciproquement, on ne peut 
refuser le « cadeau » : « Un clan, une maisonnée, une compagnie, 

9. Considérant que L.-M. Chauvet dans son livre Du symbolique au sym-
bole, Paris, Éd. du Cerf, 1979, ne réfère qu’à deux reprises à Mauss, alors 
que les pensées de Claude Lévi-Strauss et Jean Baudrillard sont davantage 
mises en évidence, on peut soumettre l’hypothèse que Chauvet a été conduit à 
Mauss dans Symbole et sacrement (1987) par l’intermédiaire de ces penseurs.

LA GRÂCE ET L’ÉCHANGE SYMBOLIQUE … 121

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   121 02/12/2021   14:25:50



un hôte, ne sont pas libres de ne pas demander l’hospitalité, de ne 
pas recevoir de cadeaux » [161-162]. Tout don reçu oblige. […] 
Que ces échanges « gratuits » soient « obligatoires », […] que ces 
« libéralités » poussées jusqu’à « ne pas vouloir même avoir l’air 
de désirer qu’on vous rende » soient « intéressées » [201], c’est 
l’évidence!10.

Chauvet insiste cependant sur un point : l’intérêt qui guide 
ces échanges « porte d’abord sur le désir d’être reconnu comme 
sujet, de ne pas perdre la face, de ne pas déchoir de son rang, 
et par conséquent de rivaliser pour le prestige. » (p. 107)
Afin de préciser cet aspect central de la pensée de Mauss, 

Chauvet fait appel à l’historien Georges Duby, lui-même 
lecteur de Mauss, qui qualifie ces échanges de « générosités 
nécessaires » (p. 106) et qui les a reconnus dans la société « bar-
bare » de l’époque franque et mérovingienne (VIIe-VIIIe siècles), 
où de nombreux biens prestigieux et services circulent sous 
forme de dons offerts avec prodigalité et ce, malgré une grande 
précarité.
De manière générale, ce qui intéresse Chauvet « au premier 

chef » chez Mauss, c’est que le « procès d’échange symbo-
lique » lui « fournit un modèle, parmi d’autres possibles sans 
doute, pour penser le mode singulier selon lequel le sujet 
émerge dans son rapport aux autres sujets. » Dans un effort 
de synthèse, Chauvet nomme ce qu’il considère comme étant 
la « caractéristique majeure » de ce modèle et de ce procès, 
à savoir qu’« il fonctionne dans l’ordre de la non-valeur. En 
cela même, il […] ouvre un chemin possible pour penser 
théologiquement cet admirabile commercium entre Dieu et 
l’homme qui s’appelle la grâce. » (p. 104) Clairement, le 
procès d’échange symbolique mis en lumière par l’ethnologie 
maussienne lui ouvre un chemin pour penser plus « adéquate-
ment » la grâce sacramentelle et la dynamique de reconnais-
sance qui s’y joue.

10. L.-M. CHAUVET, Symbole et sacrement, p. 107. Les numéros entre 
crochets dans cette citation de Chauvet renvoient aux pages de Marcel MAUSS, 
« Essai sur le don. Forme et raison de l’échange dans les sociétés archaïques 
[1923-1924] », dans Sociologie et anthropologie, Paris, Presses universitaires 
de France, 2008, p. 143-279.

LA MAISON-DIEU, 306122

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   122 02/12/2021   14:25:50



Par-delà Mauss, l’influence de Jean Baudrillard :  
le cas des sociétés de consommation

Jean Baudrillard, lecteur de Mauss, accorde une place impor-
tante à l’échange symbolique dans ses analyses de la « société 
de consommation » et dans la construction théorique originale 
qui les accompagne. Il part de l’hypothèse selon laquelle, même 
si le kula et le potlatch ont disparu, ce qui se joue dans ces 
pratiques de don réciproque – échange symbolique – concerne 
aussi les sociétés modernes!11.
Chauvet reprend cette idée en rappelant d’abord avec Émile 

Benveniste que les « langues indo-européennes, notamment 
dans le vocabulaire de l’échange », ont gardé des « traces » de 
l’ambivalence des gestes d’offrande et de réception qui sont au 
cœur du procès d’échange symbolique, même si les termes de 
« don », de « cadeau » ou de « présent » semblent toucher leurs 
limites quand vient le temps de décrire ce procès :

chez nous, tant de siècles de tradition métaphysique, de civi-
lisation technique, de valeur marchande se sont écoulés, faisant 
régner l’équivalence, que, par un destin historialement inexorable, 
nos langues mêmes ont oublié l’ambivalence native de notre voca-
bulaire d’échange. C’est pourquoi, il nous est bien difficile de per-
cevoir que le système fondamental de « générosités nécessaires » 
et de « gracieusetés obligatoires », articulé selon un procès de don/
réception/contre-don, continue d’habiter nos échanges. Nous avons 
du mal à reconnaître que c’est pourtant cela encore qui nous fait 
vivre comme sujets et qui structure tous nos rapports dans ce qu’ils 
ont d’humainement essentiel (p. 107-108).

C’est comme si une part de cette dynamique était devenue 
étrangère à la société occidentale contemporaine, tout en per-
sistant, car encore aujourd’hui, un cadeau permet souvent de 
nourrir ou d’ouvrir une relation. Mais Chauvet emprunte encore 
davantage à Baudrillard, en reprenant à son compte sa « critique 
de l’économie politique du signe » et les « quatre logiques dif-
férentes de la valeur » qui en constituent le cœur :

11. Jean BAUDRILLARD, Pour une critique de l’économie politique du 
signe, Paris, Gallimard, 1972, p. 9. Voir aussi J. BAUDRILLARD, L’échange 
symbolique et la mort, Paris, Gallimard, 1976.

LA GRÂCE ET L’ÉCHANGE SYMBOLIQUE … 123

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   123 02/12/2021   14:25:50



1) celle, fonctionnelle, de la valeur d’usage, régie par l’utilité 
(la voiture, comme moyen de circulation rapide) ; 2) celle, écono-
mique, de la valeur d’échange, régie par l’équivalence (la voiture, 
comme équivalent à tant d’argent) ; 3) celle, différentielle, de la 
valeur-signe, régie par la différence codée (la voiture, comme signe 
d’un certain standing ou statut social) ; 4) celle, enfin, de l’échange 
symbolique, régie par l’ambivalence!12.

Suivant Chauvet reprenant Baudrillard, la prédominance de la 
logique de la valeur-signe caractérise la société de consomma-
tion. « Ce qui fait la valeur des choses, ce n’est pas leur usage, 
mais le signe qui s’engendre de cet usage et qui vient ainsi, 
imaginairement, redoubler le “réel”. » (p. 109) L’objet-signe 
n’existe qu’en rapport avec d’autres objets-signes, desquels 
il se distingue pour signifier un statut social particulier, à la 
manière dont les signes dans la langue se distinguent d’autres 
signes, tel que l’a montré Ferdinand de Saussure!13. Pour pro-
longer l’exemple de la voiture : telle voiture avec ses traits 
distinctifs est différente de telle autre voiture. De plus, dans 
un tel contexte, le pouvoir passe non plus seulement par le 
contrôle des marchandises et de leur valeur marchande, mais 
par le contrôle du code qui régit la valeur-signe des objets de 
consommation.
Dans une société de consommation, la logique de la valeur-

signe prédomine et organise ce qui, par ailleurs et extérieure-
ment, se présente comme une consommation de biens utiles. Elle 
tend aussi à se substituer à la logique réversible de l’échange 
symbolique comme manière d’entrer en relation avec les autres. 
S’en suivent des rapports sociaux et une politique qui passent 
par le jeu de la consommation et qui, étrangement mais très 
concrètement, tendent à se vivre hors toute relation concrète 
compromettante, hors tout échange réciproque entre sujets, hors 
toute ambivalence. Pour le dire d’une seule formule : consommer 
des objets, ce n’est plus seulement se procurer un bien utile 
contre un montant d’argent, c’est aussi se situer socialement par 
rapport aux autres (en choisissant telle voiture plutôt que telle 

12. J. BAUDRILLARD, Pour une critique de l’économie politique du signe, 
p. 61-63 et 144-153, repris et commenté dans Chauvet, Symbole et sacrement, 
p. 108-109. On peut consulter également L.-M. CHAUVET, Du symbolique au 
symbole, qui se termine sur la question de « la liturgie chrétienne dans la 
société de consommation » et qui mobilise ces mêmes analyses de Baudrillard.

13. Ferdinand DE SAUSSURE, Cours de linguistique générale [1916], Paris, 
Payot, 1985, p. 166.

LA MAISON-DIEU, 306124

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   124 02/12/2021   14:25:50



autre, par exemple). En somme, selon Baudrillard, dans une 
société de consommation proprement dite, la consommation est 
une pratique sociale et politique. Bien sûr, souligne Chauvet, 
cette logique n’est pas la seule à l’œuvre :

de « multiples contre-discours sociaux […], à travers les désirs 
multiformes de “retour” – retour à la “nature”, à la “fête”, au “sacré”, 
à l’“histoire” – s’insurgent, et pas seulement dans les marges de la 
société, contre l’étouffement de l’échange symbolique. Si leurrants 
qu’ils soient, ces “retours” n’en constituent pas moins au niveau des 
représentations une authentique revendication symbolique. (p. 110)

Dit autrement, bien que prédominante aujourd’hui, la logique 
de la valeur-signe n’est pas la seule à l’œuvre. Une fois décrites 
avec Baudrillard ces quatre logiques et leurs interactions dans « la 
société occidentale contemporaine », Chauvet met en évidence un 
point qui, à notre avis, prend une place centrale dans sa propre 
reprise théorique de l’échange symbolique – et plus largement 
dans sa théorie du « symbolique » – à savoir que « cet ensemble » 
de quatre logiques « est traversé par “une seule grande oppo-
sition” qui passe “entre tout le champ de la valeur” (celui des 
trois premières logiques) “et le champ de la non-valeur, celui de 
l’échange symbolique”!14 ». En effet, si  Baudrillard parle d’abord 
de la « valeur d’échange symbolique », au fil de sa démonstration, 
cette valeur finit par se retourner sur elle-même et par devenir une 
« non-valeur ». Dans la suite de Symbole et sacrement, Chauvet 
accorde une grande place à cette opposition entre valeur et non-
valeur qu’il emprunte à Baudrillard. Cependant, il tend à la durcir. 
Car si Baudrillard montre bien que les trois premières logiques 
de la valeur « s’articulent dans une même logique systématique » 
qui « nie, refoule et réduit l’échange symbolique!15 », il insiste 
aussi et surtout sur la spécificité de la valeur-signe de l’objet 
de consommation, car c’est elle qui, souligne-t-il, « sous peine 
des pires confusions, définit l’objet de consommation!16 ». Or, 
Chauvet rassemble presque toujours ces trois logiques sous une 
seule, celle de la valeur, qu’il associe de manière indifférenciée 
à l’utilité, au marché et au signe.

14. J. BAUDRILLARD, Pour une critique de l’économie politique du signe, 
p. 103-105 et 152, cité dans L.-M. Chauvet, Symbole et sacrement, p. 109-110.

15. Id., p. 152.
16. Id., p. 61.

LA GRÂCE ET L’ÉCHANGE SYMBOLIQUE … 125

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   125 02/12/2021   14:25:50



Ceci étant dit, dans son analyse du fonctionnement de l’éco-
nomie politique du signe, Baudrillard est conduit à une critique 
de ce qu’il appelle « la métaphysique du signe ». Il mène cette 
critique à partir de la « logique de l’ambivalence et du symbo-
lique », qu’il pose en « alternative radicale » à celle de la signi-
fication!17. Et sur ce dernier point, Chauvet semble le suivre en 
faisant lui aussi le procès du « signe » et en reprenant un geste 
semblable. En effet, il tend à mettre d’un seul et même côté 
la valeur avec l’échange marchand, le signe en général, « le » 
métaphysique ; et de l’autre côté la non-valeur avec l’échange 
symbolique, le symbole en général, le symbolique. Cette distinc-
tion/opposition qui, il faut le souligner, ne va pas de soi, traverse 
l’argumentation de Symbole et sacrement. Il en va de même 
chez Baudrillard. La coupure passe sensiblement au même 
endroit et prend une extension semblable!18. Si Chauvet ne fait 
pas référence explicitement à cet aspect de la critique de Bau-
drillard, c’est qu’il emprunte aussi son propre chemin. C’est un 
peu comme si, une fois arrivés à ce point, leur route se séparait. 
Par sa critique de l’économie politique du signe, Baudrillard est 
conduit à reprendre le procès de l’idéologie entamé par Marx. 
Chauvet, pour sa part, dialogue avec une tradition théologique 
qui a longtemps pensé le sacrement comme signe et mobilisé un 
questionnement de type métaphysique. On comprend donc qu’il 
soit tenté de se lancer dans une élucidation théorique du rapport 
entre signe et symbole, et dans une critique philosophique géné-
rale du métaphysique – et non pas de la métaphysique, peut-on 
remarquer. Sur ce terrain, il va plus loin que Baudrillard. La 
suite de son propos sur l’« échange symbolique » dans Symbole 
et sacrement en témoigne à sa manière. Il quitte à ce moment 
les univers de Mauss et de Baudrillard. Il ouvre tranquillement 
d’autres chemins et croise d’autres pensées.

Par-delà Mauss et Baudrillard

Dans le but d’affiner son concept d’échange symbolique, 
Chauvet avance quelques éléments supplémentaires qu’il convient 

17. J. BAUDRILLARD, Pour une critique de l’économie politique du signe, 
p. 179-182.

18. Id., p. 179-190. « Nous emploierons toujours […] le symbole (le sym-
bolique, l’échange symbolique) en opposition et en alternative radicale au 
concept de signe et de signification. » (p. 180)

LA MAISON-DIEU, 306126

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   126 02/12/2021   14:25:50



de restituer. Partant de la distinction entre échange marchand 
et échange symbolique inspirée par Mauss, reprise de manière 
différenciée par Baudrillard dans une opposition entre valeur et 
non-valeur, Chauvet propose de penser l’articulation de ces deux 
types d’échange de manière dialectique.
Selon lui, « la logique de la valeur/signe, qui est celle du 

marché » et celle de « la non-valeur, qui est celle de l’échange 
symbolique […] habitent toute société humaine, mais selon un 
dosage variable dont les sociétés archaïques, d’une part, et notre 
actuelle “société de consommation”, d’autre part, constituent les 
deux formes extrêmes. » Ces deux logiques sont à comprendre 
comme « deux pôles en tension dialectique », qui sont en même 
temps « deux niveaux différents d’échange » (p. 111!19). Alors 
que Baudrillard semble plutôt réserver la logique de la valeur-
signe à la société de consommation, l’amalgame entre les diffé-
rentes logiques de la valeur opéré par Chauvet laisse penser que 
cette logique est aussi opérante dans les sociétés traditionnelles. 
Bien qu’ils soient dans un rapport dialectique, la « différence » 
entre ces deux niveaux d’échange n’en demeure pas moins 
« nette » selon lui, et l’échange symbolique est « plus et autre 
chose » que l’échange marchand :

ce qui s’échange à travers des ignames, des coquillages ou des 
sagaies, comme à travers la rose ou le livre offerts chez nous 
en cadeau, c’est plus et autre chose que ce qu’ils valent sur le 
marché ou ce à quoi ils peuvent être utiles. C’est plus et autre 
chose que leur donné immédiat. On est ici en deçà ou au-delà 
du régime de l’utilité et de l’immédiateté. Le principe est celui 
de l’excès. Le véritable objet de l’échange, ce sont les sujets 
eux-mêmes. Par le truchement de ces objets, ce sont les sujets 
qui nouent ou renouent alliance, qui se reconnaissent comme 
membres à part entière de la « tribu », qui y trouvent leur identité 
en s’y montrant à leur place et en mettant ou remettant les autres 
« à leur place » (p. 111-112).

À la différence donc de l’échange marchand, l’échange sym-
bolique est affaire de reconnaissance, d’alliance, d’identité. 
Dans le but de préciser sa pensée, Chauvet établit un parallèle 
avec le langage. La différence et la tension dialectique entre 

19. Voir aussi L-M. CHAUVET, Les sacrements. Parole de Dieu au risque 
du corps, Paris, Les Éditions Ouvrières/Les Éditions de l’Atelier, 1993, 
p. 134-136.

LA GRÂCE ET L’ÉCHANGE SYMBOLIQUE … 127

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   127 02/12/2021   14:25:50



échange marchand et échange symbolique rejoindrait la diffé-
rence et la tension entre signe et symbole!20. À cet égard, la 
section qui suit immédiatement celle sur l’échange symbolique 
est très claire. « La différence entre signe et symbole nous appa-
raît […] comme homologue à celle qui existe entre le prin-
cipe de la valeur d’objet qui régit le marché et le principe, 
hors-valeur, de communication entre sujets qui régit l’échange 
symbolique » (p. 128). Se jouerait donc dans le langage ce qui 
se joue avec l’échange des biens, c’est-à-dire un rapport dialec-
tique entre deux pôles!21.
La distinction qui sous-tend cette dialectique, précise-t-il, 

a « valeur d’abord méthodologique » et « joue une fonction 
heuristique », car les deux pôles « sont toujours mêlés dans le 
concret ». « Impossible d’affirmer de manière unilatérale : “ceci 
est un signe” ou “voilà un symbole” » (p. 118). De ce point de 
vue, toujours selon Chauvet, signe et symbole se confondent. Et 
l’objectif n’est « pas [de] définir de manière absolue l’essence 
du symbole ». Toutefois, de manière formelle, il est possible 
et souhaitable suivant Chauvet de distinguer entre deux « prin-
cipes » différents à l’œuvre dans le langage. Et c’est cette diffé-
rence qu’il accentue, jusqu’à en conclure en reprenant Tzvetan 
Todorov que « le symbole ne peut pas être compris dans le 
sillage du signe, dont il serait seulement une réalisation plus 
“esthétique” et plus complexe » (p. 118-119)!22. Le premier 

20. L.-M. CHAUVET, Du symbolique au symbole, p. 46. Il distingue 
d’abord entre deux niveaux du langage pour ensuite parler des deux pola-
rités de tout langage. Sur ce point, il réfère explicitement à François MARTY, 
La question de la vérité. Une recherche sur le langage, Cours ronéoté du 
Centre d’Études et de Recherches Philosophiques, 128 rue Blomet, 75015 
Paris, 2e édition, 1977.

21. Voir aussi p. 118 : « Nous avons distingué précédemment deux 
logiques à l’œuvre dans l’échange des biens : celle du marché et de la valeur, 
centrée sur les objets comme tels ; celle de l’échange symbolique, en deçà 
ou par-delà la valeur, centrée sur le rapport entre les sujets comme tels. […] 
Ce sont ces mêmes deux niveaux et deux polarités que nous allons retrouver 
maintenant avec notre distinction entre signe et symbole. » Il faut noter ici que 
Baudrillard parle lui aussi d’un rapport d’« homologie », mais plutôt « entre la 
logique de la signification et celle de l’économie politique » (J. BAUDRILLARD, 
Pour une critique de l’économie politique du signe, p. 185).

22. Voir aussi p. 128-131. Chauvet réfère à Tzvetan TODOROV, Théories 
du symbole, Paris, Seuil, 1977. Une fois de plus, il nous semble pertinent de 
noter le parallèle chez Baudrillard qui s’en prend à la « sémio-linguistique 
classique » qui fait « du symbole » une « variante analogique du signe » 
(J. BAUDRILLARD, Pour une critique de l’économie politique du signe, p. 180).

LA MAISON-DIEU, 306128

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   128 02/12/2021   14:25:50



relèverait de la non-valeur, alors que le second relèverait de 
la valeur.
Suivant Chauvet, considérer un mot comme un signe, c’est 

porter attention à sa « valeur de connaissance ». « C’est la 
valeur de l’énoncé, en tant qu’il dit quelque chose sur quelque 
chose, qui est ici mesurée. On prend ainsi le langage selon sa 
dimension informative, eu égard à la justesse de la connais-
sance qu’il fournit. » Sa figure idéale tient dans le « langage 
scientifique » qui, en tant que discours de connaissance, 
cherche à exclure le sujet et à représenter de la manière la 
plus juste possible le « référent extra-linguistique qu’il vise » 
(p. 125-126). Précisément, selon Chauvet, la « fonction » du 
signe est :

de renvoyer à un aliud aliquid qui se tient toujours sur le 
terrain de la valeur, de la mesure, du calcul : valeur cognitive 
des représentations par rapport au réel ; valeur économique de 
l’avoir par rapport aux disponibilités du groupe ; valeur technique 
des objets par rapport au travail à accomplir ; valeur éthique 
des comportements par rapport aux normes de la société, etc 
(p. 127-128).

Sur le « plan intra-linguistique », Chauvet signale comment 
le signe linguistique tient sa « valeur » du « rapport de diffé-
rence » qu’il entretient « soit, au plan paradigmatique, entre 
ce mot et tous les autres mots du lexique, soit, au plan syn-
tagmatique, entre ce mot et les autres mots de l’énoncé » 
(p. 125). Ainsi du mot « pierre », qui se distingue de « roc » 
ou de « caillou » dans le dictionnaire ou dans le discours d’un 
géologue.
Considérer un mot comme symbole cette fois, toujours suivant 

Chauvet, c’est s’« intéresser prioritairement non à l’énoncé et à 
sa valeur, mais à l’énonciation et au sujet qui s’y dit à un autre 
sujet » (p. 126). L’attention est ici portée non sur ce qui est dit, 
mais sur le fait que quelqu’un s’adresse à quelqu’un. La « non-
valeur » du symbole vient de sa fonction de « reconnaissance ».

La fonction première du symbole est d’articuler celui qui 
l’émet ou le reçoit avec son monde culturel (social, religieux, 
économique ; ...) et ainsi de l’identifier comme sujet dans son 
rapport avec les autres sujets. Il noue ainsi le pacte culturel où 
s’effectue toute reconnaissance mutuelle. Simultanément, il atteste 
cette loi du manque (loi de l’Absent, de l’Autre, de l’Ancêtre…) 

LA GRÂCE ET L’ÉCHANGE SYMBOLIQUE … 129

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   129 02/12/2021   14:25:50



qui fonde toute société humaine et, en elle, tout individu comme 
sujet. Toutes choses qui, par définition même, échappent à la 
« valeur ». (p. 128)

Toujours suivant Chauvet, cette fonction du symbole est 
première dans le langage, par rapport à celle du signe. Le 
mot « pierre » vaudra comme symbole s’il est prononcé par 
exemple « dans les rues de Pékin » et entendu par un tou-
riste français égaré. Pour cette personne, ce que signifie le 
mot n’a guère d’importance. « L’effet d’emblée produit, c’est 
la reconnaissance de la “France” ici présente, le lien symbo-
lique renoué avec la “francité”, et non pas la connaissance 
que le mot  m’apporte en tant que signe. » Dans un registre 
non linguistique, Chauvet donne aussi l’exemple du drapeau. 
À sa vue, il est possible de se demander ce qu’il signifie avec 
ses couleurs et l’histoire du pays, mais il agit plus souvent 
comme symbole, en reliant à leur patrie ceux qui le regardent 
(p. 126-128). De même pour le pain et le vin de l’eucharistie, 
ou l’eau du baptême, souligne-t-il ; pris comme symboles, 
ils seraient des « médiateurs d’identité chrétienne » et, « un 
peu comme un mot de passe », ils permettraient « au groupe 
comme tel ou aux individus de se reconnaître, de s’identifier » 
(p. 119). D’ailleurs, rappelle Chauvet, le « symbole antique » 
avait précisément cette fonction. La réunion des moitiés de 
l’objet coupé en deux permettait aux héritiers de partenaires 
anciens de se reconnaître.
Non seulement le symbole a pour fonction la reconnaissance 

mutuelle des sujets, mais il a aussi pour fonction d’« introduire 
dans un ordre dont il fait lui-même partie et qui se présuppose 
dans son altérité radicale comme ordre signifiant. » En cela, 
précise Chauvet, il se distingue à nouveau du signe, qui « ren-
voie […] à quelque chose d’un autre ordre que lui-même ». 
C’est la notion connexe mais distincte d’« ordre symbolique » 
qui fait ici son entrée et, du même coup, la pensée d’Edmond 
Ortigues que reprend Chauvet. Cette notion lui permet de pré-
ciser qu’un symbole n’est jamais seul. Il est toujours, lui aussi, 
dans un rapport de différence avec d’autres éléments qui for-
ment un ensemble, un « système », un « ordre », qui peut être 
rituel, religieux, social, culturel, comme le mythe tel qu’ana-
lysé par Claude Lévi-Strauss, mais aussi et d’abord linguis-
tique, comme en témoigne le phonème, que Chauvet qualifie de 
« degré zéro » du symbole. Ainsi, lorsqu’un symbole apparaît, 

LA MAISON-DIEU, 306130

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   130 02/12/2021   14:25:50



« c’est tout l’ordre symbolique auquel il appartient […] qu’il 
fait surgir »!23.

En tout cela, et Chauvet semble à ce moment resserrer son 
propos, « le symbole échappe par essence même à la valeur 
(sauf, bien sûr, en ses contours formels, faute de quoi on ne 
pourrait même pas le distinguer des autres éléments avec les-
quels il forme système) » (p. 123-124 ; c’est nous qui souli-
gnons). Chauvet remarque bien que sa définition de l’ordre 
symbolique comme système de différences se rapproche étran-
gement d’un des éléments du signe, à savoir, rappelons-le, qu’il 
tient précisément sa « valeur » du « rapport de différence » 
qu’il entretient avec d’autres signes dans cet ensemble signi-
fiant qu’est la langue. En écartant cette exception – « sauf, bien 
sûr » – il semble vouloir préserver sa définition et la non-valeur 
du symbole.
Il importe à ce point-ci de remarquer également que les 

exemples de symboles fournis par Chauvet peuvent jusqu’à un 
certain point être compris tout aussi bien comme des signes. 
Ainsi du drapeau qui évoque la patrie chez ceux et celles qui le 
regardent : même lorsqu’il produit cet effet, ne renvoie-t-il pas 
simplement « à quelque chose d’un autre ordre que lui-même » 
(p. 120), comme le fait un signe tel que défini par Chauvet 
avec Ortigues, la patrie tenant lieu ici de signifié ? De même 
avec le mot « pierre » : lorsqu’entendu dans les rues de Pékin 
par un Français, il ne renvoie certes pas d’abord à son signifié 
habituel – une matière minérale, dure –, mais on peut penser 
qu’il renvoie simplement à un autre signifié, à quelque chose 
d’un autre ordre que lui-même, dans ce cas-ci une personne par-
lant français. La distinction tend donc à se brouiller lorsqu’on 
creuse un peu. Que reste-t-il alors de la valeur du signe ou de 
la non-valeur du symbole si ses propres exemples de symboles 
– supposément de l’ordre de la non-valeur – peuvent aisément 
être compris aussi comme des signes, et ce, sans même changer 
de pôle dialectique ?
Ces dernières remarques veulent simplement montrer les dif-

ficultés que soulève le découpage entre valeur et non-valeur 
lorsque Chauvet l’applique au signe et au symbole, auxquels 

23. Edmond ORTIGUES, Le discours et le symbole, Paris, Aubier-Montaigne, 
1962, p. 43, 54, 210, cité dans L.-M. CHAUVET, Symbole et sacrement, 
p. 120-123.

LA GRÂCE ET L’ÉCHANGE SYMBOLIQUE … 131

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   131 02/12/2021   14:25:50



sont assignées les fonctions respectives de connaissance et de 
reconnaissance.

Tableau : Transformation et extension de la distinction entre 
échange marchand et échange symbolique chez Chauvet

Échange symbolique Échange marchand
Non-valeur Valeur
Symbole Signe
Reconnaissance Connaissance

Chauvet insiste bien sur le fait que l’on ne peut « choisir l’un 
au détriment de l’autre » (p. 132). Mais son insistance sur la 
valeur du signe et la non-valeur du symbole durcit l’opposition 
et laisse penser qu’il faudrait en dernière instance choisir. Ne 
serait-il pas préférable d’envisager plutôt un niveau du symbo-
lisme qui opère à l’intérieur même de la signification, comme 
ce qui la rend possible, mais qui n’est pas nécessairement en 
tension avec elle ? Si Chauvet tend à durcir ainsi l’opposition, 
on peut penser que c’est en raison du fait qu’il a lui-même 
eu à choisir et à prendre ses distances par rapport à la longue 
et plurielle tradition théologique du sacrement comme signe, 
une tradition qui part de saint Augustin et qui va jusqu’à saint 
Thomas d’Aquin et la néoscolastique (p. 132).
On le voit, la problématique de l’échange symbolique chez 

Chauvet est dense. Au plan théorique, les diverses ramifications 
auxquelles elle conduit nous semblent devoir être nuancées, 
pour une part du moins. Mais avant d’en venir à ces quelques 
éléments de critiques, il importe d’apprécier positivement l’in-
tuition de départ qui l’a conduit vers une prise en compte des 
travaux issus de l’anthropologie maussienne pour penser la 
grâce sacramentelle.

Transition : les sacrements  
comme dynamique de reconnaissance

Chauvet trouve dans la pensée des anthropologues, sur les 
rapports de don dans les sociétés traditionnelles (ou segmen-
taires), un modèle qui lui apparaît mieux convenir aux sacre-
ments pour penser le rapport de grâce qui les traversent. Cette 
approche lui semble avoir le bénéfice de placer la grâce dans 

LA MAISON-DIEU, 306132

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   132 02/12/2021   14:25:50



l’ordre de la relation. Dit simplement : ce qui se joue dans 
les sacrements est un rapport de reconnaissance entre des alté-
rités. Timothy M. Brunk semble être celui, parmi les lecteurs 
de Chauvet, qui a le mieux cerné l’importance chez lui de 
l’« échange symbolique ». À ce titre, il présente la « théorie du 
don » et le « modèle de Mauss » comme des éléments centraux 
de sa pensée!24. Il remarque également les influences de Bau-
drillard et de Duby.
Très concrètement, c’est le geste de présentation des dons 

qui fait le pont entre les pratiques de don réciproque dans les 
sociétés segmentaires et le sacrement chrétien de l’eucharistie. 
Ce geste dont l’anthropologie a montré l’importance est à penser 
comme un geste par lequel s’opère la reconnaissance d’une alté-
rité, soit celle d’une divinité, d’un esprit ou d’un ancêtre, soit 
celle d’un groupe ou d’un individu.

Au regard de l’histoire des pratiques et des théories de l’eucha-
ristie, notamment au regard de ce qu’a produit le Moyen Âge 
quant à l’eucharistie comme sacrifice d’expiation, ce modèle 
théorique issu de l’anthropologie culturelle et sociale présente 
l’immense avantage de situer ce sacrement dans l’ordre d’une 
relation qui se distingue de la relation marchande. Considérant 
les abus passés liés à l’eucharistie comme sacrifice d’expia-
tion, considérant le rapport néfaste au salut engendré par la 
pratique de la pénitence tarifée dans laquelle la comptabilisa-
tion des messes a joué un rôle central, la mise en évidence de 
la dimension de reconnaissance dans les rapports de don et 
dans les sacrifices traditionnels est une bonne nouvelle pour la 
théologie sacramentaire. Cela permet non seulement de penser 
la profondeur anthropologique des gestes que mobilise l’eucha-
ristie, mais cela permet aussi d’en faire voir la portée relation-
nelle. Dit autrement, le don en jeu n’est pas une chose, il n’est 
pas un don à cumuler comme on cumule et échange des biens 
ou une somme d’argent ; il est un geste qui vise à instaurer et 
à maintenir une relation avec une altérité. Il s’agit non d’abord 

24. « We have seen […] that “presence of the absence” is a critical term 
for Chauvet. The same is true of “obligatory generosity”, a phrase which, as 
we have seen, he takes from Duby. Chauvet finds traces of this feature of 
“archaic” societies in contemporary culture. » Timothy M. BRUNK, Liturgy 
and Life. The Unity of Sacrament and Ethics in the Theology of Louis-Marie-
Chauvet, New York, Peter Lang Publishing, 2007, p. 78. Voir aussi, plus 
largement, p. 75-87.

LA GRÂCE ET L’ÉCHANGE SYMBOLIQUE … 133

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   133 02/12/2021   14:25:50



de donner « quelque chose », il s’agit de se risquer vers un autre 
– vers tel groupe ou tel individu qui se distingue de tel autre, ou 
encore vers telle divinité – en lui présentant un bien qui atteste 
de sa propre implication dans le geste ; il s’agit de se donner 
dans ce que l’on donne. Et Chauvet a eu l’intuition d’emprunter 
ce chemin pour revisiter le sacrement de l’eucharistie.
Mais de façon générale, ce n’est pas seulement l’eucharistie 

que cette plongée dans l’anthropologie éclaire, mais plus lar-
gement la relation d’alliance – au sens théologique, distinct de 
celui que lui donne généralement l’anthropologie – que chacun 
des sacrements contribue à relayer et à entretenir. L’apport du 
théologien Antoine Delzant apparaît aussi non négligeable sur ce 
point, lui qui a pensé la grâce comme « alliance symbolique ». 
D’ailleurs, Chauvet y fait référence occasionnellement : « la grâce 
est essentiellement le non-calculable et le non-stockable. Elle est 
“par-delà utile et inutile”, selon l’expression d’A. Delzant. Elle 
relève du “par-dessus le marché” et de l’excès!25 ».

Il trouve chez ce théologien des intuitions semblables aux 
siennes!26. Une fois établi cet enracinement anthropologique de 
l’alliance eucharistique, un ensemble de difficultés se présen-
taient toutefois à la pensée de Chauvet. Et il les a affrontées 
d’une façon qui lui est unique. Le temps qui a passé depuis les 
grandes années du structuralisme permet d’aborder ces diffi-
cultés avec un recul qu’il ne pouvait avoir au temps où il a écrit.

Reprise à partir de l’anthropologie  
de la reconnaissance de Marcel Hénaff

La « découverte » anthropologique de Mauss a fécondé la 
pensée de toute une génération d’intellectuels. La reprise de ses 
travaux par Lévi-Strauss à partir de la linguistique saussurienne 
y a été pour beaucoup!27. En simplifiant, il est possible de dire 

25. Antoine DELZANT, La communication de Dieu. Par-delà utile et inu-
tile. Essai théologique sur l’ordre symbolique, Paris, Éd. du Cerf, 1978, 
évoqué dans L.-M. CHAUVET, Symbole et sacrement, p. 113.

26. En revanche, les interlocuteurs que Chauvet et Delzant privilégient ne 
sont pas les mêmes. Alors que Chauvet discute davantage avec les anthropo-
logues, Delzant dialogue avec la sémantique structurale.

27. Voir Claude LÉVI-STRAUSS, Les structures élémentaires de la parenté, 
Paris/La Haye, Mouton, 1967 ; ID., « Introduction à l’œuvre de Marcel Mauss 

LA MAISON-DIEU, 306134

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   134 02/12/2021   14:25:50



que l’apport de Lévi-Strauss a été de montrer que les termes de 
parenté que met en rapport l’échange symbolique dans les sociétés 
segmentaires sont structurés comme le langage et ses signes diffé-
renciés. Mais le succès de Lévi-Strauss a été tel qu’il est devenu 
difficile de cibler ce qui, par rapport aux diverses reprises lin-
guistique, psychanalytique et philosophique de ses travaux!28, 
relève plus exclusivement, au plan théorique, d’une approche 
anthropo logique des faits dits de symbolisme et des rapports de 
don réciproque. La question se pose en ce qui concerne l’œuvre 
de Lévi-Strauss elle-même. Car lorsque ce dernier  développe sur 
l’inconscient, sur la communication et sur la pensée sauvage, il 
prend un chemin qui lui est propre et qui tend vers des questions 
relevant davantage de ce que l’on nomme aujourd’hui la psycho-
logie cognitive et la neurophysiologie du cerveau!29.

Le problème de l’articulation  
entre échange symbolique,  
échange marchand et signification

Les propositions de Chauvet sur l’échange symbolique parti-
cipent de l’effervescence théorique liée aux travaux de Mauss et 
de la relecture qu’en a fait Lévi-Strauss. Comme d’autres à la 
même époque, Chauvet se demande ce qui distingue l’échange 
symbolique de l’échange marchand et des faits de signification, 
tout en s’interrogeant sur les incidences philosophiques de ces 
bouleversements dans le champ des sciences humaines. Si ses 
propositions théoriques débordent le seul champ de l’anthropo-
logie, elles semblent trouver là leur point de départ. La centra-
lité chez lui de la différence entre échange marchand et échange 
symbolique atteste de ce point de départ. Elle lui vient de Mauss 
et de Malinowski. Le croisement de cette question avec celle 
de la signification appartient aussi au champ anthropologique, 
mais mobilise plus nettement l’héritage de Lévi-Strauss.

[1950] », dans Marcel MAUSS, Sociologie et anthropologie, Paris, Presses uni-
versitaires de France, 2008, p. IX-LII.

28. Par exemple, et à titre indicatif seulement, Roland BARTHES, Mytho-
logies, Paris, Seuil, 1957 ; Jacques LACAN, Écrits, Paris, Seuil, 1966 ; Claude 
LÉVI-STRAUSS et Paul RICŒUR, « Autour de la Pensée sauvage. Réponses 
à quelques questions. Entretien du “Groupe philosophique” d’Esprit avec 
Claude Lévi-Strauss [1963] », Esprit, n. 301, 2004, 169-192.

29. Voir Dan SPERBER, Le symbolisme en général, Paris, Hermann, 1974.

LA GRÂCE ET L’ÉCHANGE SYMBOLIQUE … 135

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   135 02/12/2021   14:25:50



Comme cela a été évoqué, on peut penser que la manière 
dont Chauvet navigue dans toutes ces questions et articule entre 
eux ces trois concepts – d’échange symbolique, d’échange mar-
chand et de signification – va de pair avec ses préoccupations 
de théologien héritier d’une longue et plurielle tradition de 
pensée du sacrement comme signe et instrument. Or, une telle 
articulation entre ces concepts ne va pas de soi. Elle a l’avan-
tage d’aller au-delà des évidences. Par exemple, dans le cas de 
Baudrillard, elle fait voir comment l’échange marchand et la 
consommation, par-delà le fait qu’ils mettent en circulation des 
biens utiles, sont aussi le théâtre de rapports sociaux appauvris 
qui traduisent des rapports de domination entre classes sociales. 
Mais une telle articulation des concepts tend aussi à masquer 
la spécificité de chacun. Car lorsque l’attention est trop exclu-
sivement portée sur les analogies formelles, il devient difficile 
de voir autre chose dans l’échange des objets de consommation 
qu’un équivalent du jeu des signes dans le langage, auquel s’op-
poserait la non-valeur des rapports de don dans l’échange sym-
bolique. Chez Baudrillard comme chez Chauvet, les homologies 
formelles apportent des éclairages, mais elles tendent aussi à 
rabattre les différents niveaux les uns sur les autres. À cet égard, 
la reformulation en termes de valeur et de non-valeur joue un 
rôle central. Elle tend à transformer en opposition ce qui peut 
aussi être pensé plutôt comme une distinction. Cette reformula-
tion laisse penser qu’il s’agit en définitive d’un choix ou d’une 
alternative, comme si l’échange marchand et l’échange symbo-
lique se trouvaient sur un même plan, comme s’il s’agissait de 
deux opposés en tension ou entre lesquels on oscille, comme si 
– en investissant un pôle – on négligeait nécessairement l’autre. 
De même avec le symbole et le signe!30.

30. Clairement, la problématisation de Baudrillard tend vers l’alternative. 
« La barre qui sépare la valeur d’usage de la valeur d’échange, et celle qui 
sépare le signifié du signifiant est une barre d’implication logique formelle : 
elle ne sépare pas radicalement ces termes respectifs, elle établit entre eux une 
relation structurale. De même entre valeur d’échange et signifiant, entre valeur 
d’usage et signifié. En fait, toutes ces relations font système dans le cadre de 
l’économie politique. Et ce système tout entier, dans son organisation logique, 
nie, refoule et réduit l’échange symbolique. La barre qui sépare tous ces 
termes ensemble de l’échange symbolique n’est pas une barre d’implication 
structurale, c’est la barre de l’exclusion radicale (celle qui suppose l’alter-
native radicale de la transgression). » J. BAUDRILLARD, Pour une critique de 
l’économie politique du signe, p. 151-152. Ce dernier montre comment dans 

LA MAISON-DIEU, 306136

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   136 02/12/2021   14:25:50



Une difficulté de ce type peut être rencontrée avec l’anthropo-
logie structurale de Lévi-Strauss et sa « théorie de la communi-
cation ». La « solution » proposée par un de ses commentateurs 
et lecteurs, l’anthropologue et philosophe Marcel Hénaff, est 
de mieux distinguer entre eux les niveaux : l’échange symbo-
lique (ou le don réciproque), l’échange marchand, la significa-
tion!31. Avec cette distinction comme point de départ, la mise 
en évidence des rapports d’homologie formelle demeure alors 
possible voire souhaitable, mais elle risque moins de conduire 
au rabattement d’un niveau sur l’autre. Les écarts sont alors 
préservés et les points de contacts s’en trouvent du même coup 
mieux définis.
La manière dont Hénaff approche ce problème théorique nous 

semble en définitive préférable à celle développée par Chauvet 
et Baudrillard, car elle permet de mieux cerner l’échange sym-
bolique – don réciproque comme rapport de reconnaissance – 
comme tel et, plus largement, les « faits de symbolisme ». Elle 
propose comme eux de penser le symbolisme, la reconnaissance 

les sociétés contemporaines, les rapports sociaux de distinction et les rapports 
de pouvoir passent par la consommation des objets, avec pour conséquence un 
déficit relationnel et la mise à l’écart de l’échange symbolique. Cette particu-
larité des sociétés de consommation les distingue des sociétés segmentaires. 
Néanmoins, il est une chose de montrer que la consommation et l’échange 
d’objets tend à empiéter sur le terrain autrefois réservé à l’échange symbo-
lique, il en est une autre de les situer sur un seul et même plan, comme s’il 
fallait choisir entre les deux. Dit autrement, la logique de la valeur-signe et 
de l’objet-signe n’est pas la seule en jeu. Baudrillard montre bien que cette 
logique tend à former système avec les deux autres logiques de la valeur 
d’usage et de la valeur d’échange, avec pour résultat l’exclusion et le refou-
lement de l’échange symbolique. Mais il tient aussi à distinguer ces logiques, 
parce que l’une n’est pas réductible à l’autre. Donc, si à un certain niveau 
la pensée de Baudrillard conduit à une alternative ou à une tension entre le 
système des trois logiques de la valeur – qui inclut l’échange marchand et 
l’objet-signe – et la logique ambivalente de l’échange symbolique, elle offre 
aussi des ressources pour penser leur distinction.

31. Marcel HÉNAFF et Claude LÉVI-STRAUSS, « 1963-2003 : l’anthropo-
logie face à la philosophie. Entretien. », Esprit, janvier, 2004, p. 88-109. Plus 
largement, voir Marcel HÉNAFF, Claude Lévi-Strauss, Paris, Belfond, « Les 
dossier Belfond », 1991, p. 445 ; ID, Le prix de la vérité. Le don, l’argent, la 
philosophie, Paris, Seuil, « La couleur des idées », 2002, p. 560 ; ID, Claude 
Lévi-Strauss. Le passeur de sens, Paris, Perrin, « Tempus », 2008, p. 256 ; 
ID, « Mauss et l’invention de la réciprocité », Revue du MAUSS semestrielle, 
n. 36, 2010, p. 71-86 ; ID, Claude Levi-Strauss et l’anthropologie structurale, 
Paris, Seuil, « Points. Essais », 2011, p. 656 ; ID, Le don des philosophes. 
Repenser la réciprocité, Paris, Seuil, « L’ordre philosophique », 2012, p. 352.

LA GRÂCE ET L’ÉCHANGE SYMBOLIQUE … 137

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   137 02/12/2021   14:25:50



et le don comme ce qui relève d’un « hors-de-prix », mais le 
champ d’application du symbolisme est aussi restreint et cesse 
d’être appliqué simultanément à tous les champs de la vie 
sociale, ce que tend à faire Lévi-Strauss. Le symbolisme cesse 
aussi d’être la négation de quelque chose d’autre – l’inverse 
de l’échange marchand, l’inverse de la valeur – et peut être 
approché dans sa richesse propre et sa complexité. Par exemple, 
il y a bien un surinvestissement proprement social et symbo-
lique de la consommation dans les sociétés de marché, comme 
le démontre très bien Baudrillard, ou encore un empiétement 
du marché et de son outil monétaire sur les autres niveaux, 
mais l’effacement hypothétique de l’échange marchand et de 
la consommation des objets-signes n’induirait pas automatique-
ment le retour en force de l’échange symbolique des sociétés 
traditionnelles. De même, le « niveau symbolique » du langage 
se distingue du procès de signification, mais leur rapport n’a 
pas nécessairement à être pensé en termes d’opposition entre 
« non-valeur » et « valeur ». Dit autrement, parler c’est toujours 
d’abord parler à quelqu’un, et ce qui rend possible cette adresse, 
c’est l’ordre symbolique des différences entre les phonèmes et 
les signes comme « pacte ». Mais une fois que cela a été dit, on 
n’a pas tout dit de ce qu’impliquent la lecture et l’interprétation 
d’un texte, par exemple.
L’approche d’Hénaff est à comprendre comme un travail de 

réception tant de l’anthropologie structurale de Lévi-Strauss que 
de l’approche plus sociologique de Mauss. C’est ainsi qu’il en 
vient à entrer avec Lévi-Strauss sur le terrain de la linguistique. 
Mais son retour à Mauss le conduit en même temps à marquer 
certaines limites de l’approche structurale. Il resserre la pro-
blématique et fait ressortir la spécificité de la reconnaissance 
réciproque et mutuelle, c’est-à-dire du symbolisme. C’est en ce 
sens que son approche théorique sur ces questions nous apparaît 
davantage prometteuse.

De la réciprocité cérémonielle  
au « régime de la grâce »

En s’inspirant de l’anthropologie et de la question de 
l’échange symbolique pour repenser l’eucharistie et l’alliance 
chrétienne, Chauvet ne devait pas seulement faire son chemin 
et articuler cet échange symbolique avec l’échange marchand et 

LA MAISON-DIEU, 306138

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   138 02/12/2021   14:25:50



la signification, il se confrontait aussi à la difficulté de distin-
guer entre les formes réciproques et collectives du don dans les 
sociétés segmentaires et ses formes unilatérales et plus indivi-
duelles dans les sociétés modernes. Cette difficulté est apparue 
à Mauss lui-même dès la rédaction de son « Essai sur le don » 
et elle a soulevé un ensemble de questions qui sont encore 
aujourd’hui débattues.
Une manière d’aborder ces questions consiste à s’inter-

roger sur la différence entre la réciprocité du don cérémoniel 
– sacrifices ou dons cérémoniels entre groupes dans les sociétés 
segmentaires analysées par les anthropologues – et la moda-
lité gracieuse ou unilatérale du don dans d’autres contextes. 
Selon Hénaff, le régime de la grâce est à penser comme une 
transformation dans les conditions de la reconnaissance et du 
lien social, qui est elle-même à mettre en rapport avec une 
transformation dans l’organisation sociale suite à l’apparition 
d’une autorité politique centrale, comme un État. De la recon-
naissance réciproque dans les sociétés segmentaires, on passe 
avec les sociétés politiques à une reconnaissance qui opère à 
travers des formes plus unilatérales de don. Ce n’est plus tant 
le lien très personnalisé des multiples dons et contre-dons qui 
a les devants dans le régime de la grâce que la faveur venue 
d’en haut accordée à tous collectivement et qui englobe les 
divers groupes et individus. Les dons singuliers entre ces divers 
groupes et individus ne disparaissent pas, mais ils se présentent 
non plus tant comme des répliques institutionnalisées et orien-
tées vers des partenaires spécifiques, que comme ce qui relaye 
la faveur venue d’en haut et en poursuit le mouvement. Il y a 
toujours une réponse au don initial, mais dans le prolongement 
de la faveur reçue à travers la liberté responsable de chacun. 
On passe alors, dirait Hénaff, de la réciprocité à la mutualité.

Si Chauvet n’a pas abordé de front cette difficulté, son 
interprétation du procès d’échange symbolique dans la prière 
eucharistique montre bien qu’il vise le régime de la grâce dont 
parle Hénaff. De même, l’exemple récurrent du cadeau qu’il 
met de l’avant pour illustrer ce type de relation symbolique 
de reconnaissance dans les sociétés modernes témoigne qu’il 
n’ignore pas la différence entre la situation qui prévaut dans 
les sociétés segmentaires et celles dans les sociétés politiques 
dont les sociétés modernes. Il voit bien que le don réciproque 
cérémoniel n’est pas le cadeau offert à un ami par un individu 

LA GRÂCE ET L’ÉCHANGE SYMBOLIQUE … 139

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   139 02/12/2021   14:25:50



moderne, mais que dans les deux cas, c’est la reconnaissance 
de l’autre comme autre qui se joue, par le truchement d’un bien 
précieux, dit symbolique.
Cependant Chauvet ne fait pas de cette difficulté – que 

pourtant il repère – un problème. Au plan théorique, il cherche 
plutôt à accentuer la dimension de reconnaissance propre aux 
divers types de don, au risque de gommer la différence majeure 
entre la reconnaissance par la réciprocité rituelle – un don qui 
implique un retour sous la forme d’une réplique – et la recon-
naissance à travers une faveur unique qui rassemble – un don 
sans attente de retour. S’en suit une définition quelque peu élas-
tique de l’« échange symbolique » comme ce qui désigne la 
reconnaissance de l’altérité de façon générale. Cette définition 
large et implicite laisse alors de côté les distinctions pourtant 
importantes pour éviter la confusion. Par exemple, dans son 
analyse de la prière eucharistique, c’est presqu’exclusivement 
comme don unilatéral qu’il utilise le concept d’échange sym-
bolique, alors même que chez les anthropologues, l’échange 
symbolique désigne le plus souvent la réciprocité rituelle des 
partenaires.
Les distinctions établies à partir de l’anthropologie de la 

reconnaissance d’Hénaff permettent ainsi de distinguer plus 
finement les niveaux. Dans la liturgie eucharistique, si les 
gestes de la présentation des dons et de la communion relèvent 
de la réciprocité traditionnelle et cérémonielle, le rapport de 
reconnaissance auquel la prière eucharistique invite renvoie, 
lui, essentiellement au schème relationnel vertical qui est celui 
de la grâce. Dans ce schème vertical, le don peut susciter une 
réponse libre et reconnaissante, mais la réciprocité en cause 
est celle – constitutive – qui opère dans toute forme de rela-
tion, et non la réciprocité rituelle et contraignante sous forme 
de réplique. Dit autrement, les distinctions théoriques établies 
par Hénaff, lorsqu’on les retourne vers la théologie sacramen-
taire de Chauvet permettent de marquer plus nettement tant 
l’importance de l’offrande – du pain et du vin, mais ultime-
ment de toute l’assemblée et de chacun de ses membres – qui 
instaure la relation, que son statut spécifique : elle n’est pas 
une réplique, mais une réponse idéalement libre et reconnais-
sante à l’égard d’un don gracieux incommensurable, celui de 
la vie de Dieu au cœur de celle des humains et du monde. 
Et si, sur le plan théologique, on insiste sur la gratuité de ce 
don, c’est pour rappeler que la grâce veut relever, rassembler 

LA MAISON-DIEU, 306140

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   140 02/12/2021   14:25:50



dans l’unité et instituer des sujets, et non écraser ni dominer, 
comme peuvent le faire par ailleurs divers dons unilatéraux à 
hauteur d’homme, y compris du côté de pratiques ecclésiales 
non converties.

Du régime anthropologique de la grâce  
à la grâce chrétienne : la gratuité  
au cœur de l’ambivalence

Une difficulté supplémentaire à laquelle Chauvet se confron-
tait en dialoguant avec l’anthropologie culturelle et sociale 
était non seulement de distinguer les formes du don propres 
au régime de la grâce de ses formes traditionnelles – le « don 
réciproque cérémoniel », dit Hénaff!32 –, mais aussi de penser 
cette gratuité de la grâce qui vient d’être évoquée. La grâce de 
Dieu, en lien avec l’évidement kénotique sur la croix, tend à 
être pensée comme pure gratuité, c’est-à-dire comme étant une 
initiative divine pour laquelle les mérites de l’homme ne sont 
pour rien. Évidemment, cela ne veut pas dire que c’est ainsi 
qu’elle est accueillie à chaque fois.
En effet, au plan anthropologique, tout don, peu importe 

ses modalités, en tant qu’il médiatise humainement une rela-
tion concrète à l’autre, est nécessairement ambivalent. S’il peut 
mener à la confiance et à la reconnaissance positive de l’autre, 
il peut aussi mener à son contraire, c’est-à-dire qu’il peut se 
transformer en méfiance.

Dans le cas des sociétés segmentaires, le système de la 
justice vindicatoire vise précisément à prendre en charge les 
manquements aux devoirs de l’alliance. Ce système n’autorise 
cependant pas vraiment de marge de manœuvre entre l’alliance 
paritaire et la guerre entre ennemis. On peut aussi penser que 
dans un tel contexte, les sacrifices expiatoires jouent un rôle 
analogue à celui du système vindicatoire, mais dans la rela-
tion à l’invisible donateur. Avec l’apparition d’une autorité 
centrale, les  conditions de l’ambivalence changent au même 
titre que les conditions de la reconnaissance. L’autorité cen-
trale prend en charge la gestion des offenses. Elle s’interpose 
entre les sujets, comme la grâce qui, dans sa faveur, fédère les 

32. M. HÉNAFF, Le prix de la vérité, p. 145-207.

LA GRÂCE ET L’ÉCHANGE SYMBOLIQUE … 141

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   141 02/12/2021   14:25:50



donataires dispersés. Si la guerre entre groupes ennemis devient 
une menace moins présente à l’intérieur même de la commu-
nauté politique, tout en demeurant une possibilité reportée vers 
l’extérieur, c’est la domination institutionnalisée qui, à l’inté-
rieur, tend à prendre les devants comme risque potentiel. Le 
donateur – Dieu et les institutions qui médiatisent sa grâce, 
la cité et ses institutions – a une position dominante dans le 
régime de la grâce qui est proprement théologico-politique. Dit 
rapidement, si un don unilatéral a le pouvoir d’induire chez le 
bénéficiaire le bonheur d’être comblé et de l’éveiller à sa propre 
liberté et à sa propre responsabilité, d’où l’expression de la gra-
titude reconnaissante qui accompagne souvent la réception d’un 
tel don, il a aussi – sur le plan formel et anthropologique – la 
capacité d’écraser et d’instaurer un rapport de dépendance, de 
domination ou de sujétion qui n’est pas à proprement parler 
une guerre.
Chauvet ne manque pas de nommer avec Baudrillard cette 

ambivalence!33. Par contre, une fois nommée, c’est comme si 
elle passait dans l’oubli et cédait toute la place à la non-valeur. 
Au terme de son analyse théorique de la question, Chauvet 
semble ne retenir qu’une version positive de l’échange symbo-
lique, jusqu’à en faire son « essence ».

Car l’essence symbolique du cadeau se caractérise justement 
non par la valeur de l’objet offert – celle-ci peut être pratiquement 
nulle en termes de valeur d’usage ou de valeur marchande, et 
le « rien » offert être pourtant pleinement reçu comme cadeau –, 
mais par le rapport d’alliance, d’amitié, d’affection, de reconnais-
sance (de et envers l’autre) qu’il crée ou recrée entre les parte-
naires (p. 112).

À suivre Chauvet, l’échange symbolique semble par moments 
ne pouvoir conduire qu’à de l’amitié et de la confiance, tant 
dans les sociétés segmentaires que dans les sociétés poli-
tiques. Dans son ouvrage Les sacrements, Chauvet va même 
jusqu’à associer directement « la logique qui régit l’échange 
symbolique » avec celle de la « gratuité » dans laquelle, dit-il, 

33. « Ainsi la structure d’échange (cf. Lévi-Strauss) n’est-elle jamais celle 
de la réciprocité simple. Ce ne sont pas deux termes simples, mais deux 
termes ambivalents qui échangent, et l’échange fonde leur relation comme 
ambivalente. » J. BAUDRILLARD, Pour une critique de l’économie politique du 
signe, p. 62, cité dans L.-M. CHAUVET, Symbole et sacrement, p. 108.

LA MAISON-DIEU, 306142

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   142 02/12/2021   14:25:50



« [chacun] donne sans compter!34 ». Dans Symbole et sacrement 
cette fois, lorsqu’il réfère aux travaux de l’historien Georges 
Duby à propos des « générosités nécessaires » à l’époque méro-
vingienne, il omet de signaler que la circulation des dons se fait 
sur fond d’hostilité, de rivalité et de pillage!35.
Ils sont quelques lecteurs à avoir remarqué et critiqué cette 

orientation interprétative de Chauvet par rapport à l’échange 
symbolique. Le plus sévère d’entre eux, Gerard Moore,  considère 
que Chauvet présente une version « romantique » et inadéquate 
de l’échange symbolique dans les sociétés traditionnelles, notam-
ment mélanésiennes. Il va même jusqu’à conclure que son pas-
sage par l’anthropologie est, au final, une « distraction!36 ». Daniel 
F. Pilario, de son côté, s’appuyant sur les analyses de Pierre 
Bourdieu, affirme que Chauvet ferme les yeux sur l’« ambi-
guïté » inhérente des échanges symboliques et sur les jeux de 
pouvoir et de domination auxquels ils conduisent parfois, notam-
ment dans des institutions comme l’Église!37.

34. L.-M. CHAUVET, Les sacrements, p. 134.
35. « Le don est en effet, dans les structures de ce temps, la contrepartie 

nécessaire de la capture. Au terme d’une campagne heureuse, aucun chef de 
guerre ne garde pour lui le butin. Il le distribue, et non seulement parmi ses 
compagnons d’armes. Il se doit en outre d’en offrir une part aux puissances 
invisibles. [...] Cette distribution, cette consécration sont la condition même 
du pouvoir, celui que le chef exerce sur ses compagnons, celui que les dieux 
lui délèguent. » Georges DUBY, Guerriers et paysans. VII- XIIe siècle. Premier 
essor de l’économie européenne, Paris, Gallimard, 1973, p. 62.

36. Traduction libre de Gerard MOORE, « Recension : The Sacraments. 
The Word of God at the Mercy of the Body », The Australasian Catholic 
Record, vol. 80, n. 2, 2003, p. 264-265. « The first [problematic feature] 
is the seemingly “romanticized” view of symbolic exchange in traditional 
societies, particularly those in Melanesia. While Chauvet is intending to 
bring out the gratuity of grace through contrast between traditional exchange 
and western economic logic, this excursion into anthropology is inadequate 
and a distraction. » Il faut noter que Moore est un théologien australien du 
United Theological College (North Parramatta, Australie), ce qui explique 
peut-être pourquoi il cible le cas mélanésien duquel il est géographiquement 
plus proche.

37. « Any framework, such as Chauvet’s, which posits a clear-cut dis-
tinction between the economic and the symbolic runs the risk of reading 
manipulative power into the divine all-gratuitous action, thus turning a blind 
eye (especially when this divine all-gratuitousness is mediated by such a 
precarious institution as the church) to the ambiguity inherent in all gift-
exchanges. » Daniel Franklin PILARIO, « “Gift exchange” in Sacramentology. 
A Critical Assessment from the Perspective of Pierre Bourdieu », Questions 
Liturgiques/Studies in Liturgy, vol. 82, n. 1, 2001, p. 93. Bourdieu, sur lequel 

LA GRÂCE ET L’ÉCHANGE SYMBOLIQUE … 143

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   143 02/12/2021   14:25:50



Il est important de noter que le problème ici évoqué concerne 
sa théorie de l’échange symbolique qu’il élabore à partir de 
modèles anthropologiques, sans toujours marquer le moment 
où il passe à une lecture de l’échange symbolique converti, et 
sans distinguer entre différents types de dons. On peut aussi 
rappeler qu’il élabore sa théorie à l’intérieur d’une probléma-
tique philosophique et théologique qui en déplace les enjeux. 
Mais il importe aussi de souligner qu’en d’autres parties de son 
œuvre, notamment dans les sections sur la pratique des sacre-
ments, on voit clairement que Chauvet n’ignore pas l’ambiva-
lence des rituels chrétiens, au contraire. « Le rite, souligne-t-il 
avec insistance, est capable du meilleur comme du pire. » Et 
pour « demeurer proprement chrétien », il est « constamment 
à évangéliser!38 ». Sa critique des abus liés à la messe comme 
sacrifice d’expiation au Moyen Âge et à la veille de la Réforme 
protestante atteste aussi de sa vigilance critique à propos de 
l’ambivalence. Un lecteur comme Robert Mager y a été attentif.

La force de l’argumentation de Chauvet réside dans la tournure 
non apologétique de sa présentation de la dimension institutionnelle 
comme corporéité. En situant cette dimension dans la sacramenta-
lité de l’Église, il la « remet à sa place » et en fait apparaître tant 
l’importance que les limites!39.

Pilario appuie sa critique, a sa propre manière d’articuler économie (échange 
marchand) et échange symbolique.

38. L.-M. CHAUVET, Les sacrements, p. 127-128 : « Le rite est capable du 
meilleur comme du pire. Le meilleur : c’est notamment ce que l’on a cherché 
à montrer au long de l’analyse qui vient d’être faite. […] On ne devient 
chrétien qu’en entrant en institution […]. Vouloir sortir de ces médiations 
institutionnelles et rituelles, c’est être victime d’un imaginaire d’immédiateté 
dont on perçoit aisément les dégâts. Le rite n’en est pas moins, simultané-
ment, capable aussi du pire. Outre ses risques évidents de routine, il est lourd 
d’ambiguïtés d’ordre psychique (la névrose obsessionnelle peut y trouver un 
terrain favorable), social (il peut fonctionner comme coquille vide de contenu 
de foi, seul important le “contenant”, c’est-à-dire les marques sociales d’ap-
partenance à une religion donnée et, par-là, à une culture ou à un milieu 
social), politique (les manipulations des cérémonies par le pouvoir établi), 
aussi bien que spirituel (substitution plus ou moins magique de l’efficacité 
du rite à la Parole et à ses interpellations éthiques), etc. Le rite est donc 
constamment à évangéliser, s’il veut demeurer proprement chrétien. » Voir 
aussi L.-M. CHAUVET, Symbole et sacrement, p. 361-363.

39. Robert MAGER, « L’Église-sacrement à l’épreuve du symbole. L’apport 
de Louis-Marie Chauvet », Église et Théologie, vol. 21, n. 2, 1990, p. 186.

LA MAISON-DIEU, 306144

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   144 02/12/2021   14:25:51



Suivant Mager, l’approche de « l’Église comme mystère » 
par Chauvet évite le piège de la mystification et de l’idéali-
sation de la communauté ecclésiale dans lequel trop de théo-
logiens catholiques tombent et qui conduit souvent à masquer 
les risques propres à une structure hiérarchique. À cet égard, 
le concept de « réciprocité » mis en avant par Chauvet joue-
rait un rôle central. « Cette réciprocité n’est pas à comprendre 
dans le sens romantique où basculent trop d’ecclésiologies de 
la “communion”. L’interdépendance que fonde la réciprocité est 
à la fois coopération et compétition. » Mager reconnaît donc la 
sensibilité de Chauvet à la question de l’ambivalence. Toute-
fois, on peut remarquer que ce dernier sent aussi le besoin de 
préciser que la réciprocité dont il est question est, précisément, 
« ambiguë!40 ».
Si l’ecclésiologie de Chauvet jouit d’une appréciation somme 

toute assez positive chez le théologien catholique Mager, elle 
laisse plutôt interrogatif un lecteur de tradition protestante 
réformée comme Henry Mottu, par ailleurs appréciatif de l’en-
semble de son travail!41.

Ouverture

La pensée des anthropologues sur le don réciproque céré-
moniel joue un rôle central dans l’argumentation de Chauvet. 
On reconnaît l’héritage de cette tradition de pensée dans sa 
problématique de l’échange symbolique. Celle-ci lui permet 
de penser la grâce comme un rapport relationnel de recon-
naissance. Certes, la manière dont il articule théoriquement 
l’échange symbolique avec l’échange marchand et la signi-
fication gagne à être nuancée. De même, il ne distingue pas 

40. R. MAGER, « L’Église-sacrement à l’épreuve du symbole », p. 190-191. 
R. Mager note également que « Chauvet passe un peu rapidement sur cette dis-
tinction importante » entre « corps ecclésial » et « corps du Christ » (p. 189).

41. « Or, de même qu’il faut prendre garde de ne pas tomber dans une 
conception romantique du symbolique, ce qu’admet [Chauvet] lui-même, de 
même il ne faut pas céder à une ecclésiologie romantique. N’a-t-on donc 
pas [dans Symbole et sacrement] une notion non différenciée, organiciste de 
l’Église comme corps du Christ ? » Henry MOTTU, « “Symbole et sacrement”. 
À propos d’un livre récent », Revue de théologie et de philosophie, vol. 121, 
n. 2, 1989, p. 221-222. Voir aussi les interrogations de Pierre GISEL, « Du 
symbolique au symbole, ou du symbole au symbolique ? », Recherches de 
science religieuse, vol. 75, n. 3, 1987, p. 362-365.

LA GRÂCE ET L’ÉCHANGE SYMBOLIQUE … 145

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   145 02/12/2021   14:25:51



toujours nettement entre la reconnaissance sous la forme du don 
réciproque cérémoniel et la reconnaissance sous les traits de la 
grâce comme don unilatéral. Plus encore, il tend à projeter sa 
sensibilité théologique pour la gratuité sur les diverses formes 
de la reconnaissance, au risque d’en oublier parfois – théori-
quement – leur incontournable ambivalence. En fin de compte, 
à certains moments, on ne sait plus trop si Chauvet opère une 
interprétation de l’échange symbolique par la grâce entendue 
comme pure gratuité, ou l’inverse, c’est-à-dire une interpréta-
tion chrétienne de la grâce à partir de l’échange symbolique. 
La relecture de ce dossier à partir de l’anthropologie du don et 
de la reconnaissance de Marcel Hénaff a permis de prendre un 
peu de recul et de cibler l’essentiel.
Cette difficulté théorique chez Chauvet ne doit toutefois pas 

faire manquer la fécondité du geste théorique qui est au cœur 
de son travail et qui consiste précisément à approcher la grâce 
sacramentelle et l’alliance chrétienne à partir de cette problé-
matique anthropologique sur la reconnaissance et le don. Car 
cette approche théorique permet de penser la grâce – centrale 
dans les sacrements et plus largement dans l’existence relue 
chrétiennement – comme une dynamique relationnelle où la 
reconnaissance de l’altérité de chacun est en jeu. De plus, elle 
prend en compte les modalités concrètes de cette dynamique 
dans l’ordre du rituel.
Plus encore, et toujours sur le plan théorique, il importe de 

relever ce qui nous apparaît être un autre apport spécifique des 
travaux de Chauvet pour penser théologiquement la grâce chré-
tienne en termes de reconnaissance. Si, plus souvent qu’au-
trement, c’est l’expression « non-valeur » ou « hors valeur » 
qu’il utilise pour qualifier la grâce, avec la difficulté que cela 
 présente pour penser sa « gratuité » dans l’ambivalence des 
institutions et des gestes qui la médiatisent, Chauvet fait aussi 
appel à un autre concept, celui de « gracieuseté ». Au même 
titre que les deux autres, ce concept lui permet de qualifier 
la grâce et « désigne […] ce qui ne peut pas, par définition 
même, faire l’objet d’un calcul, d’un prix, d’un marchandage » 
(p. 113). Mais il lui permet d’apporter une précision supplé-
mentaire déterminante. Ce qui apparaît alors, c’est la grâce en 
tant qu’elle laisse place à une réponse et à une participation 
libre de l’humain à son mouvement, dans la créativité et la 
responsabilité :

LA MAISON-DIEU, 306146

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   146 02/12/2021   14:25:51



Cette gracieuseté qualifie le contre-don requis comme sans prix, 
sans calcul – bref, comme réponse d’amour. Le contre don de notre 
réponse humaine appartient donc lui-même au concept théologi-
quement chrétien de « grâce ». Renversement capital pour l’intel-
ligence chrétienne du rapport à Dieu ! (p. 114)

À mes yeux, Chauvet formule ici la principale fécondité de 
son approche de la grâce par la voie de l’échange symbolique : 
elle met en lumière la dynamique de reconnaissance qui est au 
cœur de la grâce, comme ce qui ouvre l’espace d’une  possible 
participation libre, créative et responsable de l’humain à son 
mouvement, une participation qui passe par la disponibilité, 
qui tient lieu de réponse, et qui ouvre sur la reconnaissance 
mutuelle. Dit simplement, ce qui ne veut pas dire que cela est 
simple, accueillir la grâce comme reconnaissance accordée gra-
tuitement peut changer une vie, des vies. C’est la résurrection 
comme événement et comme opération de relèvement du sujet 
dans ses relations à autrui et au monde, qui se présente alors 
comme ce qui est à vivre et ce que le don de Dieu vient appeler, 
porter et sous-tenir.
Plus que ne le suggère un anthropologue et un philosophe 

comme Hénaff, cet espace problématique de la réponse humaine 
au don de la grâce est complexe, varié ; il reste à penser, et la 
théologie de Chauvet contribue à le faire. C’est alors l’horizon 
d’une vie humaine vécue dans la foi, l’espérance et la charité 
qui devient « pensable » comme un fruit de cette grâce. Bien 
sûr, la charité bienveillante, l’entraide, la solidarité mutuelle 
et les combats pour la justice sont concernés. Et ce sont ces 
pratiques qui contribuent à nourrir le lien social qui intéressent 
l’anthropologie et la sociologie. Mais plus largement, c’est toute 
la créativité et la subjectivité humaine qui, potentiellement, est 
sommée de se lever lorsqu’elle est interpellée et déplacée par 
l’altérité du don de Dieu et la gratuité de la reconnaissance 
qui y est offerte!42. Bien sûr, concrètement, et il importe de le 

42. « Or, comme tout don, celui de la création n’est reçu que moyen-
nant un contre-don : en l’occurrence, celui de la créativité humaine […]. » 
L.-M. CHAUVET, Symbole et sacrement, p. 367. Et au cœur de cette créativité, 
comme le souligne cette fois Antoine DELZANT (Croire quand même, Paris, 
Bayard, 2006, chapitre « La gratuité », p. 281) dans des termes semblables 
à ceux de Chauvet, c’est la reconnaissance des sujets qui est primordiale : 
« La gratuité est la qualité d’un don ou d’un service réalisés en vue de créer 
ou de maintenir la reconnaissance mutuelle entre les sujets. Elle met en jeu 
une liberté qui exerce un intérêt désintéressé, qu’on appelle amour […]. »

LA GRÂCE ET L’ÉCHANGE SYMBOLIQUE … 147

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   147 02/12/2021   14:25:51



 mentionner une dernière fois, l’accueil du don de grâce peut 
être vécu négativement comme ce qui écrase et qui oblige à 
donner à son tour et toujours plus, jusqu’à l’épuisement. Mais 
il faut voir alors que c’est la réception du don de Dieu et ce 
qu’on en fait qui pose problème, pas la grâce elle-même.

En somme, recevoir la faveur de Dieu comme grâce de recon-
naissance est tout sauf simple et ennuyeux. Mal comprise et mal 
reçue, elle peut écraser et obliger à recevoir passivement. Mais 
bien reçue, elle place chacun devant une question qui libère : 
comment se situer par rapport à ce don de vie qui, mystérieu-
sement, est toujours déjà offert, gratuitement, chaque jour, et 
appelle à vivre en plénitude ? D’où l’importance de penser avec 
la profondeur requise cet horizon problématique et complexe du 
« contre-don » humain, ou mieux, de la « réponse » humaine, y 
compris lorsque ce don est une grâce qui n’attend pas de retour.
Chauvet va même assez loin dans cette direction.

La grâce […] n’advient jamais autant à son essence de grâce 
que lorsqu’elle sollicite cette liberté et cette responsabilité de l’être 
humain. Elle n’est jamais aussi bien reçue par celui-ci comme don 
gratuit que lorsqu’elle suscite un contre-don gracieux, lequel est 
toujours de l’ordre de l’amour!43.

Cette proposition pointe vers la réciprocité constitutive de 
toute forme de reconnaissance telle qu’Hénaff la pense discrè-
tement!44. Le point de vue théologique de Chauvet en montre 
la complexité et la diversité en ce qui concerne le régime de 
la grâce. Car la grâce n’est pas que bienfait, elle est aussi 
et d’abord une reconnaissance offerte qui suscite et libère la 
liberté, en vue d’une réponse qui s’élabore au cœur même de 
l’existence.

Patrice BERGERON

43. L.-M. CHAUVET, Les sacrements, p. 141.
44. R. HÉNAFF, Le don des philosophes, p. 152.

LA MAISON-DIEU, 306148

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   148 02/12/2021   14:25:51



Résumé

D’où viennent ces catégories opposées de valeur et de hors 
valeur qu’évoque rapidement le théologien des sacrements 
Louis-Marie Chauvet au tout début de son maître-ouvrage Sym-
bole et sacrement et qui réapparaissent à des moments clés de 
l’argumentation, notamment dans sa discussion avec la théo-
logie sacramentaire de saint Thomas d’Aquin ? D’où viennent 
également ces deux autres catégories, gracieuseté et gratuité, qui 
servent à qualifier ce « hors valeur » de la grâce à l’œuvre dans 
les sacrements ? Elles lui viennent de sa réception du concept 
d’échange symbolique tel qu’il a été pensé de manière différen-
ciée du côté de l’anthropologie, tant celle de Marcel Mauss, que 
celles de Claude Lévi-Strauss et de Jean Baudrillard. À travers 
une lecture attentive des écrits de Chauvet, cet article montre 
d’abord que ce dossier théorique gravitant autour de l’échange 
symbolique, qui se trouve à l’intérieur d’une problématique 
philo sophique et théologique plus large, occupe tout de même 
une place importante. S’il comporte quelques difficultés, il va 
aussi et surtout de pair avec des fécondités qu’il importe d’iden-
tifier. Ensuite, à partir de l’anthropologie du don et de la recon-
naissance de Marcel Hénaff, cet article explore la manière dont 
l’horizon anthropologique du don – ici l’échange symbolique – 
permet à Chauvet d’approcher la grâce comme un don gratuit 
qui, dans sa gracieuseté, soutient le contre-don de la réponse 
humaine en même temps qu’il l’appelle à la liberté responsable 
et l’ouvre à une dynamique de reconnaissance. Enfin, sur le 
plan proprement théorique, la contribution de Chauvet fait bien 
voir tant la complexité que la fécondité d’une théologie de la 
grâce qui s’ouvre au don réciproque et rituel tel qu’il est étudié 
par l’anthropologie culturelle et sociale depuis Marcel Mauss.

LA GRÂCE ET L’ÉCHANGE SYMBOLIQUE … 149

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   149 02/12/2021   14:25:51



379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   150 02/12/2021   14:25:51



NOUVELLE TRADUCTION  
DU MISSEL ROMAIN

La Maison-Dieu 306, 2021/4, 151-168
Bernadette MELOIS

LE MISSEL ROMAIN, AU SERVICE  
D’UNE PRIÈRE « EUCHARISTIQUE »  

DE L’ASSEMBLÉE

Introduction

La nouvelle traduction du Missel romain, que nous allons peu 
à peu nous approprier, nous convoque à une révision de nos 
pratiques liturgiques. Nous sommes invités à prendre de la dis-
tance par rapport à quelque cinquante années de pratique litur-
gique et à considérer à frais nouveau le mystère de l’eucharistie 
par le biais de cette nouvelle traduction. Nous arrivons donc 
à un moment de discernement dont le Missel et sa Présenta-
tion générale composent l’un des outils. Ils offrent des points 
d’appui et de références pour un nouveau départ d’incultura-
tion d’une liturgie dont les éléments fondamentaux nous sont 
rappelés.

Une réception dans un contexte inédit

Outre la nouveauté de la traduction du Missel qui va nous 
obliger à une attention particulière, il se trouve que nous la 

Bernadette MÉLOIS est directrice du Service national de la pasto-
rale liturgique et sacramentelle (S!PLS) attaché à la Conférence des 
évêques de France (CEF).

Ce texte reprend la conférence donnée par la directrice et des 
membres du Service national de pastorale liturgique et sacramentelle 
(S!PLS) dans le cadre de la publication de la traduction francophone 
Tertia typica du Missel romain.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   151 02/12/2021   14:25:51



recevons dans un contexte de pandémie – nous ne pouvons pas 
encore parler de post-pandémie – où la vie ecclésiale se trouve 
bousculée et parfois remise en question par la disparition de 
certains fidèles, la difficulté de rassembler la communauté dis-
persée, les contingences sanitaires qui demeurent, etc. Mais 
plus encore, la pandémie et ses divers confinements ont mis 
en lumière des mutations théologiques et pastorales bousculant 
la théologie de l’eucharistie et de la communauté par l’intru-
sion des modes de retransmission télévisuelle qui interrogent 
le sens de la communion, de la présence eucharistique, de 
l’assemblée, etc.
Ces contraintes autant que ces interrogations peuvent être des 

ressources pour donner une nouvelle impulsion à la vie eucha-
ristique de nos communautés. Aussi, loin de réduire la réception 
de cette révision de la traduction à une querelle de mots – que 
l’on pourrait stigmatiser comme querelle entre conservateurs et 
progressistes – il convient de placer le débat au niveau de la vie 
spirituelle du peuple chrétien, de sa marche à la suite du Christ, 
de son engagement éthique né de la communion à la vie divine.

Une réflexion au sein du Service national

Il revient au Service national de la pastorale liturgique et 
sacramentelle d’organiser la réception pastorale du Missel 
romain dans ce contexte particulier. Notre conviction de départ 
est que le Missel est au service de la prière « eucharistique » de 
l’assemblée liturgique, tout comme de sa vie spirituelle.
Cette contribution, fruit d’une réflexion commune, s’articule 

autour de cinq thèmes qui montrent que la structure et l’exacti-
tude des mots de la traduction du Missel romain ne sont pas une 
fin en soi, mais bien que l’un et l’autre ne prennent sens que 
dans un « faire », c’est-à-dire une action commune, qui est au 
service d’un « vivre » ensemble qui est prière. Nous aborderons 
donc les points suivants 1) La Présentation générale du Missel 
romain (PGMR) : entre mode d’emploi et itinéraire ; 2) Les 
portes d’entrées dans le Missel romain telles que les ordonne 
la PGMR ; 3) Le Missel romain un livre pour se tenir en Église 
dans la prière ; 4) L’horizon missionnaire du Missel romain ; 
5) La responsabilité ecclésiale en liturgie.

LA MAISON-DIEU, 306152

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   152 02/12/2021   14:25:51



La Présentation générale du Missel romain (PGMR) : 
entre mode d’emploi et itinéraire

Comment la Présentation générale du Missel romain, qui 
pour beaucoup se place, a priori, du côté du mode d’emploi – et 
donc peu souvent lue comme la plupart des notices –, peut-elle 
nous aider à entrer dans une nouvelle manière d’habiter les 
rites pour que chacun vive la liturgie comme un acte de prière 
communautaire ?

La structure de la PGMR

Pour commencer, selon les mots de François Cassingena-
Trévedy : « il faut refaire connaissance » avec le texte de la 
PGMR, « long texte à la portée mystagogique sous-estimée!1 ». 
Autant dire que la PGMR, à sa manière propre, nous fait entrer 
dans le mystère du Christ Sauveur.
La PGMR comporte neuf chapitres structurés en 399 numéros, 

plus un Préambule qui inscrit le Missel dans la « tradition inin-
terrompue » de la messe, donnant au monde le « témoignage 
d’une foi inchangée » depuis les temps apostoliques!2. Le reste 
de la PGMR est à lire à la lumière du fondement suivant : la 
« règle de la prière » (lex orandi), s’adaptant aux conditions 
nouvelles de la vie de l’Église au cœur du monde, objective 
– au sens de donne corps à – la « règle de la foi » (lex cre-
dendi) qui sous-tend la vie spirituelle des croyants, plongés 
dans la mort et la résurrection pour la gloire de Dieu et le 
salut du monde.
La structure même de la PGMR dit, d’emblée, la volonté 

conciliaire de s’intéresser à l’essentiel, « L’importance et la 
dignité de la célébration eucharistique!3 » dans le but de faire 
progresser le peuple de Dieu vers la sainteté!4.

Pour mémoire :

1. François CASSINGENA-TREVEDY, « Le Missel, le choix au service de la 
vie spirituelle », Du bon usage des normes liturgiques, Paris, Éd. du Cerf, 
« Lex orandi nouvelle série », 2020, p. 367.

2. PGMR, n. 2-5 et 6-9.
3. PGMR, titre de la 1ère partie.
4. Cf. PGMR, 5.

NOUVELLE TRADUCTION DU MISSEL ROMAIN 153

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   153 02/12/2021   14:25:51



– Les chapitres I à IV passent du rappel de l’importance de 
la célébration eucharistique, centre de la vie liturgique, 
sommet et source de la vie chrétienne, à sa structure orga-
nique (§ II), puis aux divers ministères qu’elle requiert 
(§ III), pour finalement porter notre attention sur la forme 
paradigmatique de la célébration, celle qui rassemble 
l’Église comme peuple de Dieu.

– Les chapitres V et VI donnent des critères pour la dis-
position et l’ornementation des églises puis sur les objets 
nécessaires à la célébration.

– Les trois derniers chapitres sont particulièrement innovants 
puisque le VII concerne le choix des messes et celui de 
ses différentes parties ; le VIII donne le sens des messes 
pour intentions diverses ; et le IXe et dernier chapitre est 
un ajout de la 3e editio typica de 2002 (Traduction fran-
çaise 2007!5) qui n’apparaissait donc pas dans la version 
de 1975. Il ouvre un espace aux adaptations qui relèvent 
des conférences des évêques de chaque pays.

Des évolutions à repérer

Bien que la nouvelle traduction de la PGMR soit disponible 
depuis 2008, il n’est pas sûr que les évolutions notables qu’elle 
présente ait été perçues à leur juste valeur. Pour n’en citer que 
quelques-unes :

– Le silence est un point sensible soulevé dès le n. 45. Il 
est rappelé à chaque acte de prière. Par exemple : avant 
la préparation pénitentielle (n. 51), après les lectures 
(n. 128), au cœur de la prière universelle (n. 71). Le 
silence, en soi, apparaît comme un acte de prière.

– Les attitudes et les gestes de l’assemblée sont précisés 
(n. 43) pour être signe d’unité (n. 42). Le ton de la voix, 
tant du prêtre que des lecteurs, est souligné selon la nature 
de la prise de parole : lecture, prière, etc.

– Un des éléments majeurs est l’attention pastorale aux 
besoins des communautés célébrantes. Le choix des 
messes et des parties de celles-ci (lectures, oraisons, 

5. Publiée dans L’art de célébrer la messe. Présentation Générale du 
Missel Romain, 3e édition typique 2002, Paris, Desclée Mame, 2008.

LA MAISON-DIEU, 306154

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   154 02/12/2021   14:25:51



préfaces, prières eucharistiques, etc.) relève d’une consi-
dération pastorale tendue vers un but : « répondre plus 
exactement aux besoins spirituels des fidèles » (n. 20). 
Les messes pour intentions diverses répondent au même 
souci pastoral. Dès lors, le choix se trouve « incorporé 
à la norme même et devient l’enjeu d’un exercice spiri-
tuel!6 » au service de la prière de la communauté.

Un itinéraire de vie

Guide de la célébration, le Missel propose un itinéraire, 
c’est-à-dire un chemin balisé par les normes pour faire entrer 
le peuple de Dieu dans la prière et le conduire à vivre la célé-
bration comme un dialogue fructueux avec le Père, par le Fils et 
dans l’Esprit saint. La norme que définit le Missel à travers des 
prescriptions concrètes n’a pas pour but d’enfermer les prêtres 
et les fidèles dans un carcan célébratoire, mais bien de leur 
faire découvrir que les normes sont au service de la commu-
nauté pour soutenir la pastorale et, partant, la vie spirituelle du 
peuple de Dieu.

Aussi, la PGMR :

– offre à notre regard une vision de l’Église, corps du Christ 
et peuple de Dieu avec en son sein divers ministères, c’est-
à-dire des services, nécessaires à la bonne mise en œuvre 
de la liturgie pour qu’en elle s’accomplisse « l’œuvre de 
notre rédemption » (SC 2).

– propose une théologie de la prière en développant une 
théologie de la liturgie, prière par excellence.

– déploie une christologie sans mettre de côté une théologie 
trinitaire. Toute l’action du Christ dont nous faisons mémoire 
est référé à l’œuvre du Père – lui « vers qui montent nos 
louanges » (Prière eucharistique, PE 1) – et ne se comprend 
que dans la puissance de l’Esprit qui « continue son œuvre 
[celle du Christ] dans le monde » (PE 4).

La PGMR est donc bien plus qu’un simple « mode d’em-
ploi ». Si elle indique la norme à suivre, et partant possède 

6. François CASSINGENA-TREVEDY, « Le Missel, le choix au service de la 
vie spirituelle », p. 379.

NOUVELLE TRADUCTION DU MISSEL ROMAIN 155

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   155 02/12/2021   14:25:51



une dimension normative, en expliquant le sens des rites, en 
élargissant les propositions par l’ouverture à des choix mul-
tiples, elle offre des critères d’interprétation qui induisent une 
nécessaire maturité spirituelle, théologique et finalement pas-
torale, éloignée d’un certain rubricisme. La PGMR marque le 
passage d’un ritus servandus, qui imposait une manière stricte 
de célébrer, à un ars celebrandi qui requiert une connaissance 
et une intelligence des rites et de leur performativité en vue du 
salut des hommes et de la gloire de Dieu.

Plusieurs portes d’entrée dans le Missel romain, 
ordonnées par la PGMR

Outre sa structure ordonnée, qui conduit des fondements de 
la célébration eucharistique à ses aspects les plus pratiques, la 
Présentation générale du Missel romain manifeste une volonté 
d’interprétation, de formation, de pédagogie en vue d’une juste 
utilisation du Missel romain.
Ce livre unique, qui régule la prière du peuple chrétien, 

contient tout ce qui est nécessaire à la célébration eucharis-
tique. Un peu comme une base de données où se côtoient un 
pluralisme de formulaires, et dont il faut saisir des éléments 
épars ici et là pour construire de manière responsable et mettre 
en œuvre une célébration vivante où l’ensemble du peuple de 
Dieu sera nourri et régénéré dans la foi.
On peut accéder au Missel par différentes entrées qui toutes 

conduisent à faire de la célébration eucharistique un lieu de 
rencontre du Christ pascal, médiateur de toute grâce.

Le Propre du Temps

La première entrée s’adosse à l’année liturgique, ce que 
le Missel appelle le « Propre du temps ». C’est tout l’enchaî-
nement du mystère de la vie du Christ depuis sa naissance, 
attendue par nos Pères dans foi, jusqu’à la réalisation du dessein 
de Dieu qui passe par la mémoire du mystère pascal, sommet de 
l’année liturgique, et nous conduit à l’épanouissement de la 
vie chrétienne par le don de l’Esprit. Le corpus des oraisons et 
des préfaces exprime, au fil des jours et des mois, ce mystère 
de l’inclusion de Dieu « dans le cours du temps » (2e Préface 

LA MAISON-DIEU, 306156

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   156 02/12/2021   14:25:51



de Noël) qui, ayant accompli « jusqu’au bout le mystère de 
Pâques », fait de nous ses « enfants d’adoption » par Jésus 
Christ (Préface de la Pentecôte).

Le Propre des saints

La deuxième entrée s’attache au « Propre des saints » en qui 
Dieu « couronne[s]ses propres dons!7 ». À travers les saints, c’est 
la variété des réponses à l’appel du Christ qui s’offre à notre 
méditation et à notre prière, car les saints nous donnent à recon-
naître la fécondité de la vie en Christ sous ses multiples aspects. 
Dès lors, la manière de célébrer la sainteté de Dieu manifestée 
en tant d’hommes et de femmes au cours des âges est variée. 
Le discernement pastoral fera considérer le bien spirituel des 
fidèles et non des « inclinations personnelles » (PGMR, n. 352).

L’Ordo missæ

L’Ordinaire de la messe est une troisième entrée. Non seu-
lement la PGMR fait du choix des formulaires de messe un 
principe directeur, mais le Missel propose une série de choix 
dans le corps même de l’Ordo missæ. Ainsi, nous avons 
quatre formules pour la préparation pénitentielle, dix prières 
eucharistiques, deux formules d’introduction à la prière sur 
les offrandes, quatre formules d’anamnèse, etc. Sans oublier 
la longue série des préfaces, certaines étant propres aux fêtes, 
mais d’autres découlant du choix du célébrant : les huit préfaces 
des dimanches et les six préfaces communes témoignent de dif-
férents aspects du mystère du salut et de l’Église.
Les « Messes rituelles et pour les sacrements » rendent compte 

de la vie sacramentelle de l’Église, depuis les sacrements de 
l’Initiation jusqu’à leur déploiement dans la vie concrète des 
hommes et des femmes qui répondent à une vocation particu-
lière au sein du peuple de Dieu. Une entrée qui donne à penser 
l’organisation de ce peuple, que Dieu veut saint en sa présence.
Les « Messes pour circonstances diverses », comme leur 

nom l’indique, s’intéressent à ce qui fait la vie quotidienne 
tant de l’Église que du monde. Ces formulaires de messe ont 
la particularité de prendre en compte des situations pastorales 

7. 1ère Préface des saints.

NOUVELLE TRADUCTION DU MISSEL ROMAIN 157

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   157 02/12/2021   14:25:51



particulières, tant l’unité des chrétiens ou l’évangélisation que 
la bonne marche des saisons ou la tenue d’un synode. C’est 
donc, encore, avec un discernement pastoral qu’il convient d’en 
faire usage – plus encore en ce qui concerne les messes votives.

Le chant et la musique

Une dernière entrée dans le Missel romain concerne la 
musique et le chant. La PGMR a rappelé l’importance des inter-
ventions chantées, particulièrement des acclamations du peuple, 
des dialogues, etc. Le Missel propose la mise en musique de 
ces interventions qu’il sera enrichissant de prendre en compte 
pour former les fidèles et donner à la célébration une plus 
grande unité.
La PGMR marque de manière très vive l’aspect pastoral 

inscrit dans la grande variété des formulaires de prière. Parce 
qu’en dernier ressort, c’est bien du souci de la vie spirituelle des 
fidèles qu’il s’agit. C’est dire à quel point l’interprétation – au 
sens musical du terme – des normes doit être envisagée bien 
en amont de la célébration elle-même, par une fréquentation du 
Missel, reconnu comme instrument, pour qu’en vérité ce livre 
particulier devienne le livre de la prière de l’Église.

Un livre pour se tenir en Église dans la prière

En célébrant le 25e anniversaire de la Constitution sur la 
liturgie, Jean-Paul II soulignait un aspect décisif que le Concile 
avait voulu valoriser : « voir dans la liturgie une épiphanie de 
l’Église : elle est l’Église en prière!8 ». Cette mise en avant qui, 
pour beaucoup, était une découverte, au mieux une redécouverte, 
est la fine pointe d’un lent cheminement opéré tout au long 
du XXe siècle qui a permis de renouer les liens entre l’œuvre du 
Christ et celle de l’Église, unies inséparablement dans l’action 
liturgique. La nouvelle traduction du Missel  détermine une nou-
velle étape dans ce processus.

8. JEAN-PAUL II, Lettre apostolique à l’occasion du 25e anniversaire de 
la Constitution Sacrosanctum concilium, n. 9, dans : CNPL, Le renouveau 
liturgique – Documents fondateurs, Éd. du Cerf, « Liturgie » 14, 2004.

LA MAISON-DIEU, 306158

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   158 02/12/2021   14:25:51



Se disposer à l’épiphanie de l’Église

Célébrer l’eucharistie rend visible l’Église en prière. Pour 
autant, l’Esprit Saint, qui nous a configurés au Christ lors de 
l’initiation chrétienne, ne nous donne pas la possibilité de célé-
brer selon notre libre arbitre ou notre inspiration du moment, 
au sein d’un groupe d’initiés ou cooptés sur des critères variés. 
Bien au contraire, gage d’ecclésialité, le Missel nous donne de 
nous tenir ensemble, en un seul corps, dans la prière. Livre de la 
prière commune, il propose un chemin balisé par des normes, 
un itinéraire fait pour construire la communauté comme Église. 
Le contenu du Missel est en attente de réalisation concrète – car 
tant que la liturgie n’est pas mise en œuvre, le texte est « lettre 
morte », mais il induit et appelle un déploiement cérémoniel qui 
rendra visible ce que nous sommes fondamentalement : peuple 
de Dieu, corps du Christ, temple de l’Esprit, etc. L’épiphanie de 
l’Église en prière devient réelle lorsque nous célébrons selon 
les normes du Missel qui objectivent la prière.

Conduire à l’épiphanie de l’Église

Une telle épiphanie est de l’ordre du don, et non de l’ordre 
des options de celui qui préside au rassemblement de la com-
munauté. Est-ce à dire que cela nous dépasse et que nous n’y 
pouvons rien ? À la fois, oui et non. Oui pour ce qui vient du 
Père par le Fils et dans l’Esprit, non pour ce qui est de notre 
disposition à recevoir le don et à le rendre visible. La PGMR 
signale des lieux, qui se tiennent comme en réserve et où se 
joue la possibilité épiphanique.

• Devenir corps du Christ
Le premier lieu concerne les postures que le Missel détaille 

et qui dépasse la simple rubrique. Les changements de posi-
tion des ministres ou des fidèles désignent l’avenir commu-
nautaire et missionnaire auquel chacun est appelé. Les gestes 
et les attitudes manifestent ces évolutions qui, loin d’être seu-
lement extérieures ou intérieures, expriment visiblement ce que 
la liturgie nous fait devenir. Ainsi, durant la messe, une oscil-
lation apparaît : chaque participant – fidèle et ministre – passe 
d’adstantes, celui qui se tient là, à circumstantes, celui qui se 
tient autour, et inversement. Le jeu des regards, des paroles, des 

NOUVELLE TRADUCTION DU MISSEL ROMAIN 159

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   159 02/12/2021   14:25:51



déplacements, etc. disent la nouveauté eucharistique du rapport 
des participants entre eux : ils deviennent le corps du Christ. 
Il ne s’agit pas là d’un jeu de rôle et encore moins un théâtre, 
mais une épiphanie de l’Église, comme corps en prière, qui 
dévoile un appel et une mission, dont l’eucharistie est la source 
et le sommet.

• Des choix pastoraux effectués pour le bien du peuple
Un second lieu est à chercher dans une des invitations de la 

PGMR, que nous avons déjà soulignée plus haut, qui concerne 
la préparation de la liturgie de la messe. En son numéro 352, 
la PGMR rappelle que si la logique de choix constitue pour les 
pasteurs une norme fondamentale du Missel, sa fécondité se 
déploie dans l’attention au « bien spirituel du peuple de Dieu » 
et à la délibération pastorale entre les acteurs liturgiques :

L’efficacité pastorale de la célébration sera certainement accrue 
si les textes des lectures, des prières et des chants correspondent 
bien, dans la mesure du possible, et à l’état de préparation spiri-
tuelle et à la mentalité des participants. […] Par conséquent, le 
prêtre, en organisant la messe, considérera davantage le bien spi-
rituel du peuple de Dieu que ses inclinations personnelles. Il se 
rappellera en outre que ce choix des différentes parties devra se 
faire en accord avec tous ceux qui jouent un rôle dans la célébra-
tion, sans exclure aucunement les fidèles pour ce qui les concerne 
plus directement!9.

Le Missel protège la prière de l’assemblée afin qu’elle 
demeure universelle et eucharistique. Elle ne peut et ne doit 
jamais se réduire à l’expression d’une assemblée particulière, 
non plus qu’à l’instrumentalisation d’une idée, même généreuse. 
L’épiphanie de l’Église trouve son expression dans les paroles 
de Cyprien de Carthage : « [pour que le] Père reconnaisse les 
paroles de son Fils lorsque nous prions. Celui qui habite au fond 
de notre cœur, qu’il soit aussi dans notre voix. […] Or, nous 
obtiendrons plus efficacement ce que nous demandons au nom 
du Christ, si nous le demandons avec sa propre prière. »!10 Dès 
lors, les choix à opérer délimitent un itinéraire, non seulement 

9. PGMR, 352, § 1-2.
10. CYPRIEN DE CARTHAGE, Traité sur la prière du Seigneur, Office des 

lectures, Carême Mardi I, Liturgie des heures, t. II, Cerf – Descslée – Der-
sclée de Brouwer – Mame, 1980, p. 67.

LA MAISON-DIEU, 306160

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   160 02/12/2021   14:25:51



pour préparer la célébration, mais pour se préparer personnel-
lement et collectivement à la messe.

Le Missel, accompagné de la PGMR, se révèle comme le 
livre nécessaire pour que la prière soit conduite et vécue avec 
le vrai souci pastoral de construire l’Église. Il soutient, non 
de manière abstraite ou idéale, le déploiement cérémoniel qui 
rend visible la nature profonde du sacrement de l’eucharistie 
qui édifie chaque participant comme membre d’un corps, celui 
du Christ et de l’Église.

L’horizon missionnaire du Missel romain

Livre indispensable, le Missel donne les mots dont nous 
avons besoin pour formuler notre prière. Des mots qui dévoilent 
l’horizon missionnaire de toute célébration eucharistique. Com-
mençons par le mot de la fin qui a donné son nom « commun » 
à la célébration eucharistique. Ite missa est, entend[i]ons-nous 
sans trop savoir que missa est issu du verbe mittere, qui signifie 
« envoyer ». Ainsi, si la missa est finie, elle s’avère être un envoi 
des participants à l’eucharistie dans le monde. Le mot de la fin, 
devenu globalisant de l’acte eucharistique, qualifie l’ensemble 
de cet acte. Nous célébrons, non pour vivre un culte replié sur 
lui-même ou un cœur à cœur chaleureux avec le Christ, mais 
pour faire mémoire de sa mort et de sa résurrection qui nous 
envoie dans le monde à la suite du Christ pour lui annoncer la 
Bonne !ouvelle du règne de Dieu!11.

Les dialogues entre prêtre et fidèles

La perspective missionnaire est bien constitutive de l’eucha-
ristie et les allusions à la mission jalonnent la célébration. Elles 
s’insèrent toutes dans un dialogue entre un ministre ordonné, 
prêtre ou diacre, et les fidèles rassemblés, manifestant que la 
mission n’est pas un domaine réservé à une catégorie de bap-
tisés. Elle concerne chacun et nul ne peut s’y soustraire.
– Pensons au dialogue de la prière sur les offrandes. Dans la 

seconde formule, la réponse de l’assemblée : « Pour la gloire 

11. Lc 4, 43.

NOUVELLE TRADUCTION DU MISSEL ROMAIN 161

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   161 02/12/2021   14:25:51



de Dieu et le salut du monde » dit clairement que l’offrande 
du Christ à laquelle nous sommes associés concerne l’humanité 
tout entière et situe chaque baptisé dans sa responsabilité mis-
sionnaire. De son côté, la première formule renvoie de manière 
plus explicite à la dimension sacrificielle de l’eucharistie. Ce 
serait se méprendre que d’en oublier la dimension missionnaire. 
C’est justement parce que ce don est de l’ordre de la charité, du 
don total de soi que nous pouvons nous donner nous-mêmes par 
amour pour les autres. Il s’agit là du cœur même de la mission : 
être don d’amour et de charité pour le monde à la suite et à 
l’exemple du Christ.
– L’invitatoire à la communion : « Heureux les invités au 

repas des noces de l’Agneau », renvoie à la fois à Apoca-
lypse 19, 9, qu’il reprend littéralement, et à la parabole des 
invités indifférents introduite par la phrase : « Heureux celui qui 
participera aux repas dans le Royaume de Dieu » (Lc 14, 15ss). 
Au même titre que ces deux invitations très ouvertes, l’invita-
toire ne concerne pas les seuls membres de l’assemblée : c’est 
l’humanité tout entière qui est invitée à participer, dans son 
accomplissement final, au festin du Royaume. Ceux qui, pré-
sents aujourd’hui répondent à l’appel, reçoivent mission de 
transmettre l’invitation.

Les formules du rite de conclusion

Le Missel propose désormais quatre formules d’envoi qui 
ouvrent à différentes manières de percevoir et de penser le pro-
longement eucharistique.
– « Allez dans la paix du Christ ». Ce qui importe ici, c’est 

d’être dans le monde des semeurs de paix à la suite du Christ, 
qui est notre paix (Ep 2, 14). Fort de la charité du Christ, nous 
sommes envoyés comme artisan de paix et de réconciliation 
dans un monde de conflits et de violences.
– « Allez porter l’Évangile du Seigneur » renvoie  directement 

à la mission d’annonce inscrite dans notre être baptismal et 
renouvelé par l’écoute de la Parole et la communion au corps 
du Christ. L’Église nous rappelle que la messe n’est pas une 
célébration au sein d’un « club » fraternel, mais la source de 
vie à transmettre au monde.
– « Allez en paix, glorifiez le Seigneur par notre vie ». En 

son temps, Augustin disait que le chrétien « s’il ne cesse pas de 

LA MAISON-DIEU, 306162

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   162 02/12/2021   14:25:51



bien vivre, loue Dieu continuellement!12 », et plus encore « si tu 
ne te détournes jamais de la vie vertueuse, ta bouche est muette, 
mais ta vie est une acclamation. »!13 Témoignage silencieux de 
la charité qui annonce l’amour par-delà les mots, à l’image 
de Marie engendrant la vie par son « oui ». Le sacrement de 
l’eucharistie nous entraîne à faire de nos vies une acclamation 
communicative.
– « Allez en paix ». Formule lapidaire qui offre deux axes : 

« allez », c’est-à-dire ne pas rester statique, se mettre en mou-
vement vers ; « en paix », c’est-à-dire porteur d’une dimension 
intérieure jaillie du cœur même du Christ, Je vous donne ma 
paix qui n’est pas celle du monde. Nous avons été nourris de 
cette paix qui va désormais soutenir notre foi, notre espérance 
et notre charité dans le monde où nous sommes envoyés. Les 
formules d’envoi qualifient bien la mission du baptisé.

On pécherait par laïcisme, écrivait le père Roguet, si on ne met-
tait pas le sacrifice du Christ au cœur de la vie chrétienne. On 
pécherait par liturgisme si on croyait que tout est accompli quand 
la messe est célébrée, que la communauté est dissoute, libérée de 
tout engagement, par l’Ite missa est!14.

Non, la « messe n’est pas finie » ! elle se poursuit dans la vie 
des croyants qui, fortifiés par le sacrement qu’ils partagent, sont 
renvoyés par les formules du Missel à leur mission de baptisés : 
annoncer l’Évangile et à en témoigner par toute leur vie.

La responsabilité ecclésiale en liturgie

Pour poser un regard plus global, notons que les éléments sou-
levés jusqu’à présent confirment à leur manière que « L’eucha-
ristie fait l’Église!15 », pour autant que l’assemblée se fasse 
épiphanie de l’Église en prière en « étant dans le Christ, en 

12. Saint AUGUSTIN, Sur le psaume 148, Office des lectures, Temps pascal, 
samedi V, dans Liturgie des heures, t.2, p. 672.

13. Ibid.
14. A.-M. ROUGUET, La messe, Paris, Éd. du Cerf, 1951, p. 186.
15. Cf. H. de LUBAC, Corpus mysticum. L’Eucharistie et l’Église au 

Moyen Âge. Étude historique, Paris, Éd. du Cerf, Œuvres complètes XV, 2009 
(reprise de la 2e éd., 1949 ; 1e éd., 1944), p. 144 ; Méditation sur l’Église, 
Paris, Éd. du Cerf, Œuvres Complètes VIII, 2008 (reprise de la 6e éd., 1985 ; 
1e éd., 1953), p. 113.

NOUVELLE TRADUCTION DU MISSEL ROMAIN 163

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   163 02/12/2021   14:25:51



quelque sorte le sacrement, c’est-à-dire à la fois le signe et le 
moyen de l’union intime avec Dieu et de l’unité de tout le genre 
humain. »!16

À la suite de Henri de Lubac

La formule « l’eucharistie fait l’Église » a aidé de Lubac à 
synthétiser la tradition patristique sur l’origine sacramentelle 
de l’Église. Elle a vite séduit parce qu’elle permettait de rap-
peler que l’Église est bien plus qu’une institution ou même une 
organisation de type associatif : elle est le fruit du Christ qui la 
construit comme son corps par les rites déployés. Comprenant 
son intérêt pédagogique, Paul VI et Jean-Paul II l’ont utilisé 
dans leur enseignement. Ce dernier en a même fait le titre d’un 
chapitre dans son encyclique sur l’eucharistie : « l’eucharistie 
édifie l’Église!17 ».
Tirée de Méditations sur l’Église, il n’est cependant pas 

neutre que cette formule appartienne à une phrase plus com-
plexe, élaborée comme un paradoxe : « C’est l’Église qui fait 
l’eucharistie, mais c’est aussi l’eucharistie qui fait l’Église ». La 
priorité d’alors était de réaffirmer la source sacramentelle de la 
vie ecclésiale. Or inversé, le paradoxe peut servir tout aussi bien 
à rappeler que, sans l’Église, l’eucharistie ne peut se célébrer. 
Dans son encyclique, Jean-Paul II s’appuiera sur la « relation 
circulaire » des « faire »!18 pour souligner l’apostolicité néces-
saire à toute célébration.

La régulation ecclésiale

Il n’est pas neutre à cet égard de lire dans le numéro 22 de 
la PGMR que « le droit de régler l’organisation de la liturgie 
dépend uniquement de l’autorité de l’Église » à savoir le 
« Siège apostolique et, selon les règles du droit, […] l’évêque » 
ou les « diverses assemblées d’évêques légitimement consti-
tuées,  compétentes sur un territoire donné ». Cette norme vise 

16. Lumen gentium, 1.
17. JEAN-PAUL II, Encyclique Ecclesia de Eucharistia sur « l’Église vit de 

l’eucharistie », 17 avril 2003, § 2..
18. Pour cela, au début du troisième chapitre, Jean-Paul II avance l’argu-

ment suivant : « si l’eucharistie édifie l’Église et l’Église fait l’eucharistie, il 
s’ensuit que le lien entre l’une et l’autre est très étroit » (n. 26).

LA MAISON-DIEU, 306164

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   164 02/12/2021   14:25:51



à garantir l’authenticité de la liturgie, et cela n’obère pas sa 
vitalité. Ainsi, on l’a déjà dit, un IXe et dernier chapitre a été 
ajouté en 2002 dans la 3e editio typica de la PGMR pour ouvrir 
un espace aux adaptations qui relèvent des conférences des 
évêques de chaque pays.
Dans ce chapitre, le numéro 387 souligne ainsi avec force 

la mission de l’évêque de « favoriser la vie liturgique dans son 
diocèse, la régler et veiller sur elle », car « c’est à lui qu’il 
revient en premier lieu de nourrir les prêtres, les diacres et 
les fidèles de l’esprit de la liturgie. » La finale est importante, 
car elle désigne l’équilibre à tenir : d’une part, interroger nos 
pratiques à partir de l’affirmation selon laquelle « absolument 
personne d’autre, même prêtre, ne peut, de son propre chef, 
ajouter, enlever ou changer quoi que ce soit dans la liturgie » 
(PGMR, n. 22) ; d’autre part, éviter de verser dans un rubri-
cisme qui oublierait « l’esprit de la liturgie ». Cet équilibre est 
à tenir par tous, et pas seulement les ministres, puisque « la 
célébration de l’eucharistie est l’acte de l’Église tout entière, 
dans lequel chacun fait seulement, mais totalement, ce qui lui 
revient » (PGMR, n. 5). C’est ainsi, poursuit le numéro 5 que 
« par sa participation consciente, active et fructueuse au mystère 
eucharistique », ce peuple déjà « saint par son origine […] pro-
gresse continuellement en sainteté ».

Re-visiter le Missel

Pour qu’elle soit de nature vraiment pastorale – et pas seu-
lement le reflet d’un communautarisme ou des préférences de 
certains –, la mise en œuvre du Missel romain suppose donc 
de recevoir la régulation ecclésiale qu’il représente comme 
une condition d’authenticité, voire comme un « cadeau ». En 
effet, comme l’expérience le montre, c’est un moment de grâce 
qui s’opère quand chacun, sans attirer à lui, joue son rôle en 
fonction d’une partition connue et dans un rythme qui facilite 
l’agir des autres. Alors en toute célébration, aussi modeste soit 
elle, se construit le corps, chacun « selon sa condition » et « en 
tenant compte de la nature de chaque assemblée et des diverses 
circonstances qui la caractérisent!19 ». L’arrivée de la nouvelle 
traduction du Missel offre l’opportunité d’une « revisitation » 

19. PGMR, 17.

NOUVELLE TRADUCTION DU MISSEL ROMAIN 165

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   165 02/12/2021   14:25:51



pour réapprendre à goûter l’apostolicité de ce que nous vivons 
ensemble.
Au-delà de l’aspect normatif, qui pourrait encourager le 

scrupule, il s‘agit avant tout de goûter au bonheur de plonger 
dans un mystère qui précède et dépasse infiniment le cercle 
des participants, mais dont l’actualisation leur est pourtant réel-
lement confiée. Vécu dans toute son amplitude, l’esprit de la 
liturgie ouvre à la grâce de savoir se réajuster sans cesse en tant 
que corps. Ainsi, chaque eucharistie édifie-t-elle effectivement 
l’Église en prière, comme nous ne cessons de le dire, pour la 
gloire de Dieu et le salut du monde.

Conclusion

La réception de la nouvelle traduction du Missel romain ne 
se mesurera pas à l’aune de l’exactitude des mots ou de son 
emploi avec plus de rigueur. Elle se réalisera si les pasteurs et 
les communautés se saisissent du livre, l’ouvrent et l’accueillent 
véritablement comme un ouvrage au service de la vie de la 
foi. Parce qu’il est ordonné au service de la messe, le Missel 
conduit ceux qui vivent cette action commune à s’accoutumer 
aux mœurs du Royaume (saint Irénée). Servir la prière « eucha-
ristique » d’une assemblée est de l’ordre d’une triple mission.
Tout d’abord, prendre soin de cette forme de vie particu-

lière qu’est la liturgie de la messe est une mission de grande 
importance. Elle déborde la seule responsabilité des ministres 
ordonnés pour s’étendre à l’ensemble de la communauté. Ainsi, 
chacun fait ce qu’il a à faire, tout et seulement ce qu’il a à faire, 
afin que la liturgie soit véritablement l’épiphanie de l’Église en 
prière, un vivre ensemble qui est prière.
Ensuite, si la prière devient véritablement eucharistique, elle 

prend en compte les espoirs et les détresses de tout le genre 
humain. En élargissant les limites physiques de l’assemblée à 
tous ceux dont elle est éloignée, le service de la prière donne 
la parole à tous ceux qui sont maintenus dans le silence. La 
messe n’est pas l’exclamation des vainqueurs, mais l’action de 
grâce des sauvés, de ceux qui savent mieux que d’autres quelle 
miséricorde les a relevés.
Enfin, servir la prière eucharistique touche à la capacité de 

chacun d’être un témoin missionnaire. Nourris par l’unique Pain 
de vie reçu sous la forme de la parole de Dieu et du corps du 

LA MAISON-DIEU, 306166

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   166 02/12/2021   14:25:51



Christ, tous sont appelés à « glorifier Dieu par toute leur vie » 
(rite d’envoi de la nouvelle traduction). La prière n’est jamais 
close sur elle-même : elle suscite une forme de vie de foi dont 
l’engagement éthique et le témoignage sont le sceau.
En conclusion, le Missel romain concentre dans ses pages 

une authentique vision pastorale qu’il importe de reconnaître 
pour nourrir et irriguer la vie liturgique des paroisses. Cette 
vision relève d’un double mouvement : ad intra pour la crois-
sance spirituelle et la vivification missionnaire de l’assemblée, 
ministres et fidèles compris ; ad extra parce que le mouvement 
initié au cœur de la célébration conduit à l’annonce aux nations. 
Une pastorale liturgique et sacramentelle demeure toujours 
d’actualité dans la mesure où elle honore l’eucharistie comme 
source et sommet de la vie chrétienne.

Bernadette MELOIS

NOUVELLE TRADUCTION DU MISSEL ROMAIN 167

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   167 02/12/2021   14:25:51



Résumé

Dans cette contribution, la directrice du Service national 
de pastorale liturgique et sacramentelle souligne la dimension 
éminemment pastorale du Missel romain, à l’occasion de sa 
nouvelle traduction en langue française. Au-delà de la structure 
même du Missel et de l’exactitude des mots de la traduction, 
se joue l’action commune du peuple de Dieu qui se reconnaît 
comme Église, corps du Christ pour la gloire de Dieu et le salut 
du monde. L’article aborde successivement : la Présentation 
générale du Missel romain comme mode d’emploi et itinéraire ; 
les diverses portes d’entrées dans le mystère que propose le 
Missel romain selon sa Présentation générale ; la visée fonda-
mentale du Missel romain qui est de permettre à tous de se tenir 
en Église dans la prière ; l’horizon missionnaire déterminant 
du Missel romain ; et la responsabilité ecclésiale dans la régu-
lation de la célébration de la messe qui nécessite d’approfondir 
ce Missel romain pour entrer dans l’esprit de la liturgie.

LA MAISON-DIEU, 306168

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   168 02/12/2021   14:25:51



CHRONIQUES

La Maison-Dieu 306, 2021/4, 169-170
André HAQUIN

« HOMME ET FEMME,  
IL LES CRÉA. PLACE DE LA FEMME  

DANS LA LITURGIE »

67e SEMAINE D’ÉTUDES LITURGIQUES  
SAINT-SERGE (PARIS 6-9 JUILLET 2021)

D EPUIS QU’EXISTENT les Semaines liturgiques de l’Institut 
Orthodoxe Saint-Serge (Paris), jamais on n’avait abordé 
spécifiquement la question des ministères féminins, un 

sujet œcuménique d’une grande actualité. Malgré la pandémie, 
la Semaine liturgique a pu avoir lieu, en partie en présentiel et 
en partie à distance. Une trentaine de papers ont été proposés 
aux organisateurs, qui montrent une grande variété d’approches. 
Les Églises chrétiennes connaissent aujourd’hui des situa-
tions asymétriques concernant les ministères. Les Orientaux 
ordonnent prêtres et diacres des hommes mariés ou non, tandis 
que les évêques viennent généralement du monde monastique ; 
ils doivent être célibataires ; en revanche, les femmes n’ont pas 
accès aux ministères ordonnés. Les Églises issues de la Réforme 
ont des ministères masculins et féminins de pasteur(e)s, prêtres 
et même évêques célibataires ou marié(e)s. L’Église catholique 
occidentale ordonne des « diacres permanents » mariés ou céli-
bataires, tandis que les évêques et les prêtres sont célibataires. 
Peut-être le diaconat sera-t-il un jour accessible aux femmes ? 
Les Églises catholiques de rite oriental ordonnent des hommes 
célibataires ou mariés ; les évêques sont célibataires.

Quatre interventions concernent les Églises anciennes : 
les femmes dans les Églises du IIIe siècle, l’ordination des 
diaconesses, les ministères selon la Lettre de Polycarpe aux 

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   169 02/12/2021   14:25:51



Philippiens, et la théologie de la liturgie de Jean Chrysostome 
à A. Schmemann. Il a été question aussi du chapitre 12 du 
Lévitique à propos de l’ « impureté » de la femme qui accouche 
et de sa purification. Trois liturgies orientales ont fait l’objet 
d’une présentation : le rite byzantin, le rite syriaque et le rite 
arménien. Sans oublier la question des ordres mineurs, les 
ministères féminins dans l’Orthodoxie sont un sujet à l’ordre 
du jour, – en particulier celui des diaconesses déjà évoqué au 
Concile de Moscou (1917-1918) –, grâce notamment aux tra-
vaux  d’Élisabeth Behr-Siegel. En ce qui concerne la Réforme, 
il a été question de Minke de Vries, prieure d’une communauté 
monastique et des ministères féminins ordonnés dans l’Église 
d’Angleterre. Du côté de l’Église catholique, on a rappelé la 
pratique des chanteuses d’opéra lors des liturgies de la Semaine 
sainte à l’époque baroque. On s’est aussi demandé si une théo-
logie de l’Esprit Saint n’ouvrirait pas les portes vers le diaconat 
féminin. On a montré la place importante dans l’Église catho-
lique des ministères laïcs, d’hommes et de femmes, notamment 
pour diverses liturgies lorsque manquent les ministres ordonnés : 
assemblées dominicales en l’absence de prêtres, célébration 
des funérailles, préparation aux divers sacrements. Quelques 
exposés ont souligné la complémentarité hommes-femmes dans 
l’Église qui permet d’approfondir la théologie de la liturgie. Il a 
été question aussi du rôle de l’épouse du prêtre orthodoxe. Tout 
cela constitue un bel ensemble qui a retenu l’intérêt des parti-
cipants. On peut toutefois regretter que l’organisation n’ait pas 
prévu un exposé d’ouverture qui présente les aspects essentiels 
de la problématique et que la place réservée à la Bible ait été 
aussi parcimonieuse, laissant de côté les récits de la création et 
les ministères féminins dans le Nouveau Testament.
Les contributions feront, comme d’habitude, l’objet d’un 

volume édité par Aschendorff (Münster). La prochaine Semaine 
liturgique se tiendra à Saint-Serge du 5 au 8 juillet 2022. Elle 
aura pour thème « Les modes de communion ecclésiale par la 
liturgie ».

LA MAISON-DIEU, 306170

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   170 02/12/2021   14:25:51



La Maison-Dieu 306, 2021/4, 171-173
Gilles DROUIN

« LA LITURGIE ET LES ARTS »

CONGRÈS 2021 DE LA SOCIETAS LITURGICA

L’édition 2021 du Congrès de la Societas Liturgica qui s’est 
tenu l’été dernier du 20 au 22 juillet sur le thème « La liturgie 
et les arts », a été marquée par la décision prise par le Conseil 
de cette société œcuménique internationale, de tenir en ligne, 
à distance, ce Congrès initialement prévu à Notre Dame Uni-
versity, USA, en raison des restrictions de déplacements liées 
à la pandémie. Le défi était de taille : comment « réunir » des 
participants issus des cinq continents, avec les conséquences en 
termes de décalages horaires et maintenir un minimum d’inte-
ractions qui font l’intérêt de ces congrès ? L’équipe de Notre 
Dame University a relevé le défi avec un brio, une compétence 
et une disponibilité unanimement salués. Certes la dimension 
de rencontres interpersonnelles a manqué. Mais une organisa-
tion maitrisée, avec une ergonomie parfaite des différents outils 
numériques, a ouvert des possibilités inconnues des congrès 
traditionnellement « en présentiel » : par exemple des groupes 
de dialogue interconfessionnels plus systématiques, des forums 
d’échanges par groupes linguistiques et surtout la possibilité de 
« revenir » après coup sur les conférences toutes enregistrées en 
vidéo et disponibles en ligne en amont et en aval du congrès. 
De plus, le mode distanciel a en partie résolu une des questions 
délicates de ces congrès, celle de la barrière tarifaire générée 
par les transports mais aussi les standards « nord-américains » 
de ce genre d’évènements, largement incompatibles avec ce 
que peuvent se permettre des chercheurs de pays du sud ou 
d’Europe. Un bémol important, cependant : le mode distanciel a 
montré ses très grandes limites pour les liturgies retransmises ; 
des liturgies très américaines, aussi politiquement engagées que 
musicalement impressionnantes, dont on doit interroger la légi-
timité de la recherche à tout prix d’une participation online. Le 

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   171 02/12/2021   14:25:51



prochain congrès aura lieu durant l’été 2023, à l’Université de 
Maynooth en Irlande, sur un mode probablement hybride.

Sur le fond, les quatre interventions principales étaient 
conçues, de manière heureuse, comme des diptyques combinant 
un apport magistral d’un chercheur confirmé et une réponse 
par un « junior ». Le jeu des réponses a complété la grande 
diversité des approches, caractéristiques de la Societas, par une 
diversité des articulations entre les deux volets du diptyque. À 
la conférence magistrale de François Cassingena-Trévedy sur la 
liturgie envisagée comme une poïétique et assortie d’un appel 
à une heureuse frugalité dans les formes liturgiques, Arnaud 
Montoux a répondu par une subtile évocation de la transfigura-
tion de l’ordinaire du temps opérée par la poétesse Marie Noël 
dont il est un des meilleurs spécialistes. Le monde anglophone 
était représenté par deux tandems : David Brown nous a livré, 
à partir de l’art du vitrail, une magnifique évocation de ce que 
l’art peut donner à voir de la fonction de transfiguration du 
réel par la liturgie ; son « répondant », Gerald Liu, s’est livré à 
une critique exigeante de ses présupposés. Deborah Sokolove a 
proposé une réflexion sur « le pourquoi de l’art dans les litur-
gies aujourd’hui ? », et Marcia Mac Fee lui a répondu avec une 
thèse selon laquelle liturgie et monde devaient être « indissolu-
blement liés » et que l’art pouvait précisément incarner ce lien.
Ainsi la livraison 2021 des interventions américaines rompait-elle 

avec l’approche de case studies qui caractérisait depuis long-
temps l’approche anglophone de la liturgie pour renouer avec une 
approche plus fondamentale. C’est paradoxalement du monde ger-
manique avec la néerlandaise Mirella Klomb que cette approche 
« anglo-saxonne » était présente avec une analyse, tenant du 
plaidoyer, de ce qu’elle appelle les liturgies urbaines. En fait, il 
s’agissait de paraliturgies du parvis destinées à des contemporains 
plus ou moins étrangers – selon la chercheuse d’Amsterdam – au 
langage liturgique. Son « répondant » Dominic Abel a tenté de 
fonder théologiquement ces pratiques paraliturgiques à partir de la 
catégorie de bénédiction.
Le congrès a également présenté une quarantaine de papers. 

Le monde francophone était très honorablement représenté par 
des étudiants de l’Institut de Théologie des arts et de l’Institut 
de Liturgie de Paris. Martine Saurory a évoqué avec finesse le 
mouvement, très français, des chapelles d’artistes à partir des 
grands exemples de Maurice Denis au Prieuré à Saint-Germain, 

LA MAISON-DIEU, 306172

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   172 02/12/2021   14:25:51



d’Henri Matisse à Vence et de Georges Braque à Varengeville. 
Anne Soncarrieu a analysé la portée eschatologique des ins-
tallations d’André Gence. Julien Sauvé a esquissé une théo-
logie de l’assemblée liturgique comme vera icona du Christ. 
Caroline Morizot s’est livrée à une brillante interprétation théo-
logique d’un cycle de vitraux contemporains des débats eucha-
ristiques pré-tridentins, avec la série de Sainte-Foy de Conches 
en  Normandie. Enfin Marc Bonningues a présenté l’allocu-
tion de Paul VI aux artistes en 1964, un grand texte trop peu 
connu car éclipsé par les documents suivants de Jean Paul II 
et de Benoit XVI. Quant à l’auteur de ces lignes il a abordé, 
à partir de l’exemple du parcours catéchuménal envisagé pour 
Notre-Dame-de-Paris, quelques défis de l’intégration de l’art 
d’aujourd’hui dans une grande cathédrale. L’assemblée des 
membres de la Societas Liturgica l’a désigné comme Président 
elect, avec pour les deux ans qui nous séparent du congrès de 
Maynooth (2023), un travail d’appui au Président en exercice, 
le méthodiste Ron Anderson.

CHRONIQUES 173

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   173 02/12/2021   14:25:51



379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   174 02/12/2021   14:25:51



La Maison-Dieu 306, 2021/4, 175-178
Hélène BRICOUT

« LITURGIE ET POUVOIR  
LE CLERICALISME ET LA LITURGIE »

COLLOQUE DE MUNICH  
(28-29 OCTOBRE 2020)

L’Église d’Allemagne est en démarche synodale. Parmi 
les thèmes travaillés dans ce cadre figure « le pouvoir dans 
l’Église », une réflexion déjà engagée depuis longtemps dans la 
Commission liturgique de la Conférence épiscopale allemande, 
présidée par Mgr Stefan Ackermann, évêque de Trèves. Pour 
contribuer à la réflexion, ladite Commission a organisé un col-
loque interdisciplinaire et inter-universitaire intitulé « Liturgie 
et pouvoir. Le cléricalisme et la liturgie ». Le public visé était 
constitué de responsables en liturgie, pasteurs, agents pastoraux, 
formateurs dans l’Église, théologiens, étudiants, et plus large-
ment tous ceux que la question intéresse. Environ deux cents 
personnes y ont participé. Dans son introduction, Mgr Ackerman 
a posé la question des modalités et critères d’exercice juste d’un 
pouvoir qui demeure inévitable, mais risqué.
En raison des circonstances, le colloque organisé par le 

Centre de conférences de l’Académie catholique de Bavière à 
Munich s’est tenu, en ligne, entièrement à distance, servi par 
une technique efficace.
Une première séquence a été consacrée aux symboles et 

aux concepts du pouvoir. C’est un sociologue, Armin Nassehi 
(Munich) qui a inauguré la réflexion, sur le caractère asymé-
trique du pouvoir entre ceux qui l’ont et ceux qui ne l’ont pas. 
La théologienne Julia Knop (Erfurt) s’est ensuite interrogée 
sur les facteurs structurels et théologiques qui produisent le 
cléricalisme : une logique d’ordination, qui fait découler de 
l’ordination la prédominance du prêtre ; une logique d’état 
(hiérarchique) qui sépare volontairement les clercs des baptisés 
et l’inscrit dans ses normes ; et une logique de représentation 

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   175 02/12/2021   14:25:51



masculine qui identifie le prêtre au Christ et donne au pouvoir 
dans l’Église une figure genrée. L’Église apparaît comme une 
societas inaequalis. Elle en énumère les conséquences et plaide 
pour l’élaboration d’une théologie des ministères qui préserve 
les clercs du cléricalisme.
Quatre ateliers ont ensuite invité les participants à réfléchir 

à différentes formes de manifestation du pouvoir clérical : l’es-
pace liturgique, les vêtements et les rubriques (Stefan Böntert, 
Bochum), le rapport au corps dans la sacralisation du ministère 
(Gregor-Maria Hoff, Salzbourg), les mises en scène du pouvoir 
dans les démarches conciliaires au cours de l’histoire (Bene-
dikt Jürgen, Bochum) ou dans les célébrations œcuméniques 
(Thomas Stubenrauch, Speyer).
Enfin, en analysant quelques exemples concrets de célébra-

tions, un théologien liturgiste (Martin Stuflesser, Wurzbourg), 
une chanteuse lyrique (Nora Gomringer), un directeur de théâtre 
(Ulrich Khuon) et une conseillère de conservatoire de danse 
(Christiane Theobald) ont cherché à vérifier comment ils reflé-
taient les principes théologiques de Vatican II, en particulier 
sur la participation active. Il a été largement remarqué que les 
célébrations étaient l’œuvre du clergé seul, faisant des partici-
pants non des sujets de la liturgie, mais des récipiendaires d’une 
liturgie cléricale.

Le deuxième temps a porté la réflexion sur « la symbolique de 
la différence » dans la liturgie. Le théologien liturgiste Winfried 
Haunerland (Munich) a montré que la liturgie catholique ne peut 
renoncer à une différenciation des rôles entre clercs et laïcs, sur 
la base d’une représentation symbolique dont les formes sont 
à examiner, voire à modifier. En posant un juste rapport entre 
les deux sacerdoces et une reconnaissance d’une symbolique 
adéquate des rôles, il sera possible de trouver les conditions 
d’un exercice et des formes appropriés de cette différence. Cinq 
membres de confessions chrétiennes différentes (Angela Berlis 
pour l’Église vieille-catholique, Constantin Miron pour l’Église 
grecque-orthodoxe, Benedikt Kranemann pour l’Église catho-
lique, Alexander Deeg pour les Églises luthériennes et Stefan 
Schweyer pour les Églises libres-évangéliques) étaient invités 
à réagir : un échange fraternel, typique de la belle habitude 
du dialogue œcuménique en Allemagne, qui montrait en outre 
que le cléricalisme n’est pas un problème spécifique à l’Église 
catholique.

LA MAISON-DIEU, 306176

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   176 02/12/2021   14:25:51



Le troisième temps du colloque était intitulé : « Des hommes 
au pouvoir – Liturgie et genre ». Deux théologiennes (Ingrid 
Fischer, Vienne et Judith Müller, Bâle) et une canoniste (Judith 
Hahn, Bochum) ont présenté des critiques fortes et des analyses 
percutantes à partir de leur lieu de recherche, mettant en cause 
la manière dont les clercs-hommes se représentent les femmes 
et leur rôle, et par conséquent certaines formulations et repré-
sentations théologiques dont témoignent par exemple, la suffi-
sance de la communion du prêtre pour l’intégrité de la messe, 
la représentation du prêtre comme alter Christus, l’exclusivité 
cléricale de l’in persona Christi : la figure du clerc pourrait 
bien être davantage païenne que chrétienne… Le débat s’est 
ensuite engagé avec trois répondants (Walter Lesch, Louvain ; 
Miriam Rose, Iéna ; et Mgr Johannes Wübbe, évêque auxiliaire 
 d’Osnabrück). Cela a permis de souligner une certaine fascina-
tion pour le pouvoir mis en scène liturgiquement, et de s’inter-
roger sur la « manifestation de l’Église » perceptible dans les 
modes cléricaux actuels d’agir liturgique.

De ce colloque se dégagent plusieurs pistes. (1) Un dia-
gnostic sur les causes structurelles, théologiques et culturelles 
des dérives actuelles dans l’exercice du « pouvoir clérical » ; le 
cléricalisme apparaît comme une surévaluation de la différence 
entre ordonnés et non-ordonnés, voire un détournement du 
sens du ministère pour un profit personnel. (2) La nécessité de 
corriger les représentations masculines de la féminité, dont les 
présupposés issus d’une histoire longue ont trop peu été remis 
en cause, en intégrant les réflexions et recherches récentes, sans 
négliger la voix des femmes. (3) Une sérieuse révision de la 
théologie des ministères et des concepts utilisés apparaît néces-
saire, de même que le rapport du sacerdoce ministériel et du 
sacerdoce baptismal. La question de l’ordination des femmes a 
été plusieurs fois mentionnée, de même que les écueils de cer-
taines compréhensions trop étroites – et obsolètes – de l’in per-
sona Christi. (4) La recherche d’une meilleure articulation, à 
l’intérieur de la liturgie, entre les représentations symboliques 
liturgiques et les données du contexte culturel actuel ; on exa-
minera par exemple si les différences liturgiques marquées entre 
les personnes sont toujours pertinentes, dans leur nature et dans 
leur expression.

CHRONIQUES 177

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   177 02/12/2021   14:25:51



Ce trop bref compte-rendu ne permet pas une présentation 
très précise de la richesse du colloque. La publication des inter-
ventions majeures était prévue : elle permettra de l’apprécier 
à sa juste valeur. Mgr Ackerman a indiqué en finale sa déter-
mination à poursuivre les chantiers qui ont été ouverts. Il faut 
saluer l’initiative de la Commission liturgique de la Conférence 
épiscopale allemande qui révèle à la fois, de la part des autorités 
ecclésiastiques allemandes, la prise en compte des questions 
actuelles brûlantes et le souci de les affronter, et la capacité 
à mobiliser les ressources de la recherche théologique pour 
contribuer à une démarche synodale qui engage largement les 
baptisés.

LA MAISON-DIEU, 306178

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   178 02/12/2021   14:25:51



LES LIVRES

La Maison-Dieu 306, 2021/4, 179-184

SERVICE NATIONAL DE LA PASTORALE LITURGIQUE ET SACRAMENTELLE 
(Conférence des évêques de France), Vivre la messe. La nouvelle 
traduction du Missel romain, Paris, Mame, « Célébrer » 5, 2021, 
202 p.

Le sujet du 5e Cahier de la collection « Célébrer », consacré 
au texte du Missel romain en français (2021), est un des plus 
importants. Il a pour but de redécouvrir les richesses du Missel 
de Paul VI dans sa dernière version, et par là, de favoriser sa 
réception aussi large que possible. Bien sûr, les deux premiers 
Cahiers ont déjà ouvert le chemin en abordant des probléma-
tiques eucharistiques. Le livre Vie reçue, vie donnée. L’offrande 
eucharistique amorce la réflexion sur la dimension sacrificielle 
de l’eucharistie et celui intitulé Les célébrations de la Parole 
concerne à la fois la messe et la liturgie des Heures.

L’intérêt pour la « lex orandi »

Délibérément, les auteurs ont privilégié l’action liturgique, 
choisissant de faire « entendre » les textes eux-mêmes et de 
faire « voir » l’action eucharistique et ses ministres en dialogue 
avec l’assemblée. Paul De Clerck ne disait-il pas aux célébrants 
« Faites ce que vous dites et ne dites pas ce que vous faites » ? 
Une manière de prendre au sérieux et de « donner ses chances » 
à la ritualité chrétienne qui dévoile le mystère du salut à tra-
vers son langage biblique et son enracinement dans la Tradition 
de l’Église. Cette manière s’écarte de l’approche notionnelle, 
d’ailleurs peu accessible à de nombreux chrétiens d’aujourd’hui 
qui ont perdu les « codes » du langage de la foi. Elle est aussi 
une façon d’aborder pastoralement l’évangélisation par l’action 
liturgique que ne renieraient pas les chrétiens d’Orient. Elle se 
souvient également du beau titre donné par A.-G. Martimort à 
son manuel de liturgie « L’Église en (état de) prière » plutôt que 
la « La prière de l’Église ». La pratique de la lex orandi invite 
à une démarche de transversalité à travers le rite eucharistique. 
Ainsi, dans « Au nom du Père, et du Fils, et du Saint-Esprit », 

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   179 02/12/2021   14:25:51



le lecteur est invité à considérer quatre moments de l’eucha-
ristie où ce geste est présent. Plus encore, le signe de la croix 
dans le Rituel de l’Initiation chrétienne des adultes (RICA) 
et dans le baptême d’enfants en montre la fonction propre qui 
est la constitution du catéchumène cheminant vers l’Initiation 
chrétienne et la vie baptismale. Cette « parole en acte » est au 
cœur de la vie spirituelle des baptisés et de leur participation 
croyante à l’eucharistie. Sans oublier que ce geste rejoint la 
pratique quotidienne des chrétiens qui s’adonnent à la prière. 
La transversalité pourrait même s’étendre aux divers sacrements 
et à toute la ritualité, jusqu’aux sacramentaux présentés dans le 
Livre des bénédictions.

Explorer l’eucharistie  
comme un jardin anglais !

La manière de présenter les richesses du missel s’apparente 
ici plus à une promenade dans un jardin « à l’anglaise » qu’à la 
découverte d’un jardin « à la française ». Le lecteur est invité à 
lire l’ouvrage en se laissant inspirer par la nécessité du moment, 
une catéchèse pour enfants, une homélie, un cercle liturgique, 
etc. Bien sûr, par son intention, le commentaire de la messe 
offert par ce volume est proche de la théologie liturgique que 
propose la Présentation générale du Missel romain (PGMR). 
Mais quant à sa présentation, celle-ci suit une autre logique, 
abordant chacune des séquences eucharistiques selon son dérou-
lement : rites d’introduction, liturgie de la parole, liturgie du 
repas eucharistique, rites de conclusion. Pour renouveler le 
regard du lecteur et l’emmener dans ce voyage, les auteurs 
du Cahier procèdent par petites touches qui finissent par des-
siner une véritable mosaïque. Ils utilisent un langage poético-
liturgique auquel la sobriété ne nuit nullement.

La pratique de la mystagogie

Bien que les diverses contributions soient classées en trois 
catégories : théologie, liturgie, mystagogie, on peut dire que 
le genre littéraire fondamental de presque chaque contribu-
tion relève de la mystagogie. Cette pratique magistrale des 
évêques des premiers siècles est particulièrement indiquée à 

LA MAISON-DIEU, 306180

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   180 02/12/2021   14:25:52



notre époque, plus proche de l’Église des Pères que de celle du 
Moyen Âge. Il s’agissait dans les premiers siècles de faire naître 
la foi chrétienne au cœur d’une population invitée à quitter ses 
cultes traditionnels. Cette manière de faire a misé sur le lan-
gage biblique et liturgique, porteur de la foi évangélique. La 
mystagogie, pourrait-on dire, joue sur un registre à trois pôles, 
le mystère liturgique inscrit dans la ritualité, son rapport aux 
événements bibliques qui constituent une sorte de préfiguration 
du salut dans le Christ, et l’expérience chrétienne des néophytes 
qui prend place dans leur existence de « jeunes chrétiens ». 
Dans « Des actes liturgiques pétris de Bible », « Notre cœur 
n’était-il pas tout brûlant, tandis qu’il nous parlait ? », ou dans 
« Présider à la manière du Christ », on devine chez les auteurs 
l’espoir que la pratique du nouveau missel s’accompagne d’un 
« printemps de la mystagogie ».

Le mystère pascal du Seigneur

S’il y a un fil rouge aussi bien dans la constitution Sacro-
sanctum concilium (n° 5) que dans la célébration eucharistique, 
c’est bien le mystère pascal du Christ mort et ressuscité ou plus 
exactement mort, ressuscité, donnant l’Esprit Saint et attendu 
dans la gloire. Plus, le mystère pascal est intimement relié à 
l’Incarnation du Sauveur pour la vie du monde. Ce mystère est 
celui du « passage » parmi nous de l’Envoyé du Père jusqu’à 
son grand passage de ce monde à Dieu (Jn 13, 1). Le mot de 
mystère est à comprendre dans son sens biblique de mystère du 
salut. Nous découvrons dans cette dramatique du salut le temps 
de Dieu où le passé, le présent et le futur sont intimement liés, 
le Ressuscité étant désormais le berger des peuples.

– Le sacrifice du Christ. Bien loin du sens que le mot 
sacrifice a dans l’histoire des religions ou dans le sens 
populaire d’effort pénible qui plaît à Dieu, le sacrifice 
du Christ n’est pas extérieur à lui, comme le seraient 
les holocaustes. Il est un sacrifice existentiel vécu dans 
l’obéissance à son Père (Ph 2), le don total du Christ en 
personne, don du salut pour l’humanité : « Ceci est mon 
corps livré pour vous ». Ce sacrifice est « représenté » et 
« commémoré » avec gratitude à chaque eucharistie dans 
le mémorial de l’Église. La prière eucharistique I (Canon 

LES LIVRES 181

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   181 02/12/2021   14:25:52



romain) insiste sur ce « sacrifice pur et saint, sacrifice 
parfait, Pain de la vie éternelle et coupe du salut ».

– On comprend que le Mouvement liturgique ait insisté pour 
que les chrétiens retrouvent le chemin de la communion 
eucharistique non pas en dehors du rite eucharistique, 
mais comme « sommet » du sacrifice eucharistique, du 
don sacrificiel du Christ « jusqu’à l’extrême » (Jn 13, 1) 
et communion aux frères. Vatican II a ouvert à tous les 
baptisés la communion à la coupe : « Prenez et mangez… 
prenez et buvez… » pour rendre plus effective la partici-
pation au don sacrificiel du Seigneur.

– Les premières années de la réforme liturgique de Vatican II 
ont souligné la dimension festive du repas du Seigneur, 
ressuscité et présent, mais celle-ci ne peut négliger la place 
du sacrifice existentiel du Christ s’offrant pour le salut du 
monde. Le mémorial en acte de la Pâque du Christ célèbre 
avec gratitude l’unique sacrifice du Christ auquel l’Église 
est associée : « Vous ferez cela en mémoire de moi ».

– Dans la geste dialogale de l’eucharistie, les chrétiens 
sont invités à s’offrir eux-mêmes en sacrifice spirituel 
(Rm 12, 1) : « Regarde, Seigneur, le sacrifice de ton 
Eglise, et daigne y reconnaître celui de ton Fils qui, selon 
ta volonté, s’est offert en sacrifice… (prière eucharis-
tique III). L’existence baptismale n’est-elle pas l’accueil du 
sacrifice du Christ, un culte « en esprit et en vérité » (Jn 4), 
le « sacrifice de louange », la vie selon les Béatitudes ?

Le contenu du 5e Cahier

Comme le souligne le dogmaticien Jean-Louis Souletie 
(ICP, Paris), directeur d’ouvrage de Vivre la messe. La nou-
velle traduction du Missel romain, « ce livre liturgique traduit 
que la loi de la prière est la loi de la foi, l’Église croit comme 
elle prie ». Il nous apprend « à croire en Dieu qui nous fait 
connaître ce que nous confessons » (p. 10). Le Missel n’est pas 
seulement le livre du prêtre et des ministres de l’eucharistie, 
mais le livre de l’assemblée chrétienne « en prière », réunie par 
la Parole de Dieu et le repas eucharistique, appelée à devenir le 
Corps dont le Christ est la Tête. L’ouvrage propose vingt-cinq 
approches de l’eucharistie qu’on peut regrouper selon diffé-
rents points de vue :

LA MAISON-DIEU, 306182

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   182 02/12/2021   14:25:52



– Des réflexions sur l’instrument de la prière : « Le missel, 
livre de l’assemblée en prière », « Le Missel romain, au 
service de l’épiphanie de l’Église en prière » et sur la nou-
velle traduction : « À la découverte d’une nouvelle traduc-
tion », « La traduction, un acte de transmission vivante de 
la prière ecclésiale », « Recevoir la nouvelle traduction », 
« Participer activement à la prière eucharistique » ;

– Une approche canonique et théologique : « Le Missel 
romain au service de la communion de l’Église », « De la 
lex orandi à la lex credendi », « La traduction, un acte de 
transmission vivante de la prière ecclésiale », « L’Église 
fait l’eucharistie et l’eucharistie fait l’Église », « La messe 
comme forme de vie chrétienne » ; « La place du don et le 
don de la place » ; « Un sacrifice des lèvres et du cœur », 
« Notre cœur n’était-il pas tout brûlant, tandis qu’il nous 
parlait ? », « Des actes liturgiques pétris de Bible », « Des 
paroles et des gestes pour faire mémoire ».

– Des commentaires de textes liturgiques : « Au nom du 
Père, et du Fils, et du Saint-Esprit » ; « Le Seigneur soit 
avec vous » ; « Professer le Symbole de la foi » ; « Une 
prière qui devient universelle » ; « Il est grand le mys-
tère de la foi » ; « Des paroles et des gestes pour faire 
mémoire » ; « Il dit la bénédiction » ; « Louanges eucha-
ristiques » ; « Un don à transmettre pour la vie au monde ».

– Une réflexion sur les ministères liturgiques : « Présider à la 
manière du Christ » ; « Missel et discernement pastoral ».

En conclusion

Le Missel n’est pas un livre de recettes ; il est au service de 
l’« art de célébrer ». Cela ne veut pas dire que tous les célé-
brants sont des artistes, mais plutôt, selon le mot de P. Jounel, 
des « artisans » de la liturgie, à condition d’être des pasteurs. 
Les textes et les rites de la messe sont comme la partition musi-
cale qui doit donner naissance à la musique vive et sonore, 
œuvre commune et expérience fondamentale. Les changements 
dans le missel de 2021 concernent essentiellement des paroles, 
notamment certains dialogues du prêtre et de l’assemblée. Mais 
ces textes liturgiques doivent être compris dans l’acte rituel fait 
de gestes, de mouvements, de chants et de silence.

LES LIVRES 183

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   183 02/12/2021   14:25:52



L’homélie est non seulement une démarche biblique mais 
aussi liturgique. Elle veille à transmettre la signification de la 
Parole de Dieu afin qu’elle puisse descendre dans le cœur et 
la vie de chacun. Mais, comme action liturgique, elle prend 
appui sur le rite lui-même, s’adresse à l’assemblée célébrante. 
L’homélie joue elle aussi de manière transversale, en écho avec 
le rite depuis le rassemblement jusqu’à l’envoi final. L’inten-
tion mystagogique qui l’anime est aussi au cœur de la caté-
chèse et de l’initiation à la foi. Elle invite à croiser les données 
bibliques, liturgiques et anthropologiques.
Le discernement pastoral s’exercera dans le choix des oraisons 

et des lectures bibliques de semaine, des chants qui font corps 
avec le rite, des nombreuses préfaces et prières eucharistiques. 
Le « bien spirituel » du peuple de Dieu est premier par rapport 
aux « inclinations personnelles » du célébrant. Ces choix doivent 
se faire autant que possible « en accord avec tous ceux qui jouent 
un rôle dans la célébration » (PGMR 352). Cette préparation 
 suppose une concertation et une rencontre des divers ministres 
de la célébration : diacre, lecteurs, psalmiste, chorale ou chantres. 
Si elle ne peut être régulière, en tout cas elle  s’impose avant les 
temps liturgiques majeurs de l’année (p. 174).

André HAQUIN

LA MAISON-DIEU, 306184

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   184 02/12/2021   14:25:52



La Maison-Dieu 306, 2021/4, 185-191

ABSTRACTS

The rediscovery of the baptismal priesthood and of house litur-
gies. The quest for a fresh articulation of the domestic Church 
and the greater Church, Bernadette MÉLOIS

In the early Church, the expression “domestic Church” 
referred to something quite different from its modern-day 
meaning, because it was the complete Church, the entire local 
community who met together to celebrate in houses. However, 
what has been experienced as a result of the lock-down because 
of the pandemic has given a new meaning to these “domestic 
Churches”, where “domestic liturgies” were celebrated to make 
up for not being able to gather together in churches.
This article clarifies the terminology used for these circums-

tances, and then, based on the various initiatives which dio-
ceses or parishes proposed, the author shows how an important 
consequence has been a rediscovery of the baptismal priesthood, 
which includes which includes the ability, within a ritualised 
prayer to lead a celebration and to offer prayers of blessing 
and supplication.
Liturgies celebrated in homes, borrowing from the liturgy 

of the Church, were led by baptised lay people, with an inten-
tional concern to relate this the liturgy of the greater Church. 
The author observes how “domestic liturgies have allowed 
a good number of Christians to take their destiny as Christi 
fideles in hand, as adults in the faith …”, thereby discovering 
a happy balance in the interrelationship between the common 
priesthood of the faithful and the ministerial priesthood. This 
extended experience across several months should serve, well 
beyond the lock-down, to enrich the life of the Church and 
Christian living.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   185 02/12/2021   14:25:52



Toward a new reception of the Liturgy of the Hours by the bap-
tised, Bénédicte DUCATEL

Did the fact of not being able to be part of celebrating com-
munity because of the lockdown encourage the development of 
the Liturgy of the Hours? It seems difficult to reply positively, 
even knowing that what we were able to observe – in particular 
via internet – is only an imperfect reflection of what actually 
happened in practice.
It seems that this prayer of the Church is still largely per-

ceived as being primarily prayer for the clergy. Undoubtedly 
this signals a profound lack of understanding of the Liturgy 
of the Hours, it being thought of in terms of the breviary and 
belonging to priests.
However, the author underlines the extent to which use of the 

Liturgy of the Hours is beginning to develop in the parish and 
family life of a good number of the faithful. It is increasingly 
being seen as an authentic liturgy, celebrated as Church, and as 
an entry – as is all liturgy – into the paschal mystery (and not 
just as the sanctification of time).
It is a form of liturgy which is also being seen as an emble-

matic expression of the baptismal priesthood to the extent that 
it is designed for all the baptised so that they can fulfil the 
mission which is theirs by virtue of their baptism. The clergy 
(and the Religious) for whom celebrating the Liturgy of the 
Hours has been mandated also have the task of encouraging 
the faithful into praying it with them.

The powerful pervasiveness of the mediatic model during the 
health crisis, Marc GALLO

The development of liturgical celebrations being streamed 
during the lockdowns imposed because of the COVID-19 
health crisis invites careful reflection on the complex relation-
ship between liturgy and media. It is a relationship which we 
initially experienced as having been “ship-wrecked”, so like a 
latter-day Robinson Crusoe, desperately clinging to whatever 
was at hand.
Nevertheless, there is a unique affinity between liturgy as 

mediation and media, including those media which are available 
to us today, even if we need to be full cognizant of their limits. 

LA MAISON-DIEU, 306186

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   186 02/12/2021   14:25:52



To be able to do this we need to take the fourth anthropolo-
gical turn into account, namely the information revolution. This 
leads us to understanding the human being, no longer as being 
the centre of everything, but rather as “placed in the middle 
of things where things talk to him/her and where things speak 
among themselves”.
So virtual reality is also part of the world in which we live, in 

which we evolve and it is stamped on our very bodies. In other 
words, we have to “learn to live in this other world” in which 
virtual reality extends physical reality and is not just a simple 
circumstantial alternative. This obliges us to pay close attention 
to the quality of our digital products, to reflect seriously about 
their implications and how they are implemented. We need to 
set aside our natural naivety which may provoke irony, even 
derision, and so ultimately betrays the Good News which we 
have to proclaim to the world. Other consequences are that we 
need to work on our art of (physically) celebrating the liturgy 
of the Church and to develop liturgical formation.

The sacramentality of a televised Mass. Lack of liturgy or liturgy 
of lack: the quest for a sacramental form, Philippe BARRAS

Nothing will ever replace the liturgical celebration of the 
Church, with an assembly making memory, together, of Christ’s 
paschal mystery. However, the lockdowns experienced because 
of the health crisis have opened our eyes to the fact that televi-
sing Mass (when done under the proper conditions) does have 
a certain value – something with which the elderly and sick 
people are already well familiar.
Of course, we needed to exercise our rich imagination to try 

and ensure how liturgies of the Word and praying the Liturgy 
of the Hours could shape domestic liturgies with family and 
friends. However, for a good number of Christians these did 
not compensate for the lack of effective liturgy – for which part 
of the reason may be the kind of Christian education they had 
long ago, or that they found it difficult to dare to think they 
could devise and lead such celebrations.
What is more, if we compare the practice of retransmitting 

televised Masses with other circumstances – such as distance 
learning or the retransmission of live shows performed without 
an audience – then it is clear that these do certainly have value 

ABSTRACTS 187

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   187 02/12/2021   14:25:52



for those who follow them with the mind-set of wanting to 
participate.
The author argues that such retransmissions when viewed 

by faithful who have appropriate spiritual intentions do consti-
tute liturgies: minor liturgies certainly, but none the less with 
a certain sacramentality. These are definitely not equivalent 
to ecclesial celebrations of the eucharist, nor even a eucharist 
extended via intervening media, but they can claim to be a 
sacramental, comparable to other sacramentals. What remains 
is to engage in serious reflection about these sacramentals and 
their articulation with the eucharist, the major sacrament in the 
life of the Church.

Allowing real space, Jean-Marie DUTHILLEUL

In this article the author – who is a renowned architect and 
expert on the lay-out of churches – explores how our relation-
ship to liturgy was experienced during the health crisis and 
offers some reflections on the celebration space in our churches. 
Effectively, the lockdown health regulations and the protective 
precautions (masks, distancing, etc.) made us aware of the 
relationships we need, both in our towns and in our Christian 
communities.
The increase in the number of televised Masses served only 

to reinforce the already deep-rooted notion that Mass was 
simply a spectacle to be watched, where all that is expected 
of people is their attendance – something to which, sadly, the 
layout of many of our churches bears witness. Once celebra-
tions were permitted, the restrictions on the number of people 
allowed to participate exposed the limitations of these celebra-
tions. It underlined the lack of reflection on the reality of the 
liturgical assembly, constituted as the Body of Christ, united 
to him and in him.
The return to a more normal situation should, the author 

argues, be taken as an opportunity for thinking anew the layout 
of our churches, so that they become the space for feasting and 
for rejoicing with the Risen Christ. It will require a major effort 
to avoid both the performance platform option and the rows of 
chairs which imprison the faithful and thereby prevent them 
from becoming a body, and instead to commit to new confi-
gurations in tune with the Church, with the particular building 

LA MAISON-DIEU, 306188

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   188 02/12/2021   14:25:52



and with the community. Such hard work is the price to pay if 
the health crisis experience is to bear any fruit.

Liturgy as journey. Reviewing one diocese’s experience of the 
health crisis, Régis BOMPÉRIN

Dioceses and parishes launched a whole series of initiatives 
to compensate for the lack of liturgy during the lockdown 
imposed because of the Covid-19 pandemic. The author looks 
back on his experience as both a parish priest and a member 
of the diocesan liturgy team which then leads to offering an 
analysis as to how these initiatives helped the Church to stay on 
course. It led to the Church being able to recognise herself as 
“body”, and as being pilgrim by nature, with all her weaknesses 
and difficulties, exercising the priestly function of Christ by 
means of her liturgy.
It is a pilgrim journey which comprises many instances of 

beginning again as we stretch toward the fulfilment which 
will come at the end of time, within the eschatological ten-
sion inherent to Christian life. The experience of the crisis 
has allowed us, perhaps, to appreciate to what extent both the 
liturgy and the Church herself are marked by their incomplete-
ness which in turn can better to lead us toward eternal life in a 
Kingdom which – although certainly already here-and-now – is 
not yet fulfilled and toward which we are making our humble 
pilgrim way.

The community life and “domestic” liturgy of persecuted Chris-
tians: the example of South Korea, Paul Min-Taeg HAN

The experience of persecution by Christian communities in 
Korea provides a particularly instructive example, not least for 
our actual communities under lockdown because of the pan-
demic and so prevented from practicing their religion normally 
in everyday life.
The author provides a brief history of these persecutions and 

concentrates on showing how these communities, despite being 
continuously deprived of priests, managed to live their faith. 
This was because, when the priest was going to be absent for 
a long time, he often tasked a catechist (hoejang) with leading 
the community in prayer, which meant that the proclamation 

ABSTRACTS 189

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   189 02/12/2021   14:25:52



of the faith, liturgical celebration and the exercise of charity 
were maintained.
What proved to be decisive in these communities and which 

is what enabled them to hold firm was the permanent virtual 
circle among liturgical celebration, professing the faith, and 
everyday life, and the mutual influence they exercised on each 
other. It is, the author suggests, this tight articulation among 
these three poles that we should explore in the context of the 
health crisis from which we have all been suffering.

Grace and symbolic exchange in Louis-Marie Chauvet: a rerea-
ding, Patrice BERGERON

What is the source for the opposing categories of “value” and 
“non-value”, which Louis-Marie Chauvet as theologian of the 
sacraments evokes right at the beginning of his master-work, 
Symbol and Sacrament, and which will be taken up again later 
in the book, notably when he engages with the sacramental 
theology of Saint Thomas Aquinas. Similarly, where do the 
other two categories of “graciousness” and “gratuitousness” 
come from, which serve to qualify the “non-value” of the grace 
which is at work in the sacraments?
The answer is that these come to him from his understanding 

of the concept of symbolic exchange, as developed by various 
anthropologists, such as Marcel Mauss, Claude Lévi-Strauss and 
Jean Baudillard, who have conceptualised it in different ways.
By offering a careful rereading of Chauvet’s writings, this 

article shows firstly the important place that this theoretical dos-
sier which gravitates around symbolic exchange – something 
that is part of a larger philosophical and theological discus-
sion – actually has for his thinking. It brings with it a certain 
number of difficulties ; however, and above all, it also bears 
potential fruitfulness, which it is important to discern.
Secondly, building on the anthropology of gift and mutual 

recognition of Marcel Hénaff, the article explores how the 
horizon of “gift” – in this case that of symbolic exchange – 
enables Chauvet to envisage grace as a freely-given gift. This, 
in its “graciousness”, opens the way to the counter-gift of the 
human response, while at the same time being an invitation 
to personal freedom, and so opening the way to a dynamic of 
mutual recognition.

LA MAISON-DIEU, 306190

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   190 02/12/2021   14:25:52



Finally, at the strictly theoretical level, Chauvet’s contribu-
tion shows clearly both the complexity and the fruitfulness of a 
theology of grace as a reciprocal and ritual gift, in terms of how 
this has been explored by anthropology since Marcel Mauss.

The Roman Missal, enabling the assembly to pray the eucharist, 
Bernadette MÉLOIS

In this article, offered as the new translation of Roman Missal 
comes into use, the author (who is Director of the Service 
national de la pastorale liturgique et sacramentelle, the French 
national liturgical office) underlines the Missal’s eminently pas-
toral dimension.
Over and above considerations about the structure of the 

Missal and the exactness of translation, what is at stake is the 
shared action by the people of God whose members recognise 
themselves as Church, the body of Christ for the glory of God 
and salvation of the worlds.
She presents, in order:

• the General Introduction to the Roman Missal, unders-
tood as a guide and an itinerary ;

• the various entry points into the mystery which the Roman 
Missal offers according to its General Introduction ;

• the fundamental vision of the Roman Missal which is 
to enable everyone to have their place in the Church at 
prayer ;

• the decisively missionary horizon of the Roman Missal ;
• and the ecclesial responsibility in the regulation of the 
celebration of the Mass which implies we need to deepen 
our appreciation for the Roman Missal so as to enter into 
the spirit of the liturgy.

English translation by Robert Kelly

ABSTRACTS 191

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   191 02/12/2021   14:25:52



379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   192 02/12/2021   14:25:52



TABLE DES MATIÈRES  
DE LA MAISON-DIEU 2021

La Maison-Dieu 306, 2021/4, 193-197

Table des articles par ordre alphabétique d’auteur

Titre de l’article !umération Pagination

BARRAS, Philippe. La sacramentalité 
de la messe télévisée. Manque de liturgie 
ou liturgie du manque : la recherche 
d’une forme sacramentelle 306 49-71

BERGERON, Patrice. La grâce et l’échange 
symbolique chez Louis-Marie Chauvet : 
une relecture 306 115-149

BOMPÉRIN, Régis. La liturgie, un itinéraire. 
Essai de relecture d’une expérience 
diocésaine en temps de crise sanitaire 306 85-98

BRICOUT, Hélène. « Liturgie et pouvoir. 
Le cléricalisme et la liturgie », colloque 
de Munich (28-29 octobre 2020) [chronique] 306 175-178

BRISON, Sylvain. Les nouveaux défis 
d’une ecclésiologie politique ? L’Église 
et sa pratique face à la crise sanitaire 304 77-96
BÜRKI, Bruno. L’ordonnance d’une prière 
eucharistique protestante 305 169-188
CHAUVET, Louis-Marie. La liturgie comme 
« mystère ». Réflexions théologiques, 
questions pastorales 305 71-87
DELHOUGNE, Henri. Accueillir la nouvelle 
traduction du Missel romain 305 13-42
DROUIN, Gilles. Des corps vivants en liturgie 303 9-20
DROUIN, Gilles. Nouvelle traduction 
du Missel romain. Enjeux théologiques 
et pastoraux d’une réception 305 43-61
DROUIN, Gilles. « La liturgie et les arts, 
congrès 2021 de la Societas Liturgica 
[chronique] 306 171-173

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   193 02/12/2021   14:25:52



DUCATEL, Bénédicte. À la recherche 
d’une nouvelle réception de la liturgie 
des Heures pour les baptisés 306 23-34

DUTHILLEUL, Jean-Marie. La liturgie 
au miroir de la crise : l’espace réel 306 73-83

GALLO, Marc. La prégnance du modèle 
médiatique pendant la crise sanitaire 306 35-48

GAZZOLA, Isaïa. L’expérience liturgique 
d’une église 303 21-56

GIRAUDO, Cesare. Le ministère des femmes 
dans la liturgie entre « saine tradition » 
et « progrès légitime » [chronique] 305 189-206

GUINGAND, Jérôme. Les psaumes : matrice 
de l’art littéraire de Didier Rimaud 303 119-148

HAN, Paul Min-Taeg. Vie communautaire 
et liturgie « domestique » de chrétiens 
persécutés : l’exemple de la Corée du Sud 306 99-114

HAQUIN, André. « La liturgie au miroir 
de la crise sanitaire », colloque de l’Institut 
supérieur de liturgie (Paris, 20-22 janvier 
2021) [chronique] 303 165-171

HAQUIN, André. « Le Missel romain 
au service de l’Église en prière : la nouvelle 
traduction en français, session nationale 
du SNPLS, Conférence des évêques 
de France, (Paris, 3 mars 2021) [chronique] 304 155-158

HAQUIN, André. In memoriam : hommage 
au P. Philippe Rouillard (1926-2021) 304 159-160

HAQUIN, André. « Homme et femme, 
il les créa. La place de la femme dans 
la liturgie », 67e Semaine d’études liturgiques 
Saint-Serge, (Paris, 6-9 juillet 2021) 
[chronique] 306 169-170

HAUNERLAND, Winfried. Un Missel 
renouvelé pour l’aire germanophone. 
Les efforts de la Commission Ecclesia 
Celebrans de 2005 à 2013 305 157-168

HÉTIER, Denis. L’artiste dans l’économie 
trinitaire. « La Lettre aux artistes »  
de Jean-Paul II (4 avril 1999) 303 93-105

LA MAISON-DIEU, 306194

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   194 02/12/2021   14:25:52



JESIORSKI, Slawomir. L’Église et la liturgie 
dans le monde contemporain 303 149-164

DE KERIMEL, Guy. Le Missel romain : 
au service de l’Église en prière 305 9-11

LAZOWSKI, Christophe. Pour une grammaire 
du don. Le langage sacrificiel 
dans la traduction de la première prière 
eucharistique 305 89-127

LEDOUX, François-Xavier. Un espace 
pour la musique 303 57-91

LEMAIRE, Jean-Pierre. « Et la poésie 
dans tout ça ? » 303 107-117

MARIOLLE, Bénédicte. « Le culte distancié » 
à l’épreuve de la mort : pour une nouvelle 
approche du fait sacramentel 304 9-27

MELOIS, Bernadette. La redécouverte 
du sacerdoce baptismal et de la liturgie 
à la maison. La recherche d’une 
nouvelle articulation Église domestique/
grande Église 306 11-21

MELOIS, Bernadette. Le Missel romain, 
au service d’une prière « eucharistique » 
de l’assemblée 306 151-168

O’LOUGHLIN, Thomas. La persistance 
de présupposés néo-scolastiques 
et la situation catholique contemporaine 304 29-53

PRETOT, Patrick. Le Missel romain, 
acte de discernement ecclésial de la tradition 
eucharistique. La liturgie à l’heure 
de la synodalité 305 129-156

SOULETIE, Jean-Louis. Notes théologiques 
sur le vocabulaire du Missel. 305 63-69

TASSIN, Claude. Genèse 22 : une clé 
de la Veillée pascale ? Une approche tirée 
du « Targum Neofiti » de « l’Aqédah » 304 137-154

DE VILLEROCHÉ, Laurent. La liturgie, 
un autre rapport au temps sous la pression 
de l’accélération 304 55-75

WOIMBEE, Grégory. La théologie du corps 
mystique : du sens perdu à l’unité retrouvée 304 97-136

TABLE DES MATIÈRES DE LA MAISO!-DIEU 2021 195

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   195 02/12/2021   14:25:52



Livres recensés
Collectif (par ordre alphabétique des titres)

Titre de l’article !umération Pagination
–  SERVICE NATIONAL DE LA PASTORALE 

LITURGIQUE ET SACRAMENTELLE 
(Conférence des évêques de France), 
Vivre la messe. La nouvelle traduction 
du Missel romain, Paris, Mame, 
« Célébrer » 5, 2021, 202 p. (A. Haquin) 306 179-184

–  SEKRETARIAT DES DEUTSCHEN 
BISCHOFSKONFERENZ, Trauerfeiern 
und Gottesdienste nach Katastrophen, 
Kevelaer, Butzon & Bercker GmbH, 
Arbeitshilfen 317, décembre 2020, 
33 p. (M. Steinmetz) 303 173-178

Par ordre alphabétique des auteurs
BLANCHARD, Claudine. Dom Guéranger 
avant Solesmes. Un retour aux sources. 
Paris, Éditions du Cerf, « Cerf-Patrimoines », 
2018, 611 p. (D.-M. Dauzet) 303 180-184
BRICOUT, Hélène. KRANEMANN, Benedikt. 
PESANTI, Davide (ed). Die Dynamik 
der Liturgie im Spiegel ihrer Bücher. 
La dynamique de la liturgie au miroir 
de ses livres. Festschrift für Martin 
Klöckener. Mélanges offerts à Martin 
Klöckener. « Liturgiewissenschaftliche Quellen 
und Forschungen », Band 110, Münster, 
Aschendorff, 2020, 654 p. (M. Wackenheim) 304 161-173
CHAUVET, Louis-Marie. Dieu, un détour 
inutile. Entretien avec Dominique Saint-
Macary et Pierre Sinizergues, Paris, 
Éd. du Cerf, 2020, 328 p. (P. Barras) 305 210-211
DROUIN, Gilles. dir., L’espace liturgique, 
un espace d’initiation. Actes du colloque 
de l’Institut supérieur de liturgie, 
23-24-25 janvier 2019. Paris, Éd. du Cerf, 
« Cerf-Patrimoines », 2019, 291 p. (A. Haquin) 303 178-180
FEULNER, Hans-Jürgen. HASLWANTER, Elias 
(éd.), Gottesdienst auf eigene Gefahr ? 
Die Feier der Liturgie in der Zeit von 
Covid-19, Münster, Aschendorff, 2020, 917. 
(Michel Steinmetz) 305 207-209

LA MAISON-DIEU, 306196

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   196 02/12/2021   14:25:52



GELDHOF, Joris. Liturgy and secularism, 
beyond the divide, Minesota, Liturgical press 
academic, Collegeville Minesota, 2017, 
184 p. (Gilles Drouin) 303 184-186
PALAZZO, Éric. Le souffle de Dieu. L’énergie 
de la liturgie et l’art au Moyen-Âge, Paris, 
Éd. du Cerf, 2020, 355 p. (André Haquin) 304 174-175

TABLE DES MATIÈRES DE LA MAISO!-DIEU 2021 197

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   197 02/12/2021   14:25:52



379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   198 02/12/2021   14:25:52



Revue publiée par les Éditions du Cerf, 24, rue des Tanneries – 75013 Paris. 
Tél. : 01 80 05 36 36. Site Internet : www.editionsducerf.fr. E- mail : revues.
magazines@editionsducerf.fr. Abonnements : Tél. 03 44 62 43 88 – Bulletin 
d’abonnement en fin d’ouvrage. Directeur général : Jean- François Colosimo. 
Principaux associés : Province dominicaine de France, Groupe Le Monde, 
Couvent Saint- Dominique. Directeur de la publication : Jean- François 
 Colosimo. Directeur de la rédaction : Philippe Barras.

Commission paritaire n° 0126 K 81810 – Imprimé en France
Nouvelle Imprimerie Laballery, 58500 Clamecy, n° 

ISSN : 0025-0937 Dépôt légal :

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   199 02/12/2021   14:25:52



379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd   200 02/12/2021   14:25:52


