LA MAISON-DIEU

N° 306
LITURGIES DOMESTIQUES

Colloque de I’'Institut supérieur de liturgie
(Paris, 20-22 janvier 2021)

SOMMAIRE

Bernadette MELOIS
La redécouverte du sacerdoce baptismal
et de la liturgie a la maison. La recherche
d’une nouvelle articulation Eglise
domestique/grande Eglise 11-21
Discerner les chances de 1’épreuve. Clarifier la termi-
nologie (Eglise domestique : une pratique ancrée dans
la tradition ; liturgie domestique). La reconquéte du
sens du sacerdoce baptismal. Prier a la maison avec les
ressources de la liturgie (donner un lieu a la pricre ;
construire la pricre). L’empreinte de la grande Eglise
sur I'Eglise domestique. Conclusion.

Bénédicte DUCATEL
A la recherche d’une nouvelle réception
de la liturgie des Heures pour les baptisés................. 23-34
Des constats. La liturgie des Heures en dehors du miroir.
Quelques arriere-fonds tenaces. Prendre au sérieux
la liturgie des Heures (la liturgie des Heures est une
liturgie ; la liturgie des Heures est une entrée dans le
mystere pascal ; la liturgie des Heures comme expres-
sion emblématique du sacerdoce baptismal). Quelques
remarques pastorales en forme de conclusion.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 2 02/12/2021 14:25:46



Marco GALLO

La prégnance du modele médiatique

pendant la crise sanitaire 35-48
Introduction : naufragés ou spectateurs ? Liturgie et
technologie : phénoménologie d’une affinité élective.

Le numérique comme milieu de vie. Les médias comme
métaphores actives : le streaming n’est pas le télévisuel.
Conclusion (un miroir fidele ; une complémentarité com-

plexe ; influences du numérique sur I’homme liturgique).

Philippe BARRAS
La sacramentalité de la messe télévisée.
Manque de liturgie ou liturgie du manque :
a la recherche d’une forme sacramentelle.................. 49-71
Des liturgies domestiques (Chances et limites des solu-
tions trouvées ; manque de liturgie ou sacramentalité
plus large ; participer a une liturgie télévisée). Chercher
a comprendre ce qui se joue a distance (I’analogie avec
les dispositifs de formation ; médiation et médiatisation ;
et du coté des concerts, du théatre et du cinema). La
messe télévisée est-elle une vraie liturgie ? (Plaidoyer
pour la messe télévisée ; avec un risque majeur).

Jean-Marie DUTHILLEUL
La liturgie au miroir de la crise : ’espace réel......... 73-83
Regard sur ce que nous avons vécu (I’espace ; le rap-
port aux autres). Regards sur la vie liturgique (I’interdic-
tion des rassemblements cultuels ; les rassemblements
cultuels en communauté réduite). Regard sur I’avenir.

Régis BOMPERIN
La liturgie, un itinéraire. Essai de relecture
d’une expérience diocésaine en temps
de crise sanitaire 85-98
Qui parcourt I’itinéraire ? (des postures originales et leur
biais ; la pertinence de 1’office de liturgie ; alors, qui
parcourt I’itinéraire ?). Quel chemin ? (« déja la et pas
encore » ; ladifficile incomplétude ; les commencements).

Paul Min-Taeg HAN
Vie communautaire et liturgie « domestique »
de chrétiens persécutés : I’exemple
de la Corée du Sud . 99-114
Liturgie au défi de la synodalité de I’Eglise. Bréve his-
toire de I’Eglise de Corée au temps des persécutions.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 3 02/12/2021 14:25:46



Eléments essentiels de la vie des communautés per-
sécutées (villages chrétiens ; les Hoejangs, les caté-
chistes ; livres et objets sacrés ; le tableau des fétes
liturgiques ; lieu de rassemblements). La place de la
liturgie dans les communautés persécutées. En guise
de conclusion...

Varia

Patrice BERGERON
La grace et I’échange symbolique
chez Louis-Marie Chauvet : une relecture.................. 115-149
L’échange symbolique chez Louis-Marie Chauvet
(I’apport de Marcel Mauss et de Claude Lévi-Strauss :
le cas des sociétés traditionnelles ; par-dela Mauss,
I’influence de Jean Baudrillard : le cas des sociétés de
consommation ; par-dela Mauss et Baudrillard). Tran-
sition : les sacrements comme dynamique de recon-
naissance. Reprise a partir de 1’anthropologie de la
reconnaissance de Marcel Hénaff (le probleme de I’arti-
culation entre échange symbolique, échange marchand et
signification de la réciprocité cérémonielle au « régime
de la grace » ; du régime anthropologique de la grace a
la grace chretlenne : la gratuité au cceur de I’ambiva-
lence). Ouverture.

Nouvelle traduction du Missel romain

Bernadette MELOIS
Le Missel romain, au service d’une priére
« eucharistique » de ’assemblée 151-168
Introduction (une réception dans un contexte inédit ;
une réflexion au sein du Service national). La Pré-
sentation générale du Missel romain (PGMR) : entre
mode d’emploi et itinéraire (la structure de la PGMR ;
des évolutions a repérer ; un itinéraire de vie). Plusieurs
portes d’entrée dans le Missel romain, ordonnées par
la PGMR (Le Propre du Temps ; le Propre des saints ;
I’Ordo misse ; le chant et la musique) Un livre pour
se tenir en Eghse dans la prlere (se disposer a 1’épi-
phanie de I’ Eghse conduire a 1’ep1phan1e de I’Eglise).
L’horizon missionnaire du Missel romain (les dialogues
entre prétres et fideles ; les formules du rite de conclu-
sion). La responsabilité ecclésiale en liturgie (a la suite
de Henri de Lubac ; la régulation ecclésiale ; re-visiter
le Missel). Conclusion.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 4 02/12/2021 14:25:46


Philippe BARRAS
Patrice


Chroniques
André HAQUIN
« Homme et femme, il les créa. La place
de la femme dans la liturgie »,
67° Semaine d’études liturgiques Saint-Serge
(Paris 6-9 juillet 2021) 169-170

Gilles DROUIN
« La liturgie et les arts », Congrés 2021
de la Societas Liturgica 171-173

Hélene BricouT
« Liturgie et pouvoir. Le cléricalisme
et la liturgie », Colloque de Munich

(28-29 octobre 2020) 175-178
LeS LIVF@S ..ot 179-184
ADSIFACES ...t 185-191
Les 1ables ..........ooovieiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiccic 193-197

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 5 02/12/2021 14:25:46



379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 6 02/12/2021 14:25:46



La Maison-Dieu 306, 2021/4, 7-9

LIMINAIRE

Les liturgies domestiques

fut 2021, notre revue revient sur les questions liturgiques

posées par la crise sanitaire de la Covid 19, et les confi-
nements qui ont empéché nombre de fidéles de célébrer dans
leur communauté habituelle. LMD 304 présentait cinq confé-
rences' majeures issues du colloque de I'ISL (colloque en
ligne, 20-22 janvier 2021) sur la liturgie au miroir de la crise :
«Je suis avec vous tous les jours, jusqu’a la fin du monde
(Mt 18, 20) ». Le présent dossier offre la majeure partie des
autres contributions issues de ce méme colloque. Leur point
commun est la recherche d’une théologie pastorale concernant
des liturgies de substitution, notamment celles que 1’on appelle
habituellement « les liturgies domestiques », et qu’il faudrait
qualifier également de familiales (ou amicales, selon les cas),
pour les différencier des ecclesia des premiers siécles durant les
persécutions. De ce point de vue, ’exemple des communautés
chrétiennes de Corée présenté par Paul Han, dans ce dossier,
est particulierement éclairant.

L’impossibilité de se retrouver dans une église pour célébrer
la messe dominicale au sein de 1’assemblée, figure d’Eglise,
avec ses ministres ordonnés, a ouvert la voie a différentes pra-
tiques : priere en famille, plus ou moins liturgique ; célébra-
tion de la Parole proposée par le diocese ; liturgie des Heures ;

P OUR LE dernier numéro de cette année si particuliére que

1. Bénédicte MARIOLLE, « Le culte distancié a I’épreuve de la mort : pour
une nouvelle approche du fait sacramentel », LMD 304, 2021/2, 9-27 ; Thomas
O’LOUGHLIN, « La persistance des présupposés néo-scholastiques et la situa-
tion de la liturgie catholique contemporaine », 29-53 ; Laurent de VILLEROCHE,
« La liturgie, un autre rapport au temps sous la pression de 1’accélération »,
55-75 ; Sylvain BRISON, « Les nouveaux défis d’une ecclésiologie politique ?
L’Eglise et sa pratique face a la crise sanitaire », 77-96 ; Grégory WOIMBEE,
« La théologie du corps mystique : du sens perdu a I’unité retrouvée », 97-136.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 7 02/12/2021 14:25:46



8 LA MAISON-DIEU, 306

« participation » a distance devant un écran retransmettant la
célébration de la messe ; etc.

Dans la premiére contribution, Bernadette Mélois repére com-
bien les liturgies a la maison, de formes diverses, ont permis aux
fideles de se prendre davantage en main. Et c’est une chance,
car ces pratiques familiales rendent possible une meilleure com-
préhension du sacerdoce commun des fidéles, enraciné dans le
baptéme. Bénédicte Ducatel lui emboite le pas, en regardant
de plus prés comment la liturgie des Heures peut constituer
avantageusement une liturgie domestique, relevant du sacerdoce
baptismal commun a tous, alors que nombreux sont ceux qui la
pergoivent encore comme une priere réservée aux clercs.

Les deux contributions suivantes abordent une pratique qui
s’est largement développée dans nombre de familles : « suivre »
a la maison, la retransmission en vidéo d’une messe célébrée ail-
leurs. Marco Gallo -analyse la pregnance du modele mediatique
de notre société qui nous oblige a envisager les retransmissions
en streaming sur Youtube, non comme de simples techniques a
notre service, mais comme faisant partie de notre monde dans
lequel il nous faut apprendre a vivre. Philippe Barras, quant a
lui, cherche a qualifier ce qui se joue chez ceux qui regardent
et écoutent avec foi, depuis chez eux, la retransmission d’une
messe célébrée par une communauté, et qui tentent de s’y asso-
cier. Tout en reconnaissant que ce mode de participation impar-
fait ne constitue pas un équivalent au sacrement de I’eucharistie,
il en déduit cependant que cette forme de relation a Dieu et a
I’Eglise n’est pas dénuée de sacramentalité.

Les trois derniéres contributions ouvrent encore d’autres hori-
zons. L’architecte Jean-Marie Duthilleul, qui sait se faire aussi
théologien, nous invite a profiter de 1’expérience du manque
durant la pandémie et les confinements, pour réfléchir davan-
tage a I’habitation de nos églises, a la mani¢re de les aménager
pour favoriser une communication optimale et une communion
de I’assemblée célébrante avec son Seigneur qui vient a sa ren-
contre. Régis Bompérin, nous fait part de son expérience de
curé de paroisse et de responsable diocésain de pastorale litur-
gique et sacramentelle, pour nous inviter a envisager davantage
la tension eschatologlque inhérente a la vie chrétienne et que
nous révéle la liturgie de I’Eglise dans laquelle nous nous perce-
vons comme corps en chemin. Enfin, Paul Han nous fait part de
I’expérience des chrétiens de Corée durant les persécutions du
x1x° siecle. Il nous invite, selon leur exemple, & mieux articuler

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 8 02/12/2021 14:25:46



LIMINAIRE 9

— durant les temps de confinement, mais pas seulement — les
trois poles que sont la célébration liturgique, la confession de
la foi et I’exercice de la charité.

L’ensemble de ces contributions, a I’image de ce qu’a apporté
le colloque de I’ISL sur ce sujet, constitue un dossier particuli¢-
rement intéressant, qui ne demande qu’a étre davantage creusé.
La pandémie, avec malheureusement son lot d’épreuves et de
souffrances pour nombre de nos contemporains, aura au moins
permis de réfléchir a frais nouveaux sur un certain nombre de
questions de théologie — comme de pastorale — liturgique et
sacramentelle.

Varia et chroniques terminent cette livraison. Dans un article
approfondi et tres documenté, Patrice Bergeron analyse la
notion d’échange symbolique et celle de grace sacramentelle
dans I’ceuvre de Louis-Marie Chauvet. Il en précise les sources
anthropologiques et philosophiques, et en montre a la fois la
pertinence et quelques limites qu’il propose de dépasser grace
a l’apport de Marcel Hénaff en anthropologie du don et de la
reconnaissance. Les travaux de Louis-Marie Chauvet ont déja
suscité des réactions diverses, preuve de leur fécondité. L’étude
de P. Bergeron nous permet d’approfondir encore davantage
I’intérét décisif de cette ceuvre.

D’autre part, comme annoncé dans LMD 305, la nouvelle
traduction du Missel romain est un événement majeur pour
les Eglises francophones. C’est pourquoi, a la suite du 305,
chaque livraison de La Maison-Dieu présentera un article qui
en développera 1I’'un ou I’autre enjeu théologique et pastoral.
Dans ce numéro, c’est Bernadette Mélois, directrice du Service
national de la pastorale liturgique et sacramentelle (SNPLS)
qui dresse un panorama des principaux enjeux et invite a déve-
lopper une véritable pastorale de 1’eucharistie appuyée sur le
Missel. Les chroniques, de la derniére Semaine liturgique de
I’Institut Saint-Serge (Paris), du Congres 2021 de la Societas
liturgica, et d’un colloque récent de 1’Eglise d’Allemagne sur
« liturgie et pouvoir » complétent ce numéro, avant la présen-
tation des livres et des tables de 1’année.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 9 02/12/2021 14:25:46



379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 10 02/12/2021 14:25:46



La Maison-Dieu 306, 2021/4, 11-21
Bernadette MELOIS

LA REDECOUVERTE DU SACERDOCE
BAPTISMAL ET DE LA LITURGIE
A LA MAISON

LA RECHERCHE D’UNE NOUVELLE
ARTICULATION EGLI§E
DOMESTIQUE/GRANDE EGLISE

La crise sanitaire qui frappe notre société depuis des mois
a oblige, lors des confinements successifs, a repenser les liens
sociaux et les modes d’expression de la fraternité humaine.
Dans ce contexte, I'Eglise, peuple de Dieu, s’est trouvee
invitée elle aussi a repenser la maniere de vivre sa foi dans
une vie liturgique, non plus déployée au sein de la paroisse
qui est son lieu de rassemblement habituel, mais dans les
maisons.

Confinés chez eux, la majorit¢ des fideles se sont trouvés
contraints de vivre la dimension célébrante de la foi de maniére
« privée ». Soit parce qu’ils vivent seuls, soit parce qu’ils sont
seuls a avoir une vie chrétienne dans leur entourage proche
Confrontées a I’absence de vie liturgique, les familles, quant a
elles, ont pu conserver I’aspect communautaire de la priere, tout
en apprenant a vivre une célébration familiale.

A 1’évidence, tous — prétres et laics confondus — ont été pris
de court, sans aucune préparation préalable pour vivre ce boule-
versement. On a alors vu surgir les initiatives les plus diverses
— et parfois les plus déconcertantes — pour combler 1’absence de

Bernadette MELOIS est ’actuelle directrice du Service national de
la pastorale liturgique et sacramentelle (SNPLS) au sein de la Confé-
rence des évéques de France (CEF). A ce titre, elle est membre du
Comité de rédaction de La Maison-Dieu ou elle a déja publié. Elle a
éteé rédactrice en chef du mensuel Magnificat (Mame).

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 11 02/12/2021 14:25:46



12 LA MAISON-DIEU, 306

vie liturgique paroissiale'. Mais, trés vite, des propositions ont
aussi vu le jour pour aider et accompagner les fidéles de tous
ages et de toutes situations a Vlvre une vie liturgique authen-
tique et spirituellement féconde’.

Diverses ressources ont donc été peu a peu mobilisées pour
faire découvrir ou redécouvrir la vitalité et la fécondité de la
priere a la maison, en famille ou seul, voire avec des voisins.
Au cceur d’une situation inédite a ressurgi, comme en creux,
une forme primitive de la vie ecclésiale : la priére a la maison.
Non pas la priere personnelle dans le secret de sa chambre,
mais la priére ritualisée. Cette liturgie, que 1’on peut appeler
« domestique » _parce qu’elle s¢ vit a la maison (Domus en
latin), renvoie a la notion d’« Eghse domestique » dont parle
le dernier Concﬂe ou encore a celle d’ecclesiola, « petite
Eghse » express1on patrlsthue redécouverte dans la seconde
moitié du xx° siecle®.

La plupart des diocéses ont encouragé cette vie de pricre a
la maison en ayant a cceur d’en proposer des formes variées et
d’en accompagner la mise en ceuvre. Par exemple via internet,
se sont mis en place des temps de méditation de 1’Ecriture
sainte ; des partages a partir des lectures du dimanche pour que
la parole de Dieu demeure le centre de la vie paroissiale. Les
initiatives heureuses n’ont pas manqué, mélant tour a tour la
priére liturgique et la priere fondées sur les dévotions populaires.
Cette diversité de forme a été I’occasion de mettre en valeur la
grande variété de la tradition de pricre de I’Eglise. Si le prétre
a souvent ¢té au centre des initiatives et de leur mise en ceuvre,

1. Le SNPLS a fait un relevé, sans aucun doute non exhaustif, des propo-
sitions apparues sur internet aux cours des confinements, non seulement a titre
d’observation, mais comme support de réflexions théologique et pastorale, et
de propositions ordonnées.

2. Ce que soulignait Mgr de Moulin-Beaufort, invitant a une réflexion
large : « L’eucharistie est d’une telle richesse, d’une telle intensité, qu’elle
peut étre vécue de bien des manieres ; son mystére peut étre participé a des
degrés différents et selon des modes variés aussi. » Discours de cloture de
I’Assemblée plénicre des évéques, 10 juin 2020.

3. C’est a I'intérieur du chapitre sur le « L’exercice du sacerdoce commun
dans les sacrements » que la Constitution sur I’Eglise emploie 1’expression :
«Dans ce qu’on pourrait appeler 1’Eglise domestique... » Lumen Gentium
(LG) 11.

4. L’ecclesiola patristique déborde le cadre de la priére commune, elle est,
au quotidien, une manifestation de I’Eglise unissant pricre et charité.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 12 02/12/2021 14:25:46



LA REDECOUVERTE DU SACERDOCE BAPTISMAL... 13

"appropriation des moyens techniques de communication ont
permis — plus particulicrement lors du second confingment —
d’avoir semble-t-il, une perception moins cléricale de I’Eglise en
priére, les laics prenant leur place dans la conduite de la priére.

Cette expérience a tout a coup rendu visible ce que rappelle
la Constitution sur I’Eglise : « Les fidéles, incorporés a I’Eglise
par le bapteme ont regu un caractere qui les délegue pour le
culte®. » C’est-a-dire qu’en raison de leur baptéme, ils peuvent
prier selon les regles liturgiques méme lorsqu’ils n’ont pas le
soutien d’un ministre ordonné. Certes, la célébration de I’eucha-
ristie présidée par un ministre ordonne reste « le sommet et la
source de la vie chrétienne® », mais les baptisés ont la capa-
cité de déployer une vie hturglque sous d’autres formes, dont
I’Eglise, dans sa sagesse, donne le cadre non figé, adaptable a
bien des situations de vie.

Discerner les chances de I’épreuve

Sur la 4°¢ de couverture du livre’ de Martin Steffens, Marcher
la nuit, on peut lire :

Nous sommes entrés dans un autre monde. Un virus aura suffi
a “gripper” la moitié de la planéte. L’ensemble des fidéles a expé-
rimenté un autre rapport a I’espace et au temps, ou parfois le pire
a cotoy¢ le meilleur, sans doute aussi 1’inattendu.

De D'« inattendu » apparu au cours des premier mois de la
pandémie, je reléve trois points :

1) La redécouverte du sacerdoce baptismal comme source
de la vie liturgique du peuple de Dieu — laics et ministres
ordonnés compris ;

2) La prise de conscience par les fideles, mais aussi par
les prétres, qu’une vie de priére liturgique autre que
I’eucharistie paroissiale est possible, souhaitable, et donc

5. LG 11. 1l s’agit 1a d’une reprise classique de Thomas d’Aquin, Illa,
q.63, a2.

6. LG 11; ou encore SC 10 : « La liturgie est le sommet vers lequel tend
I’action de I’Eglise, et en méme temps la source d’ou découle toute sa vertu. »

7. Martin STEFFENS, Marcher la nuit : textes de patience et de résistance,
Desclée De Brouwer, 2020, 318.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 13 02/12/2021 14:25:46



14 LA MAISON-DIEU, 306

envisageable sur le long terme — en définissant les moda-
lités et en les accompagnant pour ne pas générer une
Eglise « hors-sol » ou la vie liturgique des fidéles se déve-
lopperait sans lien avec la communauté ecclésiale ;

3) L’émergence des expressions « Eglise domestique » et
de «liturgie domestique » pour dire I’expérience d’une
pratique vécue loin du rassemblement dominical. Deux
expressions dont il est cependant nécessaire de définir les
contours et la profondeur.

Il convient, pour commencer, de se pencher sur les mots
employés par les médias et répercutés dans nos communautes.

Clarifier la terminologie

L’ Antiquité ne nous a 1égué qu’une seule de ces deux expres-
sions, celle d’« Eglise domestique ». Comme le répétait sou-
vent Jean-Yves Hameline, il est toujours dangereux de plaquer
des expressions anciennes sur des réalités contemporaines sous
peine d’anachronisme. C’est pourquoi, il est bon de revenir au
site natif de I’expression pour voir ce qu’il recouvre vraiment
et ensuite cerner les chances et les limites d’un nouvel usage.

Eglise domestique :
une pratique ancrée dans la tradition

L’histoire de ’Eglise nous légue I’expression Domus ecclesice
traduit par « Eglise domestique », mais traduit a tort parce
qu’ecclesice, avant de signifier « Eglise » au sens ou nous I’en-
tendons aujourd’hui, veut dire « assemblée » ou « personnes qui
se rassemblent ». Il s’agit donc d’abord d’une réalité sociale,
laique dirions-nous aujourd’hui. Loin de toute connotation
chrétienne, la Domus ecclesice, « maison de rassemblement »
ou « maisonnée », est primitivement la cellule de base de la
cité, regroupant la famille mais plus largement les maitres, les
ouvriers, les esclaves, etc. La communauté chrétienne s’est
construite au sein de cette réalité existante, tant dans le monde
juif que gréco-romain.

On devine cette organisation sociale dans les textes du Nou-
veau Testament. Si Jésus enseigne dans les synagogues ou dans

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 14 02/12/2021 14:25:46



LA REDECOUVERTE DU SACERDOCE BAPTISMAL... 15

la nature, il le fait aussi dans des « maisons » au sens social
du mot : celle de Pierre a Capharnaiim (Mc 1, 29), celle de
Marthe et Marie (Lc 10, 38), celle ou il guérit les aveugles
(Mt 9, 28), celles vers lesquelles il envoie les 72 en mission
(Mt 10, 12-14), etc. Les Actes des Apdtres et les lettres de
Paul sont encore plus explicites. Paul baptise Lydie et tous les
gens de sa maison (Ac 16, 15). Paul, a la fin de sa lettre aux
Romains, salue /’église qui se rassemble dans la maison de
Prisca et Aquilas (Rm 16, 5), chez Narcisse (Rm 16, 11), etc.

Ce tour d’horizon lapidaire montre la différence irréductible
entre la notion de domus ecclesice telle qu’elle se présente
dans le Nouveau Testament et celle d’« Eghse domestique »
employée lors des confinements. La premiere est le lieu du ras-
semblement des fidéles, alors que la seconde désigne justement
le contraire, une Eglise privée du rassemblement.

Faut-il pour autant rejeter 1’expression comme inadéquate
parce qu’elle trahit le concept initial ? Sans doute pas, mais il
convient d’en saisir le sens avec lucidité.

Liturgie domestique

L’« Eglise domestique » de I’Antiquité célébre des « litur-
gies domesthues », méme si cette derniére expression n’est
employee ni dans les Ecritures ni dans les textes des premiers
siécles®. Ainsi, parce que 1’église batiment n’existe pas encore,
la Domus ecclesice est le lieu par excellence ou se céleébrent les
sacrements : la fraction du pain et les sacrements de I’Initiation.
Elle est donc le lieu de I’exercice de la vie de pric¢re des fideles.

Les « liturgies domestiques », telles que le confinement nous
a appris a les vivre, sont justement des célébrations non sacra-
mentelles, qui plus est, privées de la communauté des fréres.
Que conclure de cette apparente opposition, et ou trouver les
lettres de noblesse de la priere liturgique vécue a la maison ?

Les Actes de Apdtres sont peu explicites sur le contenu des
prieres dont ils font mention. « Ils étaient assidus a I’enseigne-
ment des Apdtres, a la communion fraternelle, a la fraction du

8. L’Eglise célébre la liturgie, toutes les liturgies, dans le cadre de la
Domus. Elle ne peut donc imaginer un terme qui définirait une réalité
« domestique » par opposition a une réalité « ecclésiale » plus large qui
n’existe pas encore.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 15 02/12/2021 14:25:46



16 LA MAISON-DIEU, 306

pain et aux priéres », écrit saint Luc’. On peut penser que ce
contenu ne différe pas vraiment de celui de la tradition juive
dont vivent les premiers disciples. Aussi, a c6té des pricres
faites au Temple et/ou a la synagogue, continuent-ils de vivre
les prieres domestiques qui leur sont habituelles. Sans aucun
doute, s’agit-il des nombreuses bénédictions qui accompagnent
la vie quotidienne, mais plus particuliérement, les liturgies liées
a la Paque avec le grand récit de la sortie d’Egypte, le chant
des psaumes et le partage de 1’agneau pascal. Bien que liturgie
familiale, la ritualité¢ de la PAque est extrémement codifiée'’.

C’est sur un tel substrat que I’on peut greffer le concept de
« liturgie domestique » et lui donner un sens qui dépasse la
nécessité d’'un moment vécu comme une sorte de pis-aller, voire
comme une forme dégradée de la pricre liturgique officielle.
Cependant, contrainte par les événements de célébrer dans un
cadre « domestique », I’Eglise peut-elle enjamber des siécles de
pratique accréditée et s’affranchir d’un modele de célébration et
du poids d’une tradition multiséculaires dépendant du sacerdoce
ministériel sans étre en conflit avec cet usage ?

La reconquéte du sens
du sacerdoce baptismal

Les diverses initiatives de priere en temps de confinement ont
un peu bousculé le concept de ministérialité et mis en lumiére
un autre modéle de conduite de la priere dominicale. La prise
de conscience d’une « présidence liturgique » enracinée dans la
grace baptismale a été un élément marquant, et diverses initia-
tives ont été mises en ceuvre.

A contrario, nous pouvons remarquer un déficit dans cette
prise de conscience. L’exemple de la bénédiction des Rameaux,
au printemps dernier, est un révélateur paradigmatique. Dans un
diocése, I’évé€que invitait « la ou cela était possible, le curé de
chaque communauté de paroisses a monter au clocher de I’église
la plus proche de son presbytére pour, a une heure donnée,
bénir les Rameaux en méme temps que lui-méme le faisait a la
cathédrale. » Nous avons vu se dérouler les scénarios les plus

9. Ac 2, 42.
10. La ritualité du Séder, avec les deux premieres soirées de Pessa’h, est
minutieusement consignée dans le livre de la Haggadah.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 16 02/12/2021 14:25:46



LA REDECOUVERTE DU SACERDOCE BAPTISMAL... 17

inventifs pour que les rameaux soient bénis par I’évéque ou par
un prétre, mais en bien des endroits ils n’ont finalement pas été
bénis. Personne n’a su dire et expliquer aux fideles, célébrant
dans leur maison, qu’ils pouvaient par eux-mémes appeler la
bénédiction du Seigneur sur les rameaux.

Ce qui est en jeu ici, c’est le rapport entre le ministére
ordonné et la communauté. Il existe un besoin inconscient que
ce soit un ministre de la communauté qui agisse (ici pour bénir
les rameaux). Pourtant, en la circonstance, le baptisé agit « au
nom de I’Eglise » et non pas en son nom propre, ¢’est pourquoi
un pére de famille ou tout autre personne peut bénir''.

Ce qui est en jeu, c’est la juste articulation entre les deux
sacerdoces : celui des fidéles exercant leur sacerdoce baptismal
et le sacerdoce ministériel. Il ne s’agit, en aucune manicre, de
les opposer, mais de les articuler en rappelant que le sacerdoce
baptismal est commun a tous, laics et prétres. Il est donc pre-
mier sur le sacerdoce ministériel, non seulement parce que le
sacerdoce ministériel est au service du sacerdoce commun, mais
aussi parce que le sacerdoce ministériel n’est qu'une vocation
particuliére a I’intérieur du sacerdoce commun.

Les liturgies domestiques ont permis a bien des chrétiens de
prendre en main leur destin de Christi fideles, d’adultes dans la
foi, et de sortir d’une sorte d’infantilisme dans leur rapport de
dépendance vis-a-vis du prétre. Il appartient encore a ce dernier
de former les laics pour qu’ils prennent les responsabilités qui
sont les leurs, tout en veillant a 1’unité de la communauté, ce
qui est le role du pasteur en charge de veiller a la juste articu-
lation entre les deux sacerdoces.

Prier a la maison
avec les ressources de la liturgie

Donner un lieu a la priere
Prier & la maison n’est pas une nouveauté. Mais le confine-
ment a ¢largi le cadre habituel de la priere personnelle ou de

la dévotion privée.

11. Le Livre des bénédictions (AELF, Rituel romain, Mame Desclée,
2003) fournit une abondante matiére dont les laics peuvent se saisir sans
empiéter sur le role des ministres ordonnés.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 17 02/12/2021 14:25:46



18 LA MAISON-DIEU, 306

La priere domestique nécessite une organisation fondée sur
le sacerdoce baptismal. Elle a sa propre dynamique spatiale et
rassemble une communauté restreinte qui implique néanmoins
une conduite ministérielle effective de la pricre. Cette conduite
est dissociée de son rapport habituel a I’autel, méme si ce der-
nier demeure le centre symbolique, plus que topographique, de
la vie liturgique de la communauté tout enticre.

Pour beaucoup, il a fallu organiser un espace particulier pour
donner un cadre a la priére : choisir un lieu dans la maison,
organiser ’espace avec une croix, une icone, des bougies, etc.
Chacun a ceuvré selon ses propres critéres, avec souvent en
arriere-fond le modele de 1’église. Ce qui comptait, ¢’était de
rendre compte d’un lieu de présence a Dieu. L’organisation
d’un espace dédi¢ a la priere manifeste que nous sommes
incarnés : nous avons besoin de déterminer un lieu de rencontre
avec Dieu. Méme si Dieu n’est pas lié a un lieu, notre humanité
requiert d’en identifier un.

Construire la priere

Ce que nous nommons « priere domestique » a ceci de parti-
culier qu’elle est liturgique, c’est-a-dire donnée par I’Eglise et
ritualisée. Si le modéle dominant est celui de la messe, il n’est
pas le seul. Le confinement a dévoil¢ un certain nombre d’actes
liturgiques déja présents dans la vie de 1I’Eglise, mais qui ne
sont pas toujours compris comme des liturgies domestiques : la
communion portée aux malades ; les différentes stations aupres
d’un défunt ; les priéres du manuel Protection, délivrance, gué-
rison ; les bénédictions ; mais aussi les prieres dans les maisons
de retraite : et bien sir la liturgie des Heures.

Toutes ces formes utilisent des éléments communs qui struc-
turent la priére a savoir : les psaumes, la parole de Dieu, des
intercessions, le Notre-Pere, des oraisons.

Les propositions faites pour le Triduum pascal ont pu étre de
bons exemples de liturgies domestiques et d’exercice du sacer-
doce baptismal.

Il en fut ainsi pour celle prévue pour le Jeudi saint, vécue a
la manicre juive du repas jalonné par les lectures, voire, quand
c’était possible, par le lavement des pieds; celle du Ven-
dredi saint prenait bien sa place paradigmatique de liturgie de
la Parole ; quant a la Vigile pascale, elle invitait a vivre une

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 18 02/12/2021 14:25:46



LA REDECOUVERTE DU SACERDOCE BAPTISMAL... 19

liturgie de la Parole vécue comme un récit en tension vers les
sacrements de Paque impossible a vivre dans le présent.

L’empreinte de la grande Eglise
sur ’Eglise domestique

Le succes des liturgies domestiques ne doit pas faire oublier
que leur orientation fondamentale est eucharistique et domini-
cale au sein de la grande assemblée. La célébration eucharis-
tique apparait alors comme « la » liturgie irriguant les liturgies
domestiques. Le manque de rassemblement communautaire a
sans doute été 1’expérience la plus difficile a vivre au moment
des confinements, mais en contrepoint, I’expérience de la pricre
domestique a permis de prendre conscience que nous formons
un corps, le corps du Christ, et que sa vitalité¢ Iui vient de la
vie des multiples cellules qui composent ce corps. Dans ce sens,
I’expérience du confinement a conduit les fidéles a s’arrimer a
ce qu’ils connaissaient et donc a vivre la liturgie en en rece-
vant le contenu comme un don. Ainsi les lectures du jour de la
messe ont été au centre de la pri¢re. Certains ont lu ’homélie
de leur curé et les intentions de priére universelle proposées sur
les sites paroissiaux ; ils ont utilisé le répertoire des chants de
la paroisse, etc. La priere domestique était alors référée a celle
de I’église par01551ale

Articuler la priére a la maison et la pricre de la grande Eglise,
Eghse mere, revient a penser I’église domestique comme le
miroir de la grande Eglise rassemblée pour la liturgie. C’est
dans la grande Eglise que s’authentifie la pratique d’une priére
qui s’origine dans le rassemblement communautaire, 1’eucha-
ristie ne pouvant étre la seule activité de I’Eglise car le mys-
tére pascal demande & étre célébré sous des formes variées'
C’est dans la grande Eglise que se vit la communion au corps
du Christ dans sa double forme sacramentelle et ecclésiale.
C’est dans la grande Eglise que s’accomplit le mystére de la
Paque, que s’édifie le corps du Christ en vue de la plénitude
du salut.

12. Cf. infra, la citation de Mgr de Moulin-Beaufort.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 19 02/12/2021 14:25:46



20 LA MAISON-DIEU, 306

Conclusion

Si les liturgies a la maison découlent de la liturgie eucha-
ristique communautaire et y ramenent, elles deviennent alors
elles-mémes source et sommet de la vie chrétienne, et, selon
leur mode propre, réelle source de vie contribuant a la vitalité
du corps entier.

Rendre les fideles conscients de leur sacerdoce baptismal
— et donc de leur role dans les liturgies domestiques, au sens
large du terme — demeure une tiche pour 1’avenir. Il nous faut
prendre conscience que ce travail de fond aura une incidence sur
la maniére de vivre la liturgie communautaire. Mais il permet
de revisiter et de faire une expérience nouvelle de la participa-
tion active ou les ministéres s’inscrivent dans la dynamique de
collaboration réciproque qui existe entre les deux sacerdoces.
Dans cette perspective, la lettre apostolique récemment public¢e
du pape Francois Spiritus Domini sur le lectorat et de I’acolytat
est d’autant plus importante que son apport peut aider a appro-
fondir la réflexion théologique sur les ministeres.

La pandémie aura donc remis au centre de la vie ecclésiale
un de ses marqueurs fondamentaux : I’exercice du sacerdoce
baptismal. A partir d’une juste compréhension de ce sacerdoce,
il devient possible d’admettre 1’émergence d’une vie liturgique
vécue a la maison, non comme un pis-aller momentané, mais
comme une réalité ecclésiale porteuse de fruits pour la commu-
nauté et I’Eglise tout enticre.

Bernadette MELOIS

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 20 02/12/2021 14:25:46



LA REDECOUVERTE DU SACERDOCE BAPTISMAL... 21

Résumé

L’expression « Eglise domestique » dans 1’Antiquité avait
une signification toute autre qu’aujourd’hui, puisque c’était
toute I’Eglise qui se réunissait dans les maisons. Néanmoins,
I’expérience vécue durant les confinements liés a la pandémie,
a permis de donner un sens nouveau a ces « Eglises domes-
tiques », célébrant des « liturgies domestiques » pour palier
I’absence de rassemblement dans les églises. Tout en clarifiant
les terminologies employées, et en s’appuyant sur les initia-
tives proposées dans les diocéses et les paroisses, I’auteure en
tire la conséquence majeure d’une redécouverte du sacerdoce
baptismal, y compris dans sa capacité a célébrer, a bénir et
a supplier au cours d’une pricre ritualisée. Les liturgies a la
maison, empruntant a la liturgie de ’Eglise, ont ét¢ conduites
par des laics baptisés, dans le souci de s’articuler a la liturgie
de la grande Eglise. « Les liturgies domestiques ont permis a
bien des chrétiens de prendre en main leur destin de Christi
fideles, d’adultes dans la foi... » redécouvrant ainsi une juste
articulation entre le sacerdoce commun et le sacerdoce minis-
tériel, Cette expérience de quelques mois devrait enrichir la vie
de I’Eglise et la vie chrétienne de maniere durable.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 21 02/12/2021 14:25:46



379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 22 02/12/2021 14:25:46



La Maison-Dieu 306, 2021/4, 23-34
Bénédicte DUCATEL

A LA RECHERCHE D’'UNE NOUVELLE
RECEPTION DE LA LITURGIE
DES HEURES POUR LES BAPTISES

« A quelque chose malheur est bon ! » dit-on. Le confine-
ment aurait-il permis que s’ouvre une certaine boite de Pandore
contenant, non pas tous les maux de la terre — la pandémie et ses
conséquences nous suffisent —, mais le pire et le meilleur de ce
qui a été proposé sur le Web pour combler, dans 1’urgence, un
vide existentiel : I’absence de rassemblement communautaire
en son expression centrale qu’est la « messe' » ?

Quelle place la liturgie des Heures a-t-elle tenu au cceur de
ce jaillissement spontané ?

Des constats

Parmi les multiples propositions ayant envahi [’espace Web,
on a pu noter la timide émergence de la liturgie des Heures.
Pour préparer cette communication, j’ai cherché a connaitre le
taux d’audience des vépres et/ou des laudes diffusées sur KTO,
Radio-Notre-Dame, Lourdes, etc. pendant le premier confine-
ment. Les réponses ont été évasives. Si le taux d’audience a
marqué un léger plus, ce marqueur n’a pas forcément perduré
a la sortie du confinement.

Bénédicte DUCATEL collabore régulierement aux activités du Ser-
vice national de la pastorale liturgique et sacramentelle. Elle fut
rédactrice de la revue Magnificat (Mame). Elle a publié de nombreux
articles, en particulier sur la liturgie des Heures dans les revues C¢l¢é-
brer (SNPLS, éditions du Cerf) et Voix Nouvelles (Ancoli).

1. En utilisant le terme de « messe », je rejoins le vocabulaire employé
tant par les médias que par la majorité des fideles.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 23 02/12/2021 14:25:46



24 LA MAISON-DIEU, 306

Dans la masse des vidéos repérées sur internet avec les
mots-clés : vépres-confinement ou laudes-confinement, je n’ai
vu, pour ainsi dire, que des sites habituellement habilités a ce
type de programmation, communautés monastiques ou aposto-
liques et quelques communautés nouvelles menant une vie
communautaire.

Quelques paroisses ont proposé I'un ou [’autre office, par-
ticulierement pendant les jours saints, mais pas seulement.
Les complies ont eu la faveur d’autres paroisses, de manicre
récurrente durant les deux confinements. Parallélement, j’ai
aussi repéré des paroisses donnant la parole aux laics pour des
temps de priere plus informels.

Par ailleurs, et comme en prime, ce petit voyage sur la toile
m’a permis de constater que Saint-Nicolas-du-Chardonnet et
quelques autres communautés traditionalistes occupaient une
large place sur le créneau des offices, ce qui ne devrait pas
manquer de nous interroger.

Quoiqu’il en soit du nombre de paroisses ayant proposé les
offices, I’image qui s’en est dégagée, comme pour la « messe »,
est une image cléricale. Ce sont les prétres qui prient devant
la caméra. Ceci est d’autant plus manifeste quand les laics
se voient confier, sur d’autres créneaux, des temps de priere
qui ne sont pas I’office. Loin de moi ’idée de critiquer ces
temps de priére. Mais le message non verbal demeure : au
clergé I’office, aux fideles autre chose. La fenétre de 1’écran
en témoigne.

Durant les confinements, les moines et les moniales ont
continué naturellement leur vie de priants. De leur coté, les prétres
ont dit I’office, par devers eux le plus souvent, sans, la plupart
du temps, chercher a rejoindre les fideles « cloitrés » contre leur
gré. 11 était pourtant possible de leur offrir de partager une forme
de priere liturgique hautement traditionnelle — rien moins que la
pricre de I’Eglise.

Cette observation premiére conduit a la remarque suivante :
si la crise sanitaire s’est faite miroir de nos pratiques, il est
clair que la liturgie des Heures ne s’y est pas beaucoup reflétée.
Peut-on en conclure qu’elle est pour autant absente de la réalité
ecclésiale ? 11 semble qu’au contraire, elle y occupe une place
de plus en plus grande.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 24 02/12/2021 14:25:46



A LA RECHERCHE D’UNE NOUVELLE RECEPTION... 25

La liturgie des Heures
en dehors du miroir

La liturgie des Heures n’a pas fait le buzz sur les réseaux
sociaux, fussent-ils ecclésiaux. Certes. Mais la crise sanitaire
n’a pas livré tous ses secrets, et les propositions Internet
ne reflétent que partiellement, et trés imparfaitement, ce qui
s’est réellement passé dans les maisons des fidéles. Comme
I’écrit Sylvain Tesson : « L’écran [...] tue la substance
des choses, en compresse la chair. La réalité s’écrase contre
les écrans®. »

La réalité differe donc des constats observables sur Internet.
11 faut aller chercher, ailleurs, des indications de la mise en
ceuvre de la liturgie des Heures. Ailleurs, c’est-a-dire dans
la normalité quotidienne, sur les bulletins ou les sites parois-
siaux, ou depuis déja de nombreuses années, la liturgie des
Heures — laudes et/ou vépres — a fait une réelle apparition sur
les horaires de la semaine. Mais pas seulement. Les réunions
pastorales sont 1’occasion de prier 1’office du milieu du jour ou
complies ; les sorties ou les événements paroissiaux, les fétes
patronales proposent les vépres ou parfois les vigiles ; les pele-
rinages tout comme certaines sessions les introduisent dans leur
programme. Les camps de jeunes, les routes qui conduisent
aux JMJ sont aussi un lieu de découverte et de mise en pra-
tique de la liturgie des Heures, fut-ce a la maniére de la revue
Magnificat. Un mouvement en faveur de la liturgie des Heures
se développe de plus en plus, et les monastéres ne sont plus
les seuls points de contact avec elle. Leur absence de visibilité
dans le miroir des pratiques que constitue la mise en ligne de
célébrations, tient plus au choix de ce qui est présenté qu’a
la réalité paroissiale. Les deux confinements ont mis a 1’arrét
toutes les activités paroissiales, y compris la liturgie des Heures
la ou elle est habituellement célébrée. )

La crise sanitaire a fait apparaitre un certain visage de I’Eglise,
d’une part tres cléricale, et d’autre part en mal de célébration
eucharistique — jusqu’a la revendication un rien violente lors
du dernier confinement. Elle n’a pas pu se faire 1’écho d’une
pratique qui demeure, d’une part, limitée dans la vie des fid¢les,

2. Sylvain TESSON, Dans les foréts de Sibérie, Paris, Gallimard « Folio »,
2011, p. 112.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 25 02/12/2021 14:25:46



26 LA MAISON-DIEU, 306

et d’autre part, souvent vécue sans éclat dans ’intimité de sa
chambre. On pourra regretter que les confinements n’aient pas,
plus fréquemment, donner a prier la liturgie des Heures. Néan-
moins, dans quelques temps, il faudra se mettre a 1’écoute de
ce qui s’est passé dans les paroisses qui ont proposé la liturgie
des Heures et voir quels fruits en découlent.

Quelques arriére-fonds tenaces

Il flotte dans la mémoire collective une certaine incom-
préhension par rapport a la liturgie des Heures. L’image que
beaucoup ont encore en téte est celle énoncée, sur le site de
la Conférence des évéques de France, par un jeune évéque :
« Vous avez certainement croisé au fond de I’église un prétre ou
un diacre penché sur un gros livre noir. Eh bien, c’est un bré-
viaire®. » Le cadre et 1’image sont plantés. Si beaucoup ont du
mal a s’en défaire c’est que, bizarrement, elle est entretenue en
dépit de la réalité : avez-vous vu, récemment, un prétre priant
I’office tout seul au fond de 1’église ? Certes, I’évéque ajoute
bien vite : «J’ai une bonne nouvelle pour vous, cette priére
n’est pas réservée aux prétres, elle est pour vous. » Mais cer-
tains fideles ont encore bien du mal a se défaire de cette idée
que la liturgie des Heures — appelée & tort « bréviaire* » — n’est
pas vraiment la leur, et qu’en la priant, ils toucheraient quelque
peu a un domaine réservé aux prétres.

Traine aussi, dans un arriére-fond de conscience, cette idée
que « l’office divin est [...] adress¢ a Dieu, au nom et pour
I’avantage de tous les chrétiens, par les prétres et les autres
ministres de I’Eglise’ ». Les laics en bénéficieraient par ricochet
sans avoir besoin d’y prendre part. La liturgie des Heures a
encore du mal a sortir du domaine réservé. Elle peine a devenir

3. L’inscription dans la régle de Chrodegang, évéque de Metz au
vir® siecle, de ’obligation de dire 1’office in particulo en cas d’absence de
la communauté, est devenue, vers le x° siccle, la régle générale pour le clergé
séculier en occident. Aprés plus de dix siécles de pratiques, les conséquences
de cette regle se font encore sentir lourdement.

4. Dérivant du latin Breviarum qui signifie « abrégé », le bréviaire désigne
a origine un livre contenant les incipit des pricres a dire, dont le contenu
est connu par ceeur.

5. P XII, Mediator Dei et hominum, § “L’office divin”, dans La Docu-
mentation catholique, t. 45 n. 1010, 1948, col. 193-251.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 26 02/12/2021 14:25:46



A LA RECHERCHE D’UNE NOUVELLE RECEPTION... 27

dans sa réalité objective, la priére de I’Eglise, la priére du peuple
de Dieu exercant son sacerdoce baptismal.

On peut relever quelques éléments dont I’incidence est
variable mais qui entravent encore un plus large €panouisse-
ment de la liturgie des Heures. Certains prétres vivent la liturgie
des Heures davantage comme une tache a remplir que comme le
lieu d’une expérience spirituelle. Ils ne comprennent alors pas
pourquoi les laics voudraient s’y attacher. D’autres la vivent
encore comme une prérogative sacerdotale et n’envisagent pas
d’en étre comme dessaisis. Du c6té des laics, aprés avoir gotité
d’une maniére ou d’une autre a la richesse de 1’office, ils sont
souvent découragés par I’exercice solitaire, le maniement dif-
ficile du Priére du temps présent® (PTP), le colit des quatre
volumes, ’ignorance des hymnes, de la psalmodie, les ques-
tions techniques de calendriers, de numéro de semaine, de pré-
séance, etc. La liturgie des Heures se trouvent prise au coeur
de vents contraires qui n’aident pas a son éclosion et a son
épanouissement parmi les fideles.

Prendre au sérieux la liturgie des Heures

Ces constats un rien négatifs ne semblent pourtant pas étre en
capacité de tenir longtemps devant la vague de fond qui se leéve
en faveur de la liturgie des Heures. Vague de fond qui n’est pas
I’expression d’une mode, au méme titre que le serait celle de
la « tres efficace » neuvaine a sainte Philoméne ou a Marie qui
défait les nceuds. La liturgie des Heures se fait une place dans
la vie des fideles. C’est un fait dont il faut a la fois se réjouir
et prendre la mesure pour I’accompagner, la déployer et ’enra-
ciner. La liturgie de Heures s’installe dans la vie paroissiale
grace a I’engagement des prétres qui incitent les fideles a les
rejoindre pour prier ou a faire de la priére des Heures un lieu
d’approfondissement spirituel, et d’autre part grace aux services
diocésains qui proposent des formations variées, plus souvent
techniques que spirituelles, mais qui ouvrent un chemin.

Il faut sortir d’un contexte de mode ponctualiste, nécessai-
rement limité dans le temps, pour se poser des questions plus

6. AELF, Priere du temps présent, Cerf — Desclée — Desclée de Brouwer
— Mame, 1980.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 27 02/12/2021 14:25:46



28 LA MAISON-DIEU, 306

globales et plus fondamentales. Au fond, pourquoi la liturgie des
Heures revient-elle sur le devant de la scéne ecclésiale apres tant
de siecles d’enfouissement dans 1’escarcelle du clergé ? Qu’est-ce
qui lui donne sa 1égitimité au regard d’autres pratiques spirituelles ?

La liturgie des Heures est une liturgie

Que la liturgie des Heures soit une liturgie est, certes, une tau-
tologie mais elle est surtout une réalit¢ mal pergue. La réforme
du « bréviaire » a donné naissance a la Liturgie des heures. Un
accouchement discret qui a fait passer du « gros livre dans les
mains du prétre », a un acte ecclésial, ou plutét a une action
conjointe de Dieu et de son peuple en faveur de ce méme
peuple. Action ou, selon les mots de Sacrosanctum concilium,
«s’exerce ’ceuvre de notre rédemption » (SC 2). Qu’elle soit
liturgie implique donc un lieu pour célébrer, une organisation
spatiale, des gestes, des mouvements, des paroles, des dialogues,
des chants, des roles ministériels, etc. Dire 1’office, son livre
sur les genoux, c’est aller contre la nature méme de la pricre
de I’Eglise — corps du Christ —, c’est la priver de son « site
cérémoniel’ », selon les mots de Jean-Yves Hameline, et donc
de sa dimension « d’action totale » par laquelle et dans laquelle
advient et s’exerce la plénitude du mystere pascal. En tant que
liturgie, la liturgie des Heures appartient a I’ensemble du peuple
de Dieu et ne peut étre 1’apanage d’aucun membre en particulier.

La liturgie des Heures
est entrée dans le mystere pascal

C’est toute la theése d’Arnaud Join-Lambert. Il soulignait
que la « non réception par le plus grand nombre de la réforme
liturgique sur ce point [la liturgie des Heures] est I’absence de
raisons profondes pour modifier une pratique multiséculaire®. »

7. Jean-Yves HAMELINE, « Note pour un concept de site cérémoniel »,
Concilium 259, 1995, p. 63-67, forme condensée de I’article publi¢ dans La
Maison-Dieu : « Le culte chrétien dans son espace de sensibilité », LMD 187,
1991, p. 7-45.

8. Arnaud JOIN-LAMBERT, La liturgie des Heures par tous les baptisés.
L expérience quotidienne du mystere pascal, Leuven/Paris/Dudley, MA, Peeters,
2009, p. 185.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 28 02/12/2021 14:25:46



A LA RECHERCHE D’UNE NOUVELLE RECEPTION... 29

Or, la pratique multiséculaire se fonde sur la recommandation
de Jésus de « prier sans se décourager » (Lc 18, 1) ainsi que
sur celle de Paul de « prier sans cesse » (1 Th 5, 17), et donc
sur la sanctification du temps. Elle n’est, pour ainsi dire, jamais
justifiée par ce qui constitue le ceeur méme de toute liturgie, a
savoir la mémoire et ’actualisation du mystére pascal. Arnaud
Join-Lambert définit ce qu’il nomme « I’expérience du mys-
tére pascal », et qui renvoie en filigrane a la capacité person-
nelle de chacun de vivre une expérience — tout en prenant bien
soin de définir le mot « expérience’ ». Mais, il me semble que
plus qu’a une expérience du « passage » de la mort a la vie, la
liturgie des Heures nous convoque a entrer dans un mouvement
de « participation » effective et dynamique au mystére pascal,
a raison méme de notre baptéme qui fait de nous les membres
du corps du Christ.

Ce n’est pas effet de rhétorique de la part de saint Paul
lorsqu’il affirme : « Nous avons été baptisés pour former un
seul corps'®», non pas seulement un corps constitué¢ ni méme
un corps social avec une organisation spécifique, mais le corps
dont le Christ est la téte'' et les baptisés les membres. Autre-
ment dit, comme tous les autres actes liturgiques, la liturgie des
Heures doit étre

considérée comme I’exercice de la fonction sacerdotale de Jésus
Christ, exercice dans lequel la sanctification de ’homme est signi-
fiée par des signes sensibles [...] et dans lequel le culte public inté-
gral est exercé par le Corps mystique de Jésus Christ, c’est-a-dire
par le Chef et par ses membres'2.

En tant que membre de Jésus Christ, nous sommes rendus parti-
cipants de son ceuvre de salut qui, simultanément, s’exerce en notre
faveur. « Souviens-toi de Jésus Christ, dit Paul a Timothée. Si nous
sommes morts avec lui, avec Iui nous vivrons» (2 Tm 2, 11).

9. A. JOIN-LAMBERT, La liturgie des Heures par tous les baptisés,
p. 236-238.

10. 1 Co 12, 13.

11. Cf. Col 1, 18.

12. Sacrosanctum concilium 7, qui, a la fin de ce méme numéro tire une
éclairante conclusion : « Par conséquent, toute célébration liturgique, en tant
qu’ceuvre du Christ prétre et de son corps qui est I’Eglise, est 1’action sacrée
par excellence dont nulle autre action de 1’Eglise ne peut atteindre 1’efficacité
au méme titre et au méme degré. »

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 29 02/12/2021 14:25:47



30 LA MAISON-DIEU, 306

C’est ce qui se produit lorsque priant la liturgie des Heures nous
mettons en pratique notre sacerdoce baptismal.

La liturgie des Heures comme
expression emblématique du sacerdoce baptismal

Ce qui fait la spécificit¢ du sacerdoce baptismal, c’est qu’il
intégre I’ensemble des baptisés sans séparation d’ordre ou de
fonction. Le baptisé, qui vient de recevoir I’onction du saint-
chréme, entend le célébrant affirmer : « Désormais, vous faites
partie [de son peuple] vous étes membre du corps du Chrlst et
vous participez a sa dignité de prétre, de prophéte et de roi'

Parce qu’il regoit, selon les catégories de Thomas d’Aquin'*
le caractére baptismal, le baptisé participe a la dignité sacerdo-
tale du Christ qui I’habilite a la priére liturgique. Ce n’est donc
pas uniquement en raison de leur ordination sacerdotale que les
prétres disent 1’office, mais en raison de leur bapteme Certes
ils y sont assignés par les promesses préalables a I’ ordination®

13. Rituel du baptéme des petits enfants, Mame-Tardy, 1984, n. 101. La
traduction du Rituel de [’Initiation chrétienne des adultes, Desclée-Mame,
1997, est un peu différente (n. 289) : « Vous faites partie de son peuple. 11
vous marque de I’huile du salut afin que vous demeuriez membre du Christ
prétre, prophéte et roi pour la vie éternelle. »

14. Somme théologique, 11la, q63, a3.

15. Ce qui ne s’oppose pas au propos de Paul VI dans Laudis canticum :
« Que ceux qui, ayant recu 1’Ordre sacré, sont destinés a étre d ‘une fagon
particuliére le signe du Christ prétre, et ceux qui par les veeux de la profession
religieuse se sont spécialement consacrés au service de Dieu et de I’Eglise, ne
récitent pas 1’office uniquement pour observer la loi, mais bien plutot parce
qu’ils reconnaissent I’importance intrinséque de la priére, ainsi que sa valeur
pastorale et ascétique. » (C’est nous qui soulignons) Il ne s’agit donc pas
d’une exclusivité du ministére sacerdotal, mais d’une manicre propre d’étre
signe du Christ prétre. Ce que sont tous les baptisés a leur maniére propre
également.

16. Lors de I’ordination diaconale, la liturgie des Heures est mentionnée
a travers la question : « Voulez-vous garder et développer un esprit de priere
conforme a votre état et, dans la fidélité a cet esprit, célébrer la liturgie
des Heures en union avec le peuple chrétien ? » (L ordination de I’évéque, des
prétres, des diacres, Desclée-Mame, 1996, n. 200), mais pas dans le dialogue
d’engagement de I’ordination presbytérale (n. 124) : « Voulez-vous implorer
avec nous la miséricorde de Dieu pour le peuple qui vous sera confié, en
étant toujours assidu a la charge de la priere ? » On pourrait s’interroger sur
la différence entre ces deux formules.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 30 02/12/2021 14:25:47



A LA RECHERCHE D’UNE NOUVELLE RECEPTION... 31

mais finalement pas plus que les vierges consacrées qui, tout
en restant laiques'’, recoivent le livre de la priére de ’Eglise
comme signe de leur consécration'®. Prétres, moines ou consa-
crées ne disent 1’office que pour autant qu’ils sont baptisés. Et
s’ils prient les Heures, c’est parce que membres du corps du
Christ, ils exercent eux aussi leur sacerdoce baptismal. A la dif-
férence des fideles laics qui n’entendent pas souvent ce type de
discours, les consacrés qui mettent en ceuvre quotidiennement
la priére des Heures pourraient ou devraient plus facilement
prendre conscience de ce fait.

Ce qui, finalement, rassemble tout le peuple de Dieu sous
la méme banniére, c’est que tous, ou presque, ignorent que la
priere des Heures est I’expression de leur sacerdoce commun :
ceux qui prient les Heures parce qu’ils sont investis d’un réle
particulier, autant que ceux qui ne les prient pas parce qu’ils
ignorent qu’ils ont un sacerdoce a mettre en ceuvre de cette
maniere-1a. Si les prétres recoivent la charge de dire I’office,
c’est en vue d’entrainer les fideles a le prier avec eux, tout
comme, de maniére analogique, ils sont ordonnés pour présider
I’eucharistie pour que tous les fideles la célebrent et en vivent.

Quelques remarques pastorales
en forme de conclusion

Il conviendrait de :

— Donner une plus grande chance a la liturgie des Heures
d’étre une liturgie en la célébrant ensemble.

— Donner a entendre que toute liturgie est une entrée dans
le mystére pascal, eucharistie et liturgie des Heures com-
prises. Car finalement, parmi la grande majorité des
fideles, qui peut dire ce qu’est le mysteére pascal et quel
est son rapport avec la « messe » ? Ne va-t-on pas a la
«messe » pour communier ? Mais a qui, a quoi? La
notion de mysteére pascal est, en fait, peu, pas ou mal
comprise, et demande une réappropriation.

17. Les vierges consacrées sont dites, ici, laiques en opposition a 1’état
clérical. Les moines, non prétres, et moniales entrent dans la méme catégorie.

18. « Recevez le livre de la priere de 1’Eglise. Ne cessez jamais de louer
votre Dieu ni d’intercéder pour le salut du monde » (Rituel de la consécration
des vierges, Mame, 2018, n. 68).

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 31 02/12/2021 14:25:47



32 LA MAISON-DIEU, 306

— Donner a voir en acte I’exercice du sacerdoce commun,
c’est-a-dire donner aux fidéles la place qui leur revient
dans I’acte de la célébration de la liturgie des Heures.

Le champ de la formation dans ces domaines est immense,
tant pratique et technique que spirituel, que ce soit pour les
clercs ou les laics.

Il n’est pas possible de parler de la liturgie des Heures, sans
parler du livre qui en est le support. A la veille du Concile, la
réforme du Bréviaire apparaissait a la fois comme nécessaire
et en méme temps terriblement complexe pour les Péres conci-
liaires : comment toucher a ce monument de la Tradition ? Au
terme des discussions conciliaires et des commissions de travail
qui ont simplifié le corpus, la Liturgie des heures a vu le jour,
mais le contenu est resté parfaitement clérical. Les textes patris-
tiques de I’office des Lectures, ainsi que la forme et le contenu
des intercessions de ’editio typica en témoignent sans contes-
tation. La traduction-adaptation francaise des intercessions, par-
fois critiquée, mérite pourtant une attention bienveillante quant
au fond, a la forme, et a ’introduction de formulaires de 1’anti-
quité chrétienne. Peut-on réver d’une sorte de Commun prayer
book ou tous les baptisés — laics et ministres ordonnés"” —
engagés dans le monde trouveraient de quoi mettre en ceuvre
leur commun sacerdoce pour la gloire de Dieu et le salut du
monde ? Sans-doute, le temps n’est pas encore venu, mais il est
toujours possible d’y aspirer !

La liturgie, rappelait Jean-Paul II, « a pour premiére tache de
nous ramener inlassablement sur le chemin pascal ouvert par le
Christ, ou I’on consent & mourir pour entrer dans la vie?. »

Il n’est pas tout a fait nouveau d’en conclure que la liturgie
n’est autre qu’une marche a la suite du Christ, mort et ressus-
cité, ou, autrement dit, qu’elle nous entraine dans le consen-
tement a la mort pour entrer dans la vie. Lorsque nous prions
la liturgie des Heures, I’Heure qui se déploie hic et nunc n’est
pas connue de celui qui s’y donne. Sans doute, elle est connue
par la raison, mais, parce qu’en elle, c’est I’'Heure du Christ

19. La liturgie des Heures dans le monde monastique conservant la parti-
cularité qui lui est propre depuis 1’antiquité chétienne.

20. Lettre Vicesimus quintus annus pour le 25° anniversaire de la consti-
tution sur la liturgie, n. 6, dans CENTRE NATIONAL DE PASTORALE LITURGIQUE,
Renouveau liturgie. Documents fondateurs, éd. du Cerf, « Liturgie » 14, 2003.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 32 02/12/2021 14:25:47



A LA RECHERCHE D’UNE NOUVELLE RECEPTION... 33

et, par lui, de I’Eglise, qui s’accomplit, elle n’est pas connue
dans sa grace. Puissions-nous apprendre, tous et chacun, que
la liturgie des Heures n’est pas un « passe-temps », fut-il spi-
rituel, mais qu’elle est, au coeur du temps qui passe, le temps
du retournement pascal inauguré par la plongée dans la mort
et la résurrection du Christ en vue de son accomplissement
dans la gloire.

Bénédicte DUCATEL

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 33 02/12/2021 14:25:47



34 LA MAISON-DIEU, 306

Résumé

L’impossibilité, pour les fideles, de rejoindre une assemblée
célébrante durant le confinement a-t-il favorisé le développe-
ment de la liturgie des Heures ? Rien n’est moins slir, méme
si ce que I’on a pu en voir — sur Internet, en particulier — ne
reflete qu’imparfaitement la réalité¢ de nos pratiques. Il semble
que cette priere de I’Eglise soit encore largement pergue comme
étant d’abord la priére du clergé. Cela dénote sans-doute, une
profonde incompréhension de la liturgie des Heures, souvent
renvoyée a I’image du « bréviaire » et au domaine réservé des
prétres. Cependant, 1’auteure souligne combien la liturgie
des Heures a commencé a se développer dans la vie paroissiale
et familiale, chez nombre de fideles. Celle-ci apparait davantage
comme une véritable liturgie célébrée en Eglise et comme une
entrée dans le mystére pascal (et pas seulement comme sanc-
tification du temps) a l’instar de toute liturgie. Elle apparait
aussi comme une expression emblématique du sacerdoce bap-
tismal dans la mesure ou elle est congue pour tous les baptisés
afin qu’ils déploient la mission regue lors de leur baptéme. Les
clercs (mais aussi les religieux), qui ont regu plus spécifique-
ment le mandat de célébrer la liturgie des Heures, ont la charge
d’entrainer les fideles a la prier avec eux.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 34 02/12/2021 14:25:47



La Maison-Dieu 306, 2021/4, 35-48
Marco GALLO

LA PREGNANCE DU MODELE
MEDIATIQUE PENDANT
LA CRISE SANITAIRE

Introduction : naufragés ou spectateurs ?
« Vous étes embarqué » (Pascal)

Dans le livre d’Hans Blumenberg, Naufrage avec spectateur',
le naufragé se retrouve soudainement dans I’eau, accroché a
un bois flottant, avec le traumatisme d’avoir perdu son navire
et ses camarades. Le bonhomme ne se retrouve pas les mains
vides : il y aura par grace un rocher a explorer, un jour peut-étre
des compagnons inespérés ; surtout il aura ce que la mer lui
redonnera peu a peu.

11 était superflu de demeurer oisif a souhaiter ce que je ne pou-
vais avoir ; la nécessité éveilla mon industrie. Nous avions a bord
plusieurs vergues, plusieurs mats de hune de rechange, et deux ou
trois espars doubles ; je résolus de commencer par cela a me mettre
a Pceuvre [...] Mais I’espérance de me procurer le nécessaire me
poussait a faire bien au-dela de ce que j’aurais été capable d’exé-
cuter en toute autre occasion?,

MA4rco GALLO est prétre du diocese de Saluzzo (Italie), professeur
de liturgie et de sacramentaire a I’Institut supérieur de sciences reli-
gieuses de Fossano. Il dirige la Rivista di Patorale Liturgica (Ed. Que-
riniana, Brescia) et a publié, notamment : « Du “Ego te absolvo” a
la nouvelle formule “Deus Pater misericordiarum”. Une ecclésio-
logie de la réconciliation ? », dans A. Lossky, M. Sopi, La liturgie
témoin de I’Eglise, LEV, Citta del Vaticano 2012, 253-264; « La
liturgie des Heures, célébration sacramentelle du mystére pascal »,
Liturgie 186, 2019, 250-265.

1. Hans BLUMENBERG, Naufrage avec spectateur, Paris, L’ Arche, 1994, 114.

2. Daniel DEFOE, Robinson Crusoé I, In libro veritas, Collection Romans/
Nouvelles, p. 58-59.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 35 02/12/2021 14:25:47



36 LA MAISON-DIEU, 306

Les premiéres actions de Robinson Crusoé nous conduisent
dans la fameuse image de Hans Blumenberg, métaphore de
la modernité en général, et peut-€tre pour notre moment pré-
sent. Devant la pandémie et le régime de confinement, tous les
corps sociaux ont réagi comme ils ont pu. Tous ceux qui en
avaient la possibilité ont réorganisé leurs activités a distance :
la formation, le soin des liens, les célébrations, le commerce.
Les communautés chrétiennes, les paroisses, les diocéses avec
leurs services pastoraux, les autres groupes ecclésiaux et, bien
sir, le Vatican lui-méme ont essayé de garder le maximum des
liens possibles avec et entre les fideles’. Comme de nouveaux
Robinson Crusoé, nous nous sommes raccrochés aux bois flot-
tants que nous avons trouvés, et nous sommes maintenant sur une
ile étrange depuis des mois. Sur ce rocher inconnu nous vivons
avec la tentation de songer a la navigation d’auparavant, avec
la nostalgie des restes du chargement du navire : quelques-uns
nous ont été restitués, d’autres reviendront, d’autres encore pro-
bablement jamais plus. Dans cette métaphore, notre tentation,
comme théologiens qui ont la tdche de la réflexion au service
du discernement ecclésial, est de regarder ce naufrage comme
des spectateurs du phénomene, qui peuvent y assister comme de
I’extérieur. Sans doute la curiosit¢ donne une réelle attention
aux spectateurs, mais — comme dit Blumenberg — celui qui
regarde le naufrage de la plage aura un jour d’autres esprits
mauvais dans ses navigations, sans rien avoir appris. Essayons
donc de regarder non pas comme des observateurs extérieurs
mais en tant que naufragés ce que la mer nous a restitué jusqu’a
présent et ce que nous avons fabriqué avec ces restes.

Voila maintenant notre question de naufragés : qu’est-ce qui
arrive a un corps social qui passe en quelques semaines du ras-
semblement physique en présence comme canal presque exclusif
de toutes ses activités, a d’autres voies de contact pour tout ou
presque tout ? Et : quelle espéce de communauté se constitue
pour un long temps avec des corps qui ne se rencontrent pas ?

3. Sur les effets de ces efforts, voir : Arnaud JOIN-LAMBERT, Les liturgies
domestiques en temps de confinement. Une enquéte pour orienter la pastorale
liturgique post-Covid-19, La Maison-Dieu 302, 2020/4, 165-188. « Trois faits
massifs se dégagent de notre enquéte : la messe télévisée est restée une forme
trés suivie ; de nombreuses personnes ont alterné les supports (TV, internet
de paroisse, autre internet, messe du pape) ; les messes sur internet ont été
multipliées. », p. 168-169.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 36 02/12/2021 14:25:47



LA PREGNANCE DU MODELE MEDIATIQUE... 37

Quelles conséquences cette situation a-t-elle sur la présidence
liturgique ?

Janticipe la conclusion de cette communication : mon hypo-
thése est que nous nous trouvons dans une situation ecclésiale
irréversible, dans laquelle les célébrations comme de nom-
breuses autres activités pastorales en présence et a distance ne
seront plus a lire comme des alternatives, mais selon une com-
plémentarité complexe. En liturgie, comme en catéchese et dans
les activités caritatives, il s’agira d’¢laborer des catégories de
discernement suffisamment adéquates, sans 1’excusable naiveté
de la période actuelle.

Liturgie et technologie :
phénoménologie d’une affinité élective

La relation entre liturgie chrétienne et media est a lire dans
sa continuité, a partir de son contexte récent et connu : la
messe a €té retransmise par la télévision en France, comme
dans beaucoup d’autres pays occidentaux, au tout début de ce
service (24 décembre 1948, premiére mondiale*). D’ailleurs, la
radio avait déja été appréciée par le Pape : Guglielmo Marconi
avait mis ses connaissances au service de Pie XI pour que sa
voix plt étre écoutée « simultanément sur toute la superficie
de la terre », le 12 février 1931. Nos célébrations étaient, déja

4. Célébrée par le Cardinal Suhard, archevéque de Paris et transmise par
RDF. Six heures plus tard la Messe de la nuit de Noél fut transmise aux
Etats-Unis, célébrée par le Cardinal J.A. Spellman dans la cathédrale de
saint-Patrick a New York. Des nombreux théologiens s’exprimerent contre la
transmissibilité de la messe par la télévision (Romano Guardini, Karl Rahner,
John Baptist Metz, Hans-Bernhard Meyer) : pour eux, il n’y a qu’une messe,
celle qui se vit en présence. Voir Franco LEVER, « Messa e televisione »,
dans Franco. LEVER — Pier-Cesare RIVOLTELLA — Adriano ZANACCHI (edd.),
La comunicazione. Dizionario di scienze e tecniche, https://www.lacomunica-
zione.it (consulté le 25/10/2021). En France voir la longue expérience de « Le
Jour du Seigneur », émission qui dure depuis 1949, la plus ancienne émission
du monde, confiée aux dominicains, en particulier le P. Raymond Pichard
(1913-1992) : https://www.france.tv/france-2/le-jour-du-seigneur/ . Voir Guy
LAPOINTE, « L’espace liturgique éclaté. Questions autour de la messe domini-
cale télévisée au Canada francophone », La Maison-Dieu 197, 1994, 81-97. Et
Andrzej DRAGULA, « Nous faut-il une nouvelle discipline de 1’arcane ? Pers-
pective polonaise. », Théologiques 16, Montréal, 1/2008, 163—-177 (consulté
le 25/10/2021 : https:/id.erudit.org/iderudit/019189a).

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 37 02/12/2021 14:25:47



38 LA MAISON-DIEU, 306

avant la pandémie, truffées de technologie : les microphones,
I’éclairage électrique, le chauffage et bien d’autres outils ont
changé profondément nos actes rituels. Pensons, par exemple,
comment 1’amplification électrique change forcément le réle
du «chanté », auparavant stratégie délicate par rapport au
« crié », a notre liberté¢ de ton de la voix dans un grand espace,
a ’influence difficile a décrypter (et non encore approfondie) du
fait que la voix nous parvienne dans nos églises normalement
par d’autres canaux que la présence physique de celui qui nous
parle. Cela est signe du fait que 1’acte liturgique évidemment est
depuis toujours, et par sa nature, une action culturelle : ’homme
célébre en tant qu’homme de son temps et chaque époque a
pris le risque d’utiliser ou non les technologies a sa disposi-
tion. La liturgie de I’époque baroque n’a pas eu peur d’adopter
des machines d’autel et des instruments musicaux venant du
monde du théatre, tout comme depuis des années nous dispo-
sons de musique enregistrée que certains commencent a diffuser
pendant nos liturgies. Le rapport entre liturgie et technologie
s’expose depuis toujours a un discernement. Mais dans cette
continuité longue, quelles analogies et différences pouvons-nous
lire entre ce langage télévisé, par rapport a nos « nouvelles »
célébrations en streaming ? La premiére analogie est a repérer
exactement dans cette continuité : les messes transmises par de
nombreuses paroisses ont ¢ét¢ importantes exactement comme
les messes télévisées, ou comme les moments trés impression-
nants rapportés dans tous les autres médias. Pensons en particu-
lier a la priere du Pape Frangois le 27 mars 2020. Si la liturgie
est télévisuelle depuis la naissance de ce medium, comment
pouvait-elle ne pas entrer massivement dans le web ?

La deuxieme analogie est visible du fait que les célébrations
en streaming et par télévision (ou radio) suscitent la méme
question : participer ou bien célébrer ? On peut assister a une
liturgie a distance comme a un spectacle, en restant en quelque
fagon a I’extérieur de 1’action. Toutefois, notre vocabulaire
conciliaire nous montre tout de suite que le méme risque est
depuis toujours possible aussi en présentiel :

Aussi I’Eglise se soucie-t-elle d’obtenir que les fidéles n assistent
pas a ce mystére de la foi comme des spectateurs étrangers et
muets, mais que, le comprenant bien dans ses rites et ses pricres, ils
participent de fagon consciente, pieuse et active a 1’action sacrée.
(Sacrosanctum concilium 48)

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 38 02/12/2021 14:25:47



LA PREGNANCE DU MODELE MEDIATIQUE... 39

Une communauté qui décide de transmettre sa liturgie par
internet doit se poser les questions habituelles sur I’art de célé-
brer et la formation liturgique : dans ce contexte, une vraie par-
ticipation active est-elle possible ? La pluriministérialité est-clle
suffisante ? Quelle instruction et quelle formation sont-elles
nécessaires pour que cela soit possible ? La communauté est
donc responsable de la formation de tout son corps rituel, selon
les différentes formes de présence. En réfléchissant comme nau-
fragés de ce phénomene, et non pas comme des spectateurs,
toutes les considérations que 1’on a pu faire sur les conditions
de participation par la télévision sont aujourd’hui précieuses,
en ayant identifié les questions principales comme la néces-
sit¢ d’instruments ¢élaborés : une régie adaptée, 1’opportunité
de monitions ou la nécessité du silence, le choix des images a
transmettre pendant I’action.

L’assemblée connectée peut étre vécue donc comme un cer-
tain et nouveau prolongement de celle en présence (paroissiale,
diocésaine, d’¢élection ou catholique) dans le milieu domestique.
De nombreuses familles ont partagé leur surprise, sur la présence
de membres de la famille normalement absents aux liturgies a
I’église, mais impliqués dans les célébrations en streaming ou en
télévision. Quelques agents pastoraux plus attentifs ont essayé
de fournir des indications adaptées : la nécessité de s habiller de
fagon festive (et non pas en pyjama), I’interruption de toute autre
activité pendant la liturgie, I’invitation a chanter et répondre, a
vivre le silence, la participation du corps aux gestes liturgiques
prévus, I'utilisation d’objets disponibles (une bougie, de 1’eau,
un morceau de pain, presque comme « antidoron solatium® »).

En continuité avec des media plus « traditionnels » nous pou-
vons donc affirmer que la liturgie a distance peut étre consciente,
pieuse et active a condition qu’elle ne se pose pas « a la place »,
mais « en prolongement » d’une liturgie en présence. Elle est
donc une autre forme de milieu liturgique si elle permet aux
corps qui célébrent de se rencontrer. La communauté qui se
rencontre est la méme qui se serait rassemblée en présence.

5. La pratique de Danti-doron («a la place du dony) solatium
(« reconfort »), fut longuement utilisée parmi les Latins, importée en Orient
apres le 1xX° siecle. L'usage de la distribution des pains bénits est encore
documenté en Occident jusqu’au XvI° siecle. Cela peut étre proposé non pas
comme une substitution de la communion eucharistique, mais plutét comme
attente du corps du Christ.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 39 02/12/2021 14:25:47



40 LA MAISON-DIEU, 306

Les analogies toutefois laissent pressentir des différences tres
importantes. Il est naif de penser que transmettre et participer
en streaming soit la méme expérience. Pour en comprendre la
dimension il nous est nécessaire de préciser quelques catégories
anthropologiques fondamentales.

Le numérique comme milieu de vie

Le temps du numérique, nous le savons, n’est pas seule-
ment une époque ou I’humanité dispose d’instruments digitaux
plus performants. Les instruments numériques — et non seule-
ment les media — nous ont conduits dans une vraie révolution
anthropologique, la quatrieme selon I’expression de Luciano
Floridi, philosophe® de I'université d’Oxford’. Ce changement
est donc le quatrieme parce qu’il est a lire dans un processus
déja en cours depuis longtemps, un processus qui se manifeste
comme une dislocation de la nature humaine du centre a la péri-
phérie de I’ontologie. Cela a commencé avec Nicolas Copernic
avec la révolution cosmologique : ’humanité ne peut plus se
penser comme centre immobile de 'univers cosmologique. La
deuxiéme est une révolution biologique, opérée par Charles
Darwin, pour laquelle I’humanité n’est plus le centre du monde
biologique, détachée et différente du reste du monde animal. La
troisieme est celle provoquée par Sigmund Freud, la révolution
mentale. L’ homme ne peut plus se penser comme centre du
soi rationnel, capable de déterminer ses actions (comme sujet
pleinement transparent a soi-méme, selon Descartes). Cette
troisieme révolution s’est radicalisée avec les neurosciences.
La quatrieme, enfin, est une révolution informationnelle (Alan
Turing) : '’homme ne peut plus se penser comme centre du
monde de I’information, comme entité autonome, mais il est un
organisme informationnel interconnecté (inforg), avec les autres
et avec les dispositifs dans une unique infosphere. L’homme reste
le (probable) seul moteur sémantique de I'univers, mais inséré

6. Luciano FLORIDI, The Fourth Revolution : How the Infosphere is Res-
haping Human Reality, Oxford University Press, Oxford, 2014.

7. Les recherches de Bernard Stiegler sont trés utiles pour situer ce pas-
sage anthropologique. Le vocabulaire est différent, mais les considérations
sont trés proches : voir Bernard STIEGLER, La technique et le temps, Paris,
Fayard, 2018, en particulier la deuxiéme partie (« La désorientation »), surtout
p. 419-581.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 40 02/12/2021 14:25:47



LA PREGNANCE DU MODELE MEDIATIQUE... 41

dans un milieu ou les choses lui parlent et se parlent entre elles
sans lui. C’est un pas considérable pour I’humanité, un pas qui
se fait une fois seulement et qui est en voie d’accomplissement.

Ce processus entraine des changements anthropologiques
profonds :

* Non plus dans I’histoire mais dans 1’hyperhistoire : si la
préhistoire est le temps des hommes sans écriture, depuis
le 4° millénaire avant JC, nous avons des documents qui
témoignent de ce qui s’est passé. A 1’époque des big data,
le pouvoir n’est plus celui d’enregistrer des données, mais
de savoir les lire avec des modeles mathématiques adaptés
(patterns). Nous avons plus de données que de moyens de
stockage : I’histoire cherchait a préserver, 1’hyperhistoire
cherche ce qu’il faut effacer et crée son nouveau monde :
I’infosphere.

* Non plus dans I’espace mais dans I’infosphére : nous
vivons dans un environnement informationnel. Nous pen-
sons encore I’espace comme newtonien, fait de choses
« mortes », non interactives. Les choses « se parlent »
entre elles, enregistrent tout (a2a — anything to anything,
ada — anywhere for anywhere). L’infosphére devient de
plus en plus synchronisée, délocalisée, corrélée. Une
énorme migration est en train de se passer, du monde des
choses a un nouvel animisme ou nous parlons aux objets
et ils nous répondent, ils nous guident et nous éprouvons
pour eux des sentiments profonds gvoir le roman de Ian
McEwan, une machine comme moi®).

* Non plus en vie mais on-/ife : nous ne vivons simplement
pas une vie, mais nous sommes on-/ife : il ne suffit pas
de nous mettre off-/ine pour ne pas produire des informa-
tions. On-line ou off-line, chaque personne est un orga-
nisme informationnel (inforg) qui est exposé a un déluge
d’informations sans arrét. Nous vivons une partie trés
considérable de notre vie dans I’infosphére. Nous avons
désormais une nature hybride gui s’habitue a I’infosphere
(la «société des mangroves” »), comme fusion entre

8. lan MCEWAN, une machine comme moi, Paris, Gallimard, « Du monde
entier », 2020.

9. Floridi appelle «société des mangroves » cette situation hybride :
comme les mangroves, végétaux qui vivent dans les endroits d’eau saumatre,

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 41

02/12/2021 14:25:47



42 LA MAISON-DIEU, 306

I’analogique et le numérique. L’espace du numérique
va sans doute grandir, dans un systéme homme/machine
déséquilibré, ou I’espace des inforgs machines augmente
de plus en plus.

L’homme dans I’époque du numérique est un &tre qui
éprouve puissamment la tdche de vivre comme inforg : il
doit produire continuellement des informations, partager des
images, témoigner des événements (devant un beau panorama,
une ceuvre d’art, une tragédie, un moment privé) : un inforg a
toujours la tentation de vivre en tant que spectateur plus que
comme participant a 1’aventure du naufrage'. Dans le temps
du numérique, le sacré n’a pas disparu : au contraire, il subsiste
comme « temps dédié a moi-méme », ou éthique et esthétique
se confondent. On cherche la confirmation de soi-méme, et non
pas la conversion.

Cette migration anthropologique comporte des conséquences
trés considérables sur notre sujet. Le corps trouve la réalité
virtuelle convaincante : elle est une amplification trés puissante
des sens humains, leur plus fort prolongement. La preuve de
cette efficacité sur le corps est par exemple I’utilisation des
casques a réalité immersive pour le soin de certaines maladies,
ou I’espace que le virtuel a pris dans les relations affectives.
C’est exactement ce que la philosophie appelle milieu de vie,
dans le sens de Darwin. Le virtuel n’est donc pas une alterna-
tive a la réalité, mais une certaine augmentation ontologique'’,
et donc de la réalit¢ méme, permise par le prolongement de la
sensibilité connecté a un référent physique. Il ne faut pas seu-
lement changer ce que nos sens nous font percevoir, il s’agit
plutét d’apprendre a vivre dans un autre monde, un milieu
différent.

incompréhensibles si on les regarde avec des catégories typiques de 1’eau
douce ou salée, de la méme fagon nous habitons désormais un milieu ou les
barrieres entre réel et virtuel sont tombées.

10. Voir la réflexion suggestive de Michel Maffesoli sur les mysteres et
I’initiation dans les media numériques, comme actualisation des mystéres
médiévaux, comme expression de la nécessité du ré-enchantement dans un
temps de désenchantement : Michel MAFFESOLI, Imaginaire et postmodernité,
Paris, Ed Manucius, 2013.

11. Voir Maurizio FERRARIS, Ou es-tu ? Ontologie du téléphone mobile,
Paris, Bibliotheque Albin Michel, « Idées », 2006.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 42 02/12/2021 14:25:47



LA PREGNANCE DU MODELE MEDIATIQUE... 43

Les médias comme métaphores actives :
le streaming n’est pas le télévisuel

De ce milieu numérique, les médias constituent une partie
qui mérite une réflexion supplémentaire. Selon la fameuse défi-
nition de Marshall McLuhan'?, les media fonctionnent depuis
toujours — donc avant la naissance du numérique — comme des
métaphores actives. Ils ne transportent pas seulement le mes-
sage, mais ils modifient I’émetteur, le destinataire et le message
méme, comme toutes les métaphores. Leur efficacité est jus-
tifiable a partir d’'un monisme non-déterministe : le monde
métaphorique provoque des effets observables dans notre cer-
veau que les neurosciences savent maintenant expliquer comme
fonctionnement biologique intracorporel et inter-corporel, dans
un systéme non automatique ou la liberté de I’interprétation (et
donc la formation) joue un rdle encore décisif. Les media numé-
riques tendent a produire toutefois une expérience humaine bien
différente de celle de la culture alphabétique et télévisée. Non
pas donc un homme tenté d’abstraction mais de pratique simul-
tanée et immersive de ses sens corporels.

Le web est une technologie qui a déja une longue histoire.
Il est habituel de parler de son évolution avec les expressions
web 1.0, web 2.0, web 3.0 et méme (certains) web 4.0.

Le web 1.0 (années 90) offre une communication unidirec-
tionnelle, avec des données disponibles a la consultation, tres
proche du télévisuel. Sa programmation reste réservée aux
experts, parce qu’il est nécessaire de « parler » une langue
de codes et d’algorithmes pour participer a sa publication. Le
web 2.0 (aprés 2004) voit la naissance et la diffusion des socials
et des blogs, avec une puissante interaction et participation
multidirectionnelle : il n’est pas nécessaire d’avoir une prépara-
tion informatique spécifique pour étre actifs et protagonistes sur
ces réseaux. Le web 3.0 (notre époque) prévoit une interaction
plus complexe, sur la base de contenus et non pas de codes
(semantic web). On pourrait dire qu’avec le web 3.0 aucune
activit¢ humaine ne peut se faire sans connexion. Certains

12. Marshall MCLUHAN, Pour comprendre les médias, Paris, Seuil, « Points »,
1968 (Understanding Media : The Extensions of Man Cambridge, Mass. : MIT
Press, 1995 [1964]).

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 43 02/12/2021 14:25:47



44 LA MAISON-DIEU, 306

parlent d’un web 4.0, la connexion sans la volonté humaine,
ou les algorithmes mettent en relation tous ceux qui font les
mémes activités sur la toile.

Notre web (3.0) a démocratisé internet, et nous ne sommes
pas préparés a une telle démocratisation : sur le web nous
n’avons pas les mémes filtres et les inhibitions qui, au contraire,
nous ont été donnés par I’éducation bourgeoise. Nous nous per-
mettons des jugements, des réactions et de vraies agressions
que nous n’oserions pas en présence des personnes. De fait,
pour la liturgie, pendant le naufrage du confinement, nous
avons utilisé internet comme s’il était encore web 1.0, un outil
monodirectionnel, comme une télévision plus facile et moins
chére a produire et a diffuser, mais il s’agit la d’une action
d’une naiveté dangereuse : offrir un produit numérique expose
a des lois qu’on ne peut pas facilement manipuler sans étre
manipulé. Ces lois sont la puissance des instruments utilisés,
la capacité de capturer rapidement l’attention — les premicres
vingt secondes sont décisives d’aprés YouTube — et d’obtenir
que celui qui regarde passe du temps sur le produit, le pouvoir
des likes, ’impossibilité d’arréter 1’interaction des autres. Ces
lois sont-elles vraiment compatibles avec I’action liturgique
transmise en streaming ?

La naiveté s’est dévoilée, laissant émerger la nudité du roi
d’Andersen. Souvent la liturgie transmise a été révélatrice de
la théologie liturgique discutable du célébrant et de la commu-
nauté : « Lex aethere vulgandi statuat legem fide supplicandi »
(en construction latine : « Legem fide supplicandi lex statuat
aethere vulgandi »), 1a loi de la communication numérique fait
la loi de la priére (et de la foi). Qu’est-ce qui est indispensable
pour une liturgie en streaming ? Le seul prétre avec un por-
table (un seul) sur I’autel ? Quelle est la ministérialité minimale
pour que la participation soit active ? Qui chante ou répond ?
Si on reste dans le phénoméne comme naufragés qui vivent
I’expérience et non pas comme spectateurs qui jugent celui qui
nage, nous avons tous vécu des liturgies cléricales, avec une
attention pour le contenu et non pas assez pour l’action, avec
une fascination pour la dévotion populaire régressive et com-
pensatoire. Les fidéles connectés ont eu du mal a arréter la
puissance de la plateforme numérique, ils ont essayé de ne pas
réagir — méme en ayant tout ce qu’il fallait pour mettre des
likes, écrire des commentaires, faire des remarques — tout en se

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 44 02/12/2021 14:25:47



LA PREGNANCE DU MODELE MEDIATIQUE... 45

réjouissant d’étre en contact avec la paroisse ou la communauté
d’appartenance. La liturgie transmise en streaming est donc trop
puissante, trop démocratique dans le sens qu’elle ne prévoit
pas une présidence compatible avec la présidence liturgique.
Tout cela vaut aussi comme provocation pour nos liturgies en
présence, qui risquent d’étre ennuyeuses parce qu’elles ne nous
donnent pas acces a une réalité vraiment immersive.

Conclusion

« Le pire de cette crise, c’est seulement le drame de la gacher »

(Pape Frangois, homélie de Pentecote 2020)

Le modéle médiatique a joué un role fondamental comme
alternative disponible au naufrage des activités ecclésiales pen-
dant le confinement et le temps suivant. Le naufragé que je
suis a essay¢ de continuer sa vie et sa mission avec les moyens
mis a disposition « bien au-dela de ce que j’aurais été capable
d’exécuter en toute autre occasion ». Les mémes considérations
valent pour la catéchése et pour les actions de fraternité de la
communauté chrétienne. Pour la liturgie, elles nous portent a
la formulation de trois théses :

Un miroir fidele

La communication dans le temps du numérique révéle tou-
jours bien plus que ce que nous sommes habitués a imaginer :
elle dévoile et forme un regard plus profond. Les liturgies trans-
mises ont dévoilé trés souvent des célébrants avec une théologie
liturgique centrée sur le contenu et non pas sur 1’action et ses
dimensions minimales de participation active. Transmettre une
liturgie en streaming comme si elle était télévisée est une ima-
gination naive. La relation numérique dans le web 3.0 déclenche
une communication qui se prétend démocratique, dans laquelle
il n’est pas facile de retrouver la forme de la présidence litur-
gique chrétienne. Toutefois, cette relation manifeste un désir de
participation active plus profond que ce que nos liturgies en pré-
sence permettent. Quand les instruments numériques seront plus
performants, comme prolongement des sens corporels actuelle-
ment exclus comme le toucher et I’odorat, ils donneront accés a

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 45 02/12/2021 14:25:47



46 LA MAISON-DIEU, 306

une participation encore plus immersive. Le numérique est une
amplification de 1’ontologie, non pas une alternative a la réalité,
mais une réalité renforcée par ['usage accru des sens corporels.

Une complémentarité complexe

Le r6le de la transmission a distance d’une liturgie change
quand les conditions de sireté sanitaire se modifient. Nous
pouvons affirmer que cette retransmission revét désormais une
signification différente de celle du temps du confinement. Mais
une communauté pourrait-elle vraiment ne pas retransmettre la
liturgie quand ceux qui voudraient étre présents sont empéchés
d’y participer pour des bonnes raisons ? Quand, par exemple,
un familier qui vit au loin demande de participer a un mariage,
a des funérailles ou a un autre sacrement, ne serait-il pas en
situation de vivre ce moment comme partie de I’assemblée pré-
sente, méme a distance ? Comme naufragés nous pourrions nous
poser la question inverse de celle qui nous a conduit jusqu’ici :
que-ce qui est arrivé a une communauté qui a pris la décision
de ne rien transmettre pendant le confinement ? N’a-t-elle pas
communiqué quand méme un message ? S’annonce donc, a ce
point, une complémentarité complexe entre liturgie en présence
(vraie, avec une ministérialité suffisante) qui serait le référent
physique, et une participation a distance formée (ni passive ni
trop intrusive), comme prolongement de ’assemblée.

Influences du numérique sur [’homme liturgique

Méme en présence, ’homme qui a migré dans 1’infosphére
vit la liturgie avec les mutations de sa sensibilité. Il me semble
qu’au moins trois dialectiques sont a étudier :

* Vitesse — rythme. Le numérique change le rapport entre
action et temps nécessaire pour son efficacité. En rela-
tion avec la vitesse du monde numérique, la liturgie doit
réfléchir sur la question prophétique de son rythme, qui
n’est pas une question de rites brefs ou rapides, mais de
capacité d’expérience immersive et harmonieuse.

» Concentration raccourcie — enchantement. Le temps d’at-
tention est visiblement plus bref. La liturgie peut offrir
un plein de signification symbolique avec sa pluralité de

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 46 02/12/2021 14:25:47



LA PREGNANCE DU MODELE MEDIATIQUE... 47

codes (verbaux, non-verbaux, chant, image, parfum, mou-
vement, lumiére/obscurité). La technologie enchante vite,
mais trés vite désenchante (B. Stiegler parle de « misére
symbolique »). Les rites sont une ressource formidable
contre un temps vide, et donnent une solidité¢ au liquide
du temps : ils enchantent ! Tandis que les médias frac-
tionnent le corps, les rites rétablissent un corps entier.
Nous sommes exposés a un danger mortel : dans le temps
numérique, les rites ne peuvent pas étre médiocres, ils
doivent créer une hétérotopie, des différences qui créent
la différence. La liturgie sans forme ni force provoque le
dégont !

e Temps qui fuit — temps sauvé. Les hommes de 1’¢re
numérique ont I’impression de disposer paradoxalement
de moins de temps (diminution de la quantité et de la qua-
lit¢ du sommeil, du temps convivial). La liturgie leur offre
au contraire son sacrement du temps sauvé, par la liturgie
des Heures, le rythme de la semaine entre dimanche et
les autres jours, par I’année liturgique avec ses temps .

Dans ces tensions dialectiques, le naufrage que nous sommes
en train de vivre ne permet pas d’étre des spectateurs ; il ouvre
d’énormes chantiers sur I’art de célébrer et sur la formation
liturgique tout court.

Marco GALLO

13. Voir a ce sujet la contribution de Laurent de Villeroché, LMD 304,
2021/2, 55-75.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 47 02/12/2021 14:25:47



48 LA MAISON-DIEU, 306

Résumé

Le développement des retransmissions de célébrations litur-
giques en streaming durant les confinements liés a la crise
sanitaire de Covid 19 permet d’interroger le rapport complexe
entre liturgie et media. Rapport que nous avons abordé sur-
tout comme « naufragés », a la manieére d’un Robinson Crusoé
se raccrochant a ce qui est a sa portée. Il y a cependant une
affinité particuliére entre la liturgie comme médiation et les
médias, y compris ceux dont nous disposons aujourd’hui, méme
s’il convient d’en repérer les limites. Il faut, pour cela, tenir
compte du 4° tournant anthropologique — la révolution informa-
tionnelle — qui nous permet d’appréhender I’étre humain — non
plus comme le centre de tout — mais comme « inséré dans un
milieu ou les choses lui parlent et se parlent entre-elles ». Ainsi,
la réalité virtuelle fait aussi partie du monde a vivre dans lequel
nous évoluons et elle marque nos propres corps. Autrement dit,
il nous faut « apprendre a vivre dans cet autre monde » dans
lequel le virtuel prolonge la réalité physique et ne se limite pas
a une simple alternative circonstancielle. Cela exige que nous
soyons attentifs a la qualit¢ méme de nos productions numé-
riques, que nous réfléchissions sérieusement aux enjeux et a la
mise en ceuvre de ces communications, quittant notre naiveté
naturelle qui peut provoquer ’ironie, voire la dérision, et fina-
lement trahir la Bonne Nouvelle que nous avons a annoncer au
monde. Cela demande aussi que nous travaillions notre art de
célébrer la liturgie de I’Eglise (en présentiel) et développions
la formation liturgique.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 48 02/12/2021 14:25:47



La Maison-Dieu 306, 2021/4, 49-71
Philippe BARRAS

LA SACRAMENTALITE
DE LA MESSE TELEVISEE

MANQUE DE LITURGIE OU LITURGIE
DU MANQUE : A LA RECHERCHE
D’UNE FORME SACRAMENTELLE

La pandémie que nous avons vécue pendant plus d’un an, et
ses conséquences sanitaires sur la maniere avec laquelle s’est
déployée notre socialité ont touché profondément la liturgie et
ce, sous deux angles opposés mais évidemment liés : d’une part,
I’Eglise en priére a peiné a se rassembler pour louer Dieu (voire
méme en est privée) ; d’autre part, la vie de I’Eglise semblait
se résumer, d’un point de vue médiatique, a la liturgie, et plus
spécifiquement a la messe dominicale (cf. le nombre de retrans-
mission médiatiques de célébrations de la messe sur Internet). Il
se pourrait que cette aventure, qui a d’abord été une catastrophe
pour nombre de victimes, apparaissent — comme le soulignent
le pape Frangois' et Mgr de Moulms-Beaufort2 — non seulement
comme un signal ou un avertissement® mais aussi comme une

Philippe BARRAS, responsable du Service de formation permanente
du diocese d’Arras, est enseignant a I’Institut supérieur de liturgie
(Theologicum de [’Institut catholique de Paris), a la Faculté de
théologie de Lille et a I’Institut pour la mission (Lille). Il est direc-
teur de la rédaction de La Maison-Dieu dans laquelle il a publié
plusieurs articles dont « Liturgie et inculturation » dans LMD 296,
2019/2, 9-34.

1. PapE FrANCOIS, « Une crise révele ce qu’il y a dans nos ceeurs », tribune
parue dans le New York Times, 26 novembre 2020.

2. Mgr Eric DE MOULINS-BEAUFORT, Le matin, séme ton grain. Lettre
en réponse a l'invitation du président de la République, Paris, Bayard-
Cerf-Mame, « Documents d’Eglise », 2020.

3. L’interview du philosophe, sociologue et théologien Tomas HALIK,
recueilli par C. Hoyeau dans La Croix [’Hebdo du 1 juin 2020 est particulierement

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 49 02/12/2021 14:25:47



50 LA MAISON-DIEU, 306

opportunité (nous n’oserions pas dire « chance »), pour inter-
préter les signes des temps afin d’envisager ’avenir. Certains
ont avancé que le monde d’aprés ne serait plus semblable au
précédent, voire qu’il ne devrait plus I’étre. Certes, mais il ne
faut pas oublier — nous rappelle le pape Frangois déja cité* —
« que nous avons une destination commune », que « personne
n’est sauvé seul [...] et que nous sommes li€s par des liens de
réciprocité ».

Cette crise mondiale suscite de trés nombreux commentaires,
des études et publications multiples qui posent des questions a
son sujet et tentent souvent de proposer des issues. Mais, 1’ana-
lyse de ce qui s’est passé apres le premier confinement, et qui
s’est prolongé a I’issue du second, nous rend plutét réservé quant
a nos véritables capacités a interpréter en profondeur ces chan-
gements® et surtout & changer radicalement nos modes de vie.
De ce point de vue, il en va tout autant dans I’Eglise — au niveau
institutionnel et dans les communautés locales — que dans la vie
sociale. C’est dans ce contexte incertain que nous nous inter-
rogeons dans ce colloque sur ce que devient la liturgie, afin de
donner quelques repéres pour mieux la déployer dans un avenir
proche mais aussi plus lointain. Cela nous rend particuliérement
humble. Nous ne pouvons que balbutier quelques éléments de
réflexion liés a notre propre expérience, partielle et subjective...
quelques variations sur notre théme que je voudrais audacieuses
au regard de ce que nous avons déja abordé®.

intéressante : https:/www.la-croix.com/Religion/Catholicisme/Tomas-Halik-
LEglise-doit-etre-tous-pas-uniquement-croyants-2020-06-01-1201096905
(consulté le 25/10/2021). Le prétre considere que la pandémie constitue un
véritable signe des temps qu’il nous faut savoir écouter et comprendre :
« c’est le langage de Dieu dans les événements de I’histoire dont nous fai-
sons partie ». Il ajoute : « cette période ou nos églises ont été fermées est
pour moi un avertissement prophétique : a moins que 1’Eglise entreprenne
la réforme demandée par le pape Frangois — pas seulement une réforme
structurelle mais surtout un tournant dans les profondeurs, au coeur méme
de I’Evangile —, ces églises vides et verrouillées ne seront pas 1’exception
mais plutdt la regle. (...) »

4. Cf. Tribune dans le New York Times ; cf. aussi Lettre encyclique Fra-
telli tutti, 2 octobre 2020.

5. Cf. Intervention de Marco GALLO, « La prégnance du modeéle média-
tique pendant la crise sanitaire », ci-avant, p. 35-48.

6. Cf. entre autres, les articles de Bénédicte MARIOLLE et Thomas O’ LOUGHLIN
dans LMD 304, 2021/2.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 50 02/12/2021 14:25:47



LA SACRAMENTALITE DE LA MESSE TELEVISEE 51

Des liturgies domestiques

Dans une interview particulicrement suggestlve Mgr Mario
Grech’ déclare trouver incroyable — on pourrait dire hallucinant —
que certains, clercs ou fidéles, aient pu déplorer I’interruption de
la vie de l’Eglise durant cette pandémie puisqu’ils étaient privés
de la célébration des sacrements. Comme si la vie de I’Eglise
se limitait a cela et plus spécifiquement a I’eucharistie domini-
cale. Il ajoute regretter le cléricalisme qui s’est développé durant
cette période, avec « un degré d’exhibitionnisme et de piétisme
qui a plus a voir avec la magie qu’avec une expression de foi
mature. » Et il en déduit que la réforme ecclésiale voulue par le
dernier Concile n’est pas encore aboutie, en particulier du point
de vue ecclésiologique puisque certains n’ont pas intégré que les
baptisés ont un réle a jouer, une tache ministérielle a accomplir,
notamment — selon le Cardinal — au sein d’Eglises domestiques
familiales. Ce sont elles qui doivent faire vivre 1’Eglise institu-
tionnelle (et non pas I’'inverse), « ouvrant des horizons d’espé-
rance », affirme-t-il. Je consonne assez bien avec ce point de
vue, méme s’il convient de regarder de plus prés ces « Eglises
domestiques » qui ne peuvent — ni ne doivent — se limiter a la
cellule familiale. D’ailleurs, nous avons pu relever diverses ini-
fiatives vécues durant les confinements successifs® — hturgle des
Heures, liturgies de la Parole sous diverses formes, prieres fami-
liales r1tuahsees etc. — qui peuvent apparaitre comme de véri-
tables chances pour ces Eglises domestiques, et que nous devons
encourager. Mais se posent alors deux questions délicates.

La premiére est la suivante : comment est honorée la dimen-
sion catholique, universelle ? On voit bien combien cela est
déja difficile — mais pas impossible — au sein des paroisses ou

7. Cal Mario GRECH, « Pandémie, vie de I’Eglise, quelles lecons ? », inter-
view d’Antonio Spadaro et Simone Sereni, La civilta cattolica, 23 octobre
2020, traduit https:/www.laciviltacattolica.fr/leglise-a-la-frontiere-entretien-
avec-mgr-mario-grech-le-nouveau-secretaire-du-synode-des-eveques/
(consulté le 25/10/2021) : « S’il n’y a pas d’Eglise domestique, 1’Eglise n’a
pas d’avenir. L’Eglise domestique est la clé qui ouvre des horizons d’espé-
rance ! » Il se référe pour cela a la Domus Ecclesiae des Actes des apotres.

8. Cf. Les interventions de Bernadette MELOIS et de Bénédicte DUCATEL,
ci-avant, respectivement p. 11-21 et p. 23-34. Voir aussi l'intervention de
Francois MEUSNIER dans le méme colloque de I’ISL et qui doit paraitre prochai-
nement dans un petit livre avec quelques autres contributions.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 51 02/12/2021 14:25:47



52 LA MAISON-DIEU, 306

des communautés. La difficulté en est accrue au sein d’une
famille. C’est 1a que I’expérience des communautés persécutées
en Corée’ devrait pouvoir nous guider.

On pourrait formuler la seconde question ainsi : comment
cette communion au sein du corps du Christ prend-elle forme ?
Ou plus exactement comment prend-elle matiére d’un point de
vue sacramentel, puisque nous sommes des étres sensibles ?
Gregory Solari'® a proposé de favoriser des eucharisties domes-
tiques. L’idée vaut sans doute la peine d’étre creusée. Mais
elle ne résout pas la question pour ceux qui ne pourraient pas
accueillir un prétre, avec le risque de se limiter alors a quelques
familles privilégiées. On peut s’interroger sur la faisabilité d’une
vie liturgique en ecclesiola dans nombre de familles qui se
reposent sur la paroisse pour catéchiser leurs enfants ou que la
paroisse rejoint seulement dans certaines occasions seulement.
Les propositions catéchétiques faites durant le confinement en
sont de bons exemples. Pour faire face a I’empéchement des
groupes paroissiaux de se réunir, de nombreux outils, trés bien
réalisés, ont été¢ proposés afin de favoriser une catéchése a la
maison. Mais quelles sont les familles qui ont pu, ou su les
mettre en ceuvre ? Les limites sont ici, bien sir sociales et cultu-
relles, mais aussi psychologiques, dépendantes des personnes et
liées a la vie de couple.

Chances et limites des solutions trouvées

Arnaud Join-Lambert, dans un article trés instructif paru dans
LMD 302", analyse une enquéte qu’il a réalisée aupres de 1200
personnes (France et Belgique) en juin-juillet 2020 sur leurs
pratiques liturgiques durant le premier confinement. Si nombre

9. Cf. I’intervention de Paul Min-Taeg HAN, « Vie communautaire et
liturgie domestique de chrétiens persécutés. L’exemple de la Corée du Sud »,
ci-apres, p. 99-114.

10. Gregory SOLARI, « Dieunous repose la question : pour vous qui suis-je ? »,
interrogé par Maurice Page sur le Cath-Info (Portail catholique Suisse) : https://
www.cath.ch/newsf/gregory-solari-dieu-nous-repose-la-question-pour-vous-
qui-suis-je/ (consulté le 25/10/2021). Voir aussi Id., « Absence réelle », sur
le blog Ecclesia du journal La Croix : https:/faire-eglise.blogs.la-croix.com/
absence-reelle/2020/04/06/ (consulté le 25/10/2021).

11. Arnaud JOIN-LAMBERT, « Liturgies domestiques en temps de confi-
nement. Une enquéte pour orienter la pastorale liturgique post-Covid-19 »,
LMD 302, 2020/4, 165-188.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 52 02/12/2021 14:25:47



LA SACRAMENTALITE DE LA MESSE TELEVISEE 53

d’entre-elles (51 %) ont suivi la messe a distance, a la télé-
vision ou sur leur ordinateur — un pourcentage significatif qui
interroge —, d’autres ont cherché a développer des célébrations
domestiques, parfois connectées mais aussi autonomes, grace a
des propositions diocésaines ou paroissiales.

Sous forme de synthése et de perspective, A. Join-Lambert
en tire trois pistes que nous formulons ici par des questions :

— La célébration de I’eucharistie demeure essentielle pour la
vie chrétienne, quitte a la « suivre » a distance. Mais com-
ment I’eucharistie, centre et sommet de la vie chrétienne,
n’apparait-elle pas comme le tout de la vie liturgique ?

— L’émergence des ecclesiolae familiales avec des cé¢lébra-
tions non-eucharistiques est une chance. Mais avec quelle
pérennité ? Par ailleurs, combien sont déboussolés et ne
sont pas préts a cela ?

— La participation active des fideles — qui a semblé manquer
dans les célébrations retransmises mais que 1’enquéte a
montré comme essentielle pour les confinés —, s’est cher-
chée dans différentes pratiques. Ce qui souligne le besoin
d’assemblées concretes. Mais comment faire vivre une
telle participation active des fideles en proximité, dans
des petits groupes, des ecclesiolae ou des fraternités ?
Avec quels modéles ? Le probléme se pose en particu-
lier, mais pas seulement, 1a ou il n’y a pas d’assemblée
dominicale habituelle.

Michel Steinmetz fait a peu prés les mémes constats dans
La Maison-Dieu 301" : les liturgies domestiques ont toujours
existé et nous gagnerions a les revaloriser, affirme-t-il. Mais les
messes télévisées interrogent : I’écran ne fait-il pas écran a la
participation réelle ? Surtout les célébrations filmées avec les
moyens du bord et sans compétence particuliére'’, ne risquent-
elles pas de conduire a une sur-théatralisation ? Les possibilités
offertes par ces retransmissions a distance ne risquent-t-elles
pas de favoriser un délitement du sens de 1’assemblée ? En
méme temps, Steinmetz reconnait quelques aspects positifs a

12. Michel STEINMETZ, « Liturgies en temps de crise. Liturgies domesti-
quées et liturgies domestiques », LMD 301, 2020/3, 179-191.

13. Au regard de ce qui peut se faire, par exemple, au Jour du Seigneur
(produit par le CFRT et France 2, télévision francaise) avec la retransmission
de la messe du dimanche matin.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 53 02/12/2021 14:25:47



54 LA MAISON-DIEU, 306

ce foisonnement de retransmissions visuelles des célébrations
eucharistiques : une certaine redécouverte de la nécessaire par-
ticipation active et consciente ; une prise de conscience que la
liturgie peut irriguer la priére familiale ou personnelle ; une
prise de conscience que — par-dela la pratique rituelle — se joue
I’essentiel de la foi chrétienne, et une valorisation d’une pasto-
rale de la proposition et du seuil s’appuyant sur la relation entre
le mystere du Christ et 1’économie sacramentelle.

Pour ma part, je tire de ces analyses et convictions, deux
constats essentiels :

— D’une part, la seule retransmission télévisuelle de la
messe, surtout célébrée par un prétre seul comme I’a
expliqué hier Thomas O’Loughlin’* — outre le clérica-
lisme qu’elle sous-tend — montre largement ses limites,
et aussi ses dangers. Je n’en pointerais qu'un qui n’a
pas encore été évoqué : la diffusion large par les médias
de la célébration de 1’évéque ou du curé d’une paroisse,
pourrait devenir une solution de facilité. Certains seraient
méme tentés de proner cette solution pour parer a la
diminution du nombre de ministres ordonnés, et par-la,
renforceraient 1’abandon des assemblées eucharistiques
dominicales.

— D’autre part, les fidéles ont besoin de médiations litur-
giques, les reliant a DI’Eglise et a leur communauté
chrétienne, qui les situent dans la foi au Christ mort et
ressuscité, et donnent sens a leur existence. Et c’est cela
que la crise nous a révélé. J’en ai moi-méme ét¢ témoin
dans ma propre famille, et pas seulement a cause de la
pandémie” : la messe télévisée, ou la retransmission en
streaming d’une célébration en petit comité présidée par le
curé de la paroisse ou par I’évéque, établit d’une certaine
maniere ce lien indispensable et constitue ainsi une média-
tion authentique. Peut-étre pourrait-on méme la désigner

14. Thomas O’LOUGHLIN, « La persistance de présupposés néo-scolastiques
et la situation de la liturgie catholique contemporaine », LMD 304, 2021/2,
29-53.

15. Cf. la question de la pratique liturgique des personnes agées, dans les
EHPAD ou chez elles, lorsqu’elles se retrouvent plus ou moins seules, dans
I’incapacité de rejoindre une communauté et recevant trop peu la visite de
paroissiens venant célébrer avec elles et leur porter la communion.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 54 02/12/2021 14:25:47



LA SACRAMENTALITE DE LA MESSE TELEVISEE 55

« médiation sacramentelle » au sens donné par Lumen gen-
tium,1 au terme « sacrement » ?

La question est alors la suivante : comment réfléchir ce para-
doxe ? Comment pouvons-nous chercher a mieux comprendre
ce qui se joue « sacramentellement » dans ces retransmissions
pour guider un discernement et faire ainsi ceuvre de théologien ?

Manque de liturgie ou sacramentalité plus large

Avec I’équipe qui a préparé ce colloque, nous avons donné
comme titre a cette intervention : « Manque de liturgie ou
liturgie du manque. A la recherche d’une forme sacramentelle. »

La formulation « Hamelinesque »'°de la premiére partie du
titre, est due a Olivier Praud dont je signale 1’excellente contri-
bution'” lors d’une journée organisée par la Faculté de droit
canonique sur « L’Eglise en état d’urgence » a propos de la
situation qui motive notre propre colloque : « Manque de liturgie
ou liturgie du manque ? Célébrer a I’heure de la Covid-19 ». En
effet, si nous avons manqué de liturgie durant cette pandémie,
il faut surtout nous rappeler que le manque est constitutif de la
liturgie elle-méme. Comme D’affirme O. Praud : « La liturgie
établit le manque comme une mesure de la participation pleine
et entiere du peuple chrétien, non pour 1’annuler, mais pour le
regarder comme la marque de I’attente eschatologique ».

D’autres désigneraient ce « manque » autrement ; en faisant
par exemple « I’éloge de la distance'® », en valorisant la réserve
et la sobriét¢ dont fait preuve la liturgie dans son caractere
invitatoire'. Ce qui m’intéresse particuliérement dans cette for-
mulation, c’est ceci : et si nos manques de liturgie durant cette
pandémie (eucharisties dominicales, en particulier) étaient le

16. En référence a Jean-Yves Hameline, pratiquant assez facilement ce
type de jeu de mots. Ou encore son frére Daniel HAMELINE, « La créativité.
Fortune d’un concept ou concept de fortune ? », LMD 111, 1972/3, 84-109.

17. Olivier PRAUD, « Manque de liturgie ou liturgie du manque ? Célébrer
a I’heure de la Covid-19 », dans Ludovic DANTO et Cédric BURGUN (dir.),
L’Eglise en état d urgence, Cerf, « Patrimoine », 2021.

18. Frangois CASSINGENA-TREVEDY, « Eloge de la distance », LMD 233,
2003/1, 43-73.

19. Cf. J.-Y. HAMELINE, « La foi sur son axe fondamental », LMD 174,
1988/2, 59-73 ; 1d. dans Une poétique du rituel, Cerf, « Liturgie » 9, 1997,
p. 11-24.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 55 02/12/2021 14:25:47



56 LA MAISON-DIEU, 306

moyen par lequel nous étions invités a redécouvrir combien
la liturgie raméne a 1’absence de Celui qui est notre vie, notre
chemin, notre vérité et combien clle nous ouvre a son attente
impatiente et a I’accomplissement promis. Dans un rééquili-
brage théologal le mot de la « présence » tellement valorisée
dans la liturgie : présence réelle du Christ, de 1’Eglise, des
fideles... Mais jamais sans médiation ! Peut-étre pourrions-nous
— a contrario, si je puis dire — imaginer que les solutions de sub-
stitution aux manques d’eucharisties dominicales (telles que les
arepérées Join-Lambert, par ex.) apparaissent comme une forme
de renouvellement de nos liturgies, non seulement dans leur
dimension domestique cheére a Mgr Grech, mais aussi dans
leur dimension proprement sacramentelle, nous aidant a réa-
juster le rapport a la présence-absence de notre Seigneur Jésus
Christ. La composition d’un espace « célébratoire » partlcuher
dans nos maisons et la détermination d’un temps spécifique® en
sont déja les marques. Mais pourrait-on parler également d’une
forme sacramentelle partlcuhere ?

J’ai moi-méme proposé d’adjoindre a ce titre « A la recherche
d’une forme sacramentelle ». L.’allusion a la sacramentaire sco-
lastique n’est évidemment pas fortuite, méme si la forme nous
conduit alors a nous interroger sur la matiere. Comme je viens
de I’exprimer sous forme de constat et de question : les moyens
déployés, avec parfois beaucoup de créativité, pour vivre sa foi
religieusement, le dimanche, en famille et en lien avec d’autres,
seraient-ils les révélateurs d’une forme de sacramentalité ?
D’une sacramentalité ¢largie — dont parle si bien Louis-Marie
Chauvet®' —, d’une sacramentalité retrouvée selon les intuitions
conciliaires de Vatican I1 ? Pour creuser cette question, de
facon tres partielle bien sir, je vous propose de réfléchir sur la
manicre de comprendre le fait de suivre une messe télévisée ou
retransmise sur Internet. Réflexion dans laquelle anthropologie
et théologie se rejoignent, bien sir.

20. Cf. 'intervention de Jean-Marie DUTHILLEUL dans ce dossier, p. 73-83
et celle de Laurent de VILLEROCHE parue dans LMD 304, 2021/2, 55-75.

21. Louis-Marie CHAUVET, Le corps, chemin de Dieu. Les sacrements,
Bayard, 2010, p. 42 et ss.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 56 02/12/2021 14:25:48



LA SACRAMENTALITE DE LA MESSE TELEVISEE 57

Participer a une liturgie télévisée

La question n’est plus de savoir s’il est possible ou non de
retransmettre la messe a distance par le truchement d’écrans,
ce qui était la question des années 50, ni méme si cela est
pertinent ou non*. C’est un fait incontournable aujourd’hui.
Les questions sont les suivantes : qu’est-ce que cela change
dans notre rapport a la liturgie ? Quel type de participation y
est déployé ? Et, in fine, s’agit-il vraiment d’une liturgie pour
ceux qui regardent la messe ?

Récemment, le Jour du Seigneur a publié une courte vidéo?
intitulée « Le sens de la messe télévisée », dans laquelle nous
est présentée une dame agée, seule, qui exprime combien ce
moment est capital dans sa vie — et on la voit allumer une
bougie sur une table (se constituer un espace propre comme
le dit si bien Michel de Certeau dans L’ homme, cet arbre de
gestes), faire les gestes (tracer sur elle le signe de croix) et
répondre aux dialogues. Le responsable actuel du Jour du
Seigneur, Fr. Thierry Hubert, y affirme que la messe télévisée
— en tant que solution lorsqu’on ne peut rejoindre une assem-
blée célébrante plutét que de ne rien faire — offre la possibilité
de « vivre de maniére renouvelée, ce que c’est que faire com-
munion et faire corps ». « La télé pouvant &tre un vrai média,
un intermédiaire, qui me permet de vivre le mieux possible
la messe retransmise, suivant ma disposition spirituelle. » Il
conclut en affirmant que la messe télévisée peut étre un « outil
qui vient réanimer le besoin de relation avec le Christ et avec
I’assemblée ».

Bien str, il faut noter I’'importance nécessaire de la dispo-
sition spirituelle des spectateurs, de I’aménagement spatial et
du rendez-vous a heure fixée. Mais ce qui est marquant, plus
encore peut-étre par 1’attitude de la personne agée filmée que

22. Voir Karl RAHNER, « Messe und Fernsehen : Sendung und Gnade »,
Beitrdge zur Pastoraltheologie, Insbriick-Miinchen, 187-200 ; Guy LAPOINTE,
« L’espace liturgique éclaté », LMD 197, 1994/1, 81-97 ; Hein SCHAEFFER, « La
célébration eucharistique a la télévision », Concilium 172, 1982, 77-87 ; Léon
LEGARDIEN, « Liturgie et télévision », Questions liturgiques 63, 1982, 227—
233 ; Jean-Pierre WILLAIME, « Vers des chrétiens électroniques », Lumiére et
Vie 155, 1981, 56-59 ; Jean-Marc CHAPPUIS, « T¢lévision et présence réelle »,
Lumiere et Vie 155, 1981, 88-100 ; etc.

23. « Le sens de la messe télévisée », Le Jour du Seigneur, https:/www.
youtube.com/watch?v=jSd1YqWXY X4 (consulté le 25/10/2021).

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 57 02/12/2021 14:25:48



58 LA MAISON-DIEU, 306

par les propos de Fr. Hubert, c’est la possibilité que le specta-
teur ne soit 2pas un 51mple spectateur mais que se joue pour lui
un « étre-1a** », une mise en présence de I'indicible, une mise
en relation, avec Dieu et avec I’Eglise, qui n’est pas dénuée
d’une certaine sacramentalité. Autrement dit, on peut former
I’hypothése qu’il s’agit bien — pour ceux qui regardent —
d’une litur%le au sens propre que donne a ce mot le concile
Vatican 11, a condition de vouloir v1vre ce moment comme
tel et prendre la juste mesure de ce qui s’y joue ; une 11turgle
mineure, pourrait-on dire, — en suivant le pape Frangms —, qui
ne remplacera jamais I’ assemblée célébrante. Mais une liturgie
quand méme.

Pour creuser cette hypothése, qui semble consonner parti-
culiérement avec notre théologie de la liturgie, on peut tenter
de refléchir un peu plus avant, en prenant appui sur quelques
analogies connues et étudiées qui ne seront ici qu’évoquées.

24. Cf. J.-Y. HAMELINE, « Le culte chrétien dans son espace de sensi-
bilit¢ », LMD 187, 1991, 7-45; 1d. dans Une poétique du rituel, Cerf,
« Liturgie » 9, 1997, p. 93-123.

25. Cf. Sacrosanctum concilium 2.

26. PapPE FraNcOIS, Homélie de la messe du 17 avril 2020 : « Cette fami-
liarité avec le Seigneur, des chrétiens, est toujours commune. Oui, ¢’est intime,
c’est personnel mais en communauté. Une familiarité sans communauté, une
familiarité sans pain, une familiarité sans I’Eglise, sans le peuple, sans les
sacrements est dangereuse. Elle peut devenir une familiarité — disons — gnos-
tique, une familiarité pour moi seul, détaché du peuple de Dieu. La familiarité
des apotres avec le Seigneur était toujours communautaire, toujours a table,
signe de la communauté. C’était toujours avec le sacrement, avec le pain. Je
dis cela parce que quelqu’un m’a fait réfléchir sur le danger qu’en ce moment
nous vivons, cette pandémie qui nous a fait communiquer religieusement
par les médias, par les moyens de communication, méme cette messe, nous
sommes tous en communion, mais pas ensemble, spirituellement ensemble.
Le peuple est petit. Il y a un grand peuple : nous sommes ensemble, mais pas
ensemble. Il y a aussi le sacrement : aujourd’hui vous I’avez, I’eucharistie,
mais les gens qui sont liés a nous, ont seulement la communion spirituelle. Et
ce n’est pas I’Eglise : c’est I’'Eglise d’une situation difficile, que le Seigneur
permet, mais 1’idéal de I’Eglise est toujours avec le peuple et avec les sacre-
ments. Toujours. » https:/www.vatican.va/content/francesco/fr/cotidie/2020/
documents/papa-francesco-cotidie 20200417 lafamiliarita-conil-signore.html
(consulté le 25/10/2021).

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 58 02/12/2021 14:25:48



LA SACRAMENTALITE DE LA MESSE TELEVISEE 59

Chercher a comprendre
ce qui se joue a distance

L’analogie avec les dispositifs de formation

La formation est, bien siir, un des lieux majeurs ou se pose
la question du rapport entre une action en présentiel et celle
retransmise techniquement a distance. Nous en faisons 1’expé-
rience ici méme, a la Catho de Paris : une formation donnée
in situ est différente de celle donnée en distanciel. Nous mesu-
rons certains bénéfices liés aux formations en distanciel qui
ouvrent a d’autres pédagogies et manicres de travailler. Mais
nous en percevons aussi les limites, et le frein majeur et décisif
est celui de laisser certains étudiants sur le bord de la route !
C’est 1a évidemment que réside le risque primordial, et il en
est de méme pour « nos liturgies du manque » : nous ’avons
évoque a propos des célébrations domestiques de la Parole qui
demandent des compétences, un savoir-faire, un savoir-étre et
des connaissances. Cela est vrai également pour les retrans-
missions des messes télévisées qu’il est difficile de suivre
attentivement alors que les sollicitations domestiques sont
nombreuses. Apparemment cela peut permettre de rejoindre un
public plus large, plus nombreux?. Mais n’est-ce pas seule-
ment une impression ? Il est loin d’étre évident que tous les
spectateurs se comportent comme la personne agée filmée par
Le Jour du Seigneur, prenant les moyens d’une véritable parti-
cipation. Pour d’autres, la messe télévisée n’est qu’un bruit de
fond ou un simple alibi. On peut alors s’interroger : qui sont
ceux qui bénéficient véritablement de cette proposition, comme,
d’ailleurs des propositions catéchétiques ? Ne sont-ce pas seu-
lement ceux qui ont déja quelques prédispositions et aussi de
bons moyens techniques et une culture adéquate qui les rendent
capables d’entrer véritablement dans ces propositions ?

27. Cf. les chiffres d’audience des messes télévisées : habituellement,
550 000 sur France 2, le dimanche. Chiffre qui a été triplé durant le confine-
ment, le 22 mars 2020. Source Stratégies : https:/www.strategies.fr/actualites/
medias/4042606 W/les-audiences-du-jour-du-seigneur-bondissent-sur-france-2.
html (consulté le 25/10/2021). Par contre, les chiffres atteints par les retrans-
missions sur Youtube ou équivalent, de messes paroissiales ou diocésaines
durant le confinement ont recu des audiences trés variables.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 59 02/12/2021 14:25:48



60 LA MAISON-DIEU, 306

Mais revenons au rapport présentiel — distanciel en forma-
tion. Sans trop nous aventurer dans les études importantes et
nombreuses sur le sujet, nous pouvons au moins remarquer le
rapport et la différence que les spécialistes de ces questions font
entre médiation et médiatisation. En suivant, en particulier, les
travaux de Daniel Peraya®™ de 1’Université de Genéve (Faculté
de psychologie et des Sciences de I’éducation), il est trop clair
qu’on ne peut se contenter d’une définition simple (qu’il juge
d’ailleurs superficielle et qui empécherait de bien comprendre
ce qui se passe) dans laquelle médiation désignerait une mise
en relation humaine entre deux termes, et médiatisation une
médiation technique (par et avec la technologie dont on dis-
pose). Vue sous cet angle, la messe télévisée ne serait jamais
qu’une médiatisation d’une liturgie célébrée en Eglise. Mais
Peraya développe une autre compréhension de ces concepts.
Pour lui, médiation désigne une mise en relation entre deux
termes, quels qu’ils soient, selon un processus cognitif dont
les agents peuvent étre aussi bien humains que techniques ou
instrumentaux ; la médiatisation est en revanche, un processus
de conception et de mise en ceuvre d’une communication, qui
renvoie plutot a une ingénierie de la communication, avec une
scénarisation selon les médias choisis et I’objet traité. Ainsi — et
cela s’observe facilement par I’expérience — comme en présen-
tiel mais en jouant sur d’autres ressorts : la formation en distan-
ciel ne se contente pas de médiatiser des contenus. Elle transmet
aussi des manicres de faire, des pédagogies qui elles-mémes
sont formatrices : elle se fait acte de formation dans lequel
les étudiants ne sont pas seulement « agis » mais deviennent
acteurs® et intégrent savoir, savoir-faire et savoir-étre.

28. Daniel PARAYA, « Médiatisation et médiation. Des médias éducatifs aux
ENT (environnements éducatifs de travail) », dans Le dispositif. Entre usage et
concept, Hermes 25, Paris, CNRS éditions, 1999 ; 1d., dans V. Liquéte (éd.),
Meédiations, Paris, CNRS, « Les essentiels », 2010, p. 35-48 ; disponible éga-
lement sur le site de I’Université de Geneve https://tecfa.unige.ch/tectfa/maltt/
cofor-1/textes/DanielPeraya_essentielsVdef.pdf (consulté le 25/10/2021). Voir
aussi Bernadette CHARLIER, Nathalie DESCHRYVER, D. PERAYA, « Apprendre
en présence et a distance », Distances et savoirs 4, Paris, CNED-Lavoisier,
2006, p. 469-496.

29. B. CHARLIER, N. DESCHRYVER, D. PERAYA, « Apprendre en présence
et a distance », p. 471.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 60 02/12/2021 14:25:48



LA SACRAMENTALITE DE LA MESSE TELEVISEE 61

Médiation et médiatisation

Nous pouvons considérer la liturgie chrétienne (et en par-
ticulier la messe dominicale) comme lieu de structuration du
sujet chrétien pour 1’établir membre du corps du Christ, et donc
aussi comme lieu de formation. Sans entrer plus avant dans
I’approche scientifique des dispositifs de formation, je peux
en tirer au moins une certaine analogie pour affirmer que le
fait de regarder une messe retransmise a distance (seul ou a
plusieurs), en s’y impliquant, n’est pas seulement une liturgie
médiatisée par une technologie. Elle peut étre considérée, avec
les conditions de désir et d’engagement personnel des partici-
pants, comme une médiation, — sans-doute moins prégnante que
dans une vraie messe avec assemblée présente. Il y a médiatisa-
tion du coté des producteurs, car il est clair que le Jour du Sei-
gneur exerce une véritable ingénierie du partage de la liturgie a
un grand nombre par le média télévisuel (et cela n’est pas sans
influence sur la mise en ceuvre de la liturgie elle-méme). Tout
comme le curé de ma paroisse sur le Web, durant le confine-
ment, de maniére beaucoup plus modeste, voire trop modeste
(c’est-a-dire en absence de compétences™ d’ingénierie). Mais si
je me place du coté de ceux qui écoutent et regardent, il s’agit
bien d’une médiation qui ne reléve pas d’un processus d’ingé-
nierie de communication (sauf s’ils se placent d’un point de
vue critique d’analyse de la mise en ceuvre et des compétences
déployées) mais bien plutdt d’une recherche de mise en relation
et de compréhension de cette relation (ce qui est la définition
d’une médiation selon Peraya®'). Certes, la médiation n’est pas
aussi compléte qu’en présentiel : la relation des corps est phy-
siquement tres limitée ; les autres sens que l’ouie et la vue
ne sont pas sollicités ; surtout la relation n’est pas réciproque
(I’action de ceux qui écoutent et regardent n’a aucune réper-
cussion sur ce qui est montré a I’écran) ; la « prise de corps
du Ressuscité dans le monde par I’Esprit » (selon 1’expression

30. Cela n’est pas propre au prétre. On pourrait s’interroger aussi, dans
un certain nombre de paroisses, sur la compétence des équipes liturgiques
et des cérémoniaires, qui ont en charge de déterminer et mettre en ceuvre la
célébration a partir d’un cahier des charges, d’un ordo fixé par I’Eglise, en
tenant compte des personnes présentes, des ministres, des moyens dont on
dispose, etc.

31. D. PArRAYA, « Médiatisation et médiation... », p. 6.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 61 02/12/2021 14:25:48



62 LA MAISON-DIEU, 306

de L.-M. Chauvet®*) ne peut se deployer dans la communion
eucharistique, la plupart du temps™.

On I’aura compris, il ne s’agit pas ici de plaquer une analyse
scientifique consacrée aux dispositifs de formation présentiel
et distanciel, a la retransmission de messes télévisées. Mais
simplement de repérer combien, dans cette derniére — et les
confinements auxquels nous avons été soumis nous ont sans
doute permis de le mesurer plus fortement qu’a 1’habitude — le
suivi d’une messe télévisée ou sur Youtube peut constituer une
médiation au sens plein du terme, et un véritable lien sacra-
mentel pour ceux qui le désirent. Encore faudrait-il que nous
puissions analyser plus finement cette médiation, analyser cas
par cas, plusieurs célébrations : quels sont les types de média-
tions a I’ceuvre ? Comment sont situés les actants (y compris
les écoutants-regardants) ? Quelles sont les objets et les fonc-
tions qui sont médiatisés ? Etc. A propos des différents types de
médiation, Peraya en distingue cinq par leurs effets, ¢’est-a-dire
selon la transformation qu’elle vise a opérer dans la relation
entre les deux termes : médiation sémiocognitive (effets cogni-
tifs induits) ; médiation relationnelle ou pragmatique (effets sur
les dimensions sociales) ; médiation sensorimotrice ou psycho-
motrice (effets d’mteracthlte) ; médiation praxéologique (effets
sur I"activite du sujet) ; médiation métacognitive ou réflexive
(effets sur la connalssance de soi). Cette typologie nous semble
assez pertinente®’, y compris pour appréhender les médiations
liturgiques sauf le fait que n’y apparait pas une complexifica-
tion majeure qui tient a sa ritualité symbolique et, en particulier,
au role des ministres liturgiques (ordonnés ou non). En effet,
la médiation opére de maniére triangulaire puisque 1’actant qui

32. L.-M. CHAUVET, Le corps, chemin de Dieu. Les sacrements, Paris,
Bayard, 2010, p. 164.

33. Nous n’aborderons pas ici le cas des certains établissements de santé
qui proposent de regarder ensemble la messe télévisée, le dimanche, et qui la
prolonge par la communion grace a la réserve eucharistique.

34. Méme s’il convient de noter le fait que dans les dispositifs de forma-
tion, il y a une certaine interaction qui permet aux étudiants a distance de
réagir et d’agir vis-a-vis de I’enseignant, alors que dans la messe télévisée, il
n’est envisagé aucune réciprocité. On voit trés mal le président de la célébra-
tion avoir devant lui un écran qui lui retransmette en direct les pouces levés
ou baissés et les commentaires des auditeurs !

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 62 02/12/2021 14:25:48



LA SACRAMENTALITE DE LA MESSE TELEVISEE 63

pose les signes a destination des bénéficiaires renvoie a un réfé-
rent®, au Tout-Autre qui interagit avec eux.

Et du coté des concerts, du thédatre et du cinéma

Sans étre spécialiste de musique, de théatre ou de cinéma,
pas plus que des sciences de 1’éducation, nous pouvons nous
interroger : n’aurions-nous pas un questionnement similaire du
coté des arts de représentation ? Le confinement a permis de
faire 1’expérience de concerts retransmis sur le web, en lieu et
place de concerts en salles rendus inaccessibles. Chacun connait
la différence radicale entre un concert en salle et I’écoute de la
méme ceuvre enregistrée sur un disque ou un autre support.
Cependant, j’ai fait personnellement 1’expérience, avec mon
épouse, durant le confinement, de suivre a la date prévue, sur
Youtube en direct depuis la salle sans sépectateurs, un concert
de 1’Orchestre philharmonique de Lille*® auquel nous sommes
abonngs, en lieu et place du concert en salle qui ne pouvait
avoir lieu : c¢’était trés différent de 1’écoute d’enregistrements
en boite ! L’image apportait quelque chose a 1’écoute. Comme
en salle, I’émotion était perceptible mais 1’était aussi une forme
de connivence avec le lieu, avec 1’orchestre et son chef, avec
les ceuvres redécouvertes autrement. Le kairos du direct et la
qualité de retransmission qui nous faisaient presque entrer dans
I’espace de la scéne, n’y étaient pas pour rien. Sans doute a
pu jouer aussi, la nouveauté — qui ne tiendrait peut-étre pas la
distance a la longue —, d’une certaine répétitivité de la formule.

On pourrait dire sans doute la méme chose du théatre et de
sa retransmission télévisée qui en appauvrit tellement les effets.
Il en va de méme pour le cinéma (en salle) et la projection du
film chez soi sur une télévision, la taille de I’écran n’expliquant
pas tout. Ou encore, en soulignant la différence notoire — mais
aussi une certaine complicité — entre le théatre (avec le contact
direct entre acteurs et public) et le cinéma. La aussi, et d’une
autre maniere, I’espace dans lequel la représentation se déploie
et le temps fixé qui lui est donné, ainsi que les dispositions dans

35. Selon la distinction générale opérée par Philipe OLIVIERO et Tufan
OREL, « L’expérience rituelle », RSR 78/4, 1990 ; repris dans Henri BOUR-
GEOIS (dir.), Enjeux du rite dans la modernité, RSR, Hors-série, 1991.

36. Au programme : Concerto pour violon de Tchaikowski et Sinfonieta
de Francis Poulenc (5 décembre 2020).

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 63 02/12/2021 14:25:48



64 LA MAISON-DIEU, 306

lesquelles se trouvent les spectateurs, sont des critéres essentiels.
Les confinements que nous avons vécus ont peut-&tre permis
de repérer que la différence entre une représentation réalisée
avec un public et une retransmission par média interposé était
certes radicale, mais que la seconde — sous-réserve de quelques
dispositions — n’était pas nulle pour autant.

Certes, la liturgie n’est pas un théatre’’, méme si elle a
nombre de points de connexion avec lui. Elle est encore moins
du cinéma ! Sauf peut-étre pour ceux qui ne croient pas. La
s’arréte la comparaison. Simplement, elle nous permet de souli-
gner que nous ne sommes pas les seuls a nous interroger, que le
manque d’interactions reste un handicap majeur (I’'impossibilité
pour les écoutants-regardants d’étre pergus par ceux qui sont
filmés et par les autres écoutants-regardants) et que le direct
a un moment déterminé (pas n’importe lequel) favorisant la
simultanéité, demeure une condition essentielle. Il reste que les
expériences faites durant le confinement ont montré que — sous
certaines conditions et dans un certain contexte — les retrans-
missions a distance pouvaient aussi porter du fruit.

La messe télévisée est-elle une vraie liturgie ?

Il est clair que si nous ne percevons les retransmissions
télévisées que comme des prolongements de célébrations litur-
giques par des moyens techniques sophistiqués, il ne saurait étre
questlon que d’ ersatz de liturgies, dont nous avons déja bien
cerné les limites**. On comprend aisément qu’elles puissent étre
pergues comme « objet de consommation religieuse », tout au
moins pour certains. De ce point de vue, 1’absence de 1’assem-
blée rend redh1b1t01re le fait qu’elles puissent étre comptées
parmi les liturgies® de I’Eglise. Mais, ce que nous avons pu

37. Cf. le tres beau dossier « La liturgie, un théatre ? », LMD 219, 1999/3.

38. Cf. LMD 304, 2021/2 : particulicrement les interventions de Syl-
vain BRISON « Les nouveaux défis d’une ecclésiologie politique », p. 92-93 ;
Th. O’LOUGHLIN, « La persistance de présupposés néo-scolastiques et la situa-
tion de la liturgie catholique contemporaine », p. 45-46 ; voire aussi Bénédicte
MARIOLLE « Le culte distancié¢ a 1’épreuve de la mort : pour une nouvelle
approche du fait sacramentel », 9-27.

39. C’est pourquoi nous ne prenons pas en compte ici les eucharisties
célébrées par un prétre seul devant son téléphone, mais les retransmissions

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 64 02/12/2021 14:25:48



LA SACRAMENTALITE DE LA MESSE TELEVISEE 65

repérer a travers quelques analogies, nous conduit a en désigner
surtout la valeur propre, non seulement en période de confine-
ment, mais pour des personnes réellement empéchées de parti-
ciper physiquement a nos célébrations ecclésiales.

A une autre époque, peut-&tre, aurions-nous pu parler de para-
liturgie, ou plus exactement de péri-liturgie, un peu comme pour-
raient 1’étre certaines dévotions populaires ou méme le chemin de
croix vis-a-vis de 1’Office de la Passion. Notre conviction pro-
fonde est qu’il s’agit bien d’une liturgie, certes mineure, mais tout
de méme une liturgie, surtout quand on évoque la messe domi-
nicale. Au méme titre que I’on parle de liturgie des Heures pour
ceux qui, empéchés de rejoindre une assemblée célébrant I’ office,
prient seuls chez eux, a I’heure dite, 1’office correspondant.

Les différentes dimensions d’une liturgie sont présentes dans
la messe télévisée : il s’agit bien d’une priére trinitaire a laquelle
peuvent se joindre les téléspectateurs (comme c’est le cas pour
les personnes présentes dans 1’église lors d une cérémonie) ; cette
priére est centrée sur le mémorial de la mort et de la résurrec-
tion du Christ, par lequel I’Esprit Saint nous est communiqué
(il n’est pas sir que ce dernier ait plus de mal a franchir les
ondes que les alignements de bancs de nos églises) ; elle est
celle de I’Eglise universelle répandue dans le monde et incarnée
dans une communauté locale (a condition bien slr qu’il y ait
une vraie célébration communautaire retransmise) suivant 1’ordo
¢tabli par I’Eglise elle-méme ; elle poursuit ’ccuvre salvifique
du Christ, exercant par 1a la fonction sacerdotale (selon SC 7)
dans la mesure ou les téléspectateurs se sentent vraiment partie
prenante de I’action déployée. Certes, la dimension ecclésiale
en est largement amoindrie lorsqu’il n’y a pas de communauté
physique autour de celui qui « suit » la messe a la télévision. On
peut donc reconnaitre qu’il s’agit d’une liturgie mineure. Mais sa
dimension sacramentelle ne devrait pas nous échapper. Non pas
au sens étroit des sept sacrements définis par la théologie sco-
lastique, mais au sens large, comme on I’entend pour les étapes
précédant les sacrements de I’Initiation chrétienne des adultes
a la veillée pascale, par exemple, ou comme on ’entend pour
les bénédictions qui déploient et élargissent la sacramentalité
de nos sacrements (on peut penser, par exemple, a la bénédic-
tion des médailles de baptéme). Bien siir, ¢’est par le sacrement

qui ont cherché a rendre témoignage d’une assemblée, méme minimale, célé-
brant la messe.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 65 02/12/2021 14:25:48



66 LA MAISON-DIEU, 306

proprement dit que se déploie I’ceuvre salvifique du Christ qui
s’associe son Eglise (SC 7), mais la retransmission médiatique en
déploie la sacramentalité¢ sur un espace plus large, comme signe
«de I’union intime avec Dieu et de 'unité du genre humain »
(LG 1). Elle la déploie aussi comme moyen pour ceux qui — empeé-
chés d’y participer autrement — s’y investissent pleinement pour
que leur vie chrétienne en soit transformée. Un peu comme le fait
la communion portée aux personnes malades, en se limitant ici a
la seule Parole, surtout si les célébrants marquent leur attention
particuliére aux téléspectateurs.

Plaidoyer pour la messe télévisée

Rassemblons quelques ¢léments dans un plaidoyer pour
la messe télévisée, tout en en reconnaissant ses limites, bien
entendu. Nous souhaitons réellement le développement de litur-
gies domestiques familiales ou amicales qui déploient la liturgie
des Heures ou s’inspirent d’elles, qui mettent en ceuvre une
liturgie de la Parole sous diverses formes avec une certaine
créativité et ce, méme hors temps de pandémie ! Certes, soyons
conscients que cela n’est pas a la portée de tous, car il faut
une certaine éducation chrétienne, voire une certaine autonomie
dans I’appréhension de la foi chrétienne pour oser et savoir
adapter une liturgie a sa propre famille, a fortiori a un petit
groupe moins homogene encore. C’est [a méme que se situe
la raison la plus profonde qui me fait souligner I’enjeu sacra-
mentel de la retransmission de célébrations, eucharistiques ou
non. Ces retransmissions ne sont pas seulement des solutions
de facilité. Et les critiques occasionnelles sur la messe télévisée
qui ne serait qu’une parodie de liturgie, ne viennent-elles pas
de notre focalisation excessive sur une « participation » exté-
rieure et mesurable a I’eucharistie ? Une participation corporelle
que nous cherchons a tout prix, quelle que soit la médiation
a Pceuvre, comme s’il n’existait que celle-1a qui soit valable
(ce qui reléve aussi d’une conception trés instrumentale de la
liturgie et des sacrements !). La messe télévisée demeure pour
beaucoup (et I’on peut penser, en particulier, aux générations
précédentes) le lien nécessaire non seulement a 1’Eglise, mais
a la foi en Dieu, par le Christ Jésus. Saint Thomas* lui-méme
avait affirmé que les sacrements sont nécessaires a 1’homme

40. SAINT THOMAS D’AQUIN, Illa pars, Q. 61, art. 1.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 66 02/12/2021 14:25:48



LA SACRAMENTALITE DE LA MESSE TELEVISEE 67

pour trois raisons : parce qu’il est un étre sensible et qu’il a
besoin de signes ; parce qu’il est pécheur et qu’il a donc besoin
de médicament ; parce que sinon, il se réfugierait dans des
superstitions. Car cela renvoie a un besoin fondamental de I’hu-
main, un besoin biologique de « Dieu » dirait Boris Cyrulnik*',
qui renvoie a ce qui s’est passé dans I’enfance, a I’émergence
de la parole et de sa fonction affective.

Lorsque ces célébrations télévisées sont proposées en direct
dans le temps méme de la liturgie retransmise, lorsque les images
permettent d’intégrer ’espace liturgique dans lequel I’action
se déploie et I’assemblée qui 1’habite, lorsque les écoutants-
regardants élargissent cet espace célébratoire dans leur propre
cercle et se préparent intérieurement a s’associer pleinement a
I’action — malgré la limite majeure qui est I’absence d’inter-
activité*? concréte (dans le fait d’entendre les réponses, et le
chant des autres visionneurs) ou plus diffuse (par la perception
des corps des autres), limite qui peut se trouver amoindrie par la
présence d’une véritable assemblée® filmée et rejointe par le
direct —, alors on peut affirmer que la célébration suivie sur
écran a distance peut constituer une médiation sacramentelle.
Nous sommes alors en présence d’une médiation différente de
celle de la messe (in sifu), une médiation mineure mais réelle.

La performativité¢ de cette médiation réside essentiellement
dans la parole déployée, ce qu’elle donne a entendre et a voir,
une parole incorporée par ceux qui la proféerent et qui se trouve

41. Boris CYRULNIK, Psychothérapie de Dieu, Paris, Odile Jacob, Poches
473, 2019, p. 59ss.

42. 11 serait intéressant d’aller voir ici du coté des études réalisées sur
I’interaction dans les jeux sur Internet. Par ex. Tatiana SHULGA, « Présence
médiatisée et construction de I’espace d’interaction. Comparaison entre jeux de
roles classiques et MMORPG », Les Cahiers du numérique 4,2003/2, 101-115.
https :/www.cairn.info/revue-les-cahiers-du-numerique-2003-2-page-101.htm
(consulté le 25/10/2021). Elle souligne combien les systemes d’interaction
Internet proposés dans les jeux, donnent lieu a des communautés d’intérét ou
de choix, avec un engagement limité des membres, mais qui peuvent parfois
conduire a des co-présences, et méme parfois a des face-a-face en présence
réelle dans une rencontre envisagée alors davantage comme épreuve pour
I’affirmation de soi que comme but relationnel.

43. C’est sans doute la qu’il faut voir la grande limite des messes célébrées
par le curé, seul a I’autel, durant le confinement, a destination de ses parois-
siens. Méme si I’on peut, par ailleurs, comprendre son désir de maintenir une
communion au sein de la communauté. Il faut ajouter cependant, le probléme
de survalorisation de la figure du prétre qui n’est pas sans poser de question.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 67 02/12/2021 14:25:48



68 LA MAISON-DIEU, 306

ainsi transmise avec une corporéité réelle. Encore une fois,
cela demande un effort important pour ceux qui regardent et
écoutent. Ne serait-ce que parce que 1’écoute de cette parole ne
peut plus passer que par les oreilles et les yeux. Elle ne passe
plus par la peau, par le corps*, par 1’odeur, par le goit.

Mais la performativité réside aussi dans le récit que compose
la liturgie, et qui n’est pas altéré par la retransmission. Un récit
qui nous entraine dans le mémorial fondant notre foi et qui en
le configurant a partir de I’événement pascal, a la capacité de
nous permettre de le refigurer” dans notre propre vie. C’est
ainsi que les écoutants-regardants peuvent se sentir insérés dans
le mystere pascal du Christ, évidemment pas de maniére aussi
pleine et entiére que le fait de la participation a la liturgie des
sacrements de I’Eglise, mais de mani¢re non négligeable, dans
une sacramentalité élargie.

Avec un risque majeur

Il me reste encore un point a évoquer pour terminer ces
variations inachevées. Si nous prenons en compte I’impact de
telles « liturgies » retransmises durant les confinements, il y
a bien des risques. Et un risque majeur est celui qu’un cer-
tain nombre de fideles se satisfassent de cette médiation assez
commode, finalement, qui ne demande pas trop d’effort, et qui
échappe au controle de I'institution ecclésiale. Ce ne sera pas
la premiére fois dans I’histoire de I’Eglise ! Mais le risque le
plus pernicieux, n’est-il pas celui que porte finalement notre
société contemporaine que Gérald Bronner désigne comme
« apocalypse cognitive »™ : le monde de I’information (/’info-
sphére dont parle aussi Marco Gallo*’) est tellement dérégulée

44. Cf. les éléphants qui, parait-il, communiquent aussi par les vibra-
tions que provoquent leurs pattes sur le sol et qui pergoivent des vibrations
ultra-sensibles comme celles des nuages... Cf Berth MORTIMER, Wiiliam
Lake REES, Paula KOELEMEUER, Tarje MISSEN-MEYER, « Classifying elephant
behaviour throught seismic vibrations », Current Biology 28, Issue 9, May
07, 2018, p. 547-548. Voire https://www.cell.com/current-biology/fulltext/
S0960-9822(18)30420-2 (consulté le 25/10/2021).

45. Selon la triple mimesis qui caractérise le récit selon Paul RICEUR,
Temps et récit I, Paris, Seuil, « Points Essais » 227, 1983, p. 85-129.

46. Gerald BRONNER, L apocalypse cognitive, Paris, PUF, 2021

47. Cf. Marco GALLO, « La prégnance du modele médiatique pendant la
crise sanitaire », ci-avant, p. 35-48.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 68 02/12/2021 14:25:48



LA SACRAMENTALITE DE LA MESSE TELEVISEE 69

que le temps de cerveau disponible est limité, favorisant ainsi
la crédulité au dépend d’une recherche de rationalit¢ dans la
mesure ou cela satisfait nos attentes émotionnelles immédiates.
Evidement la valorisation de la croyance n’est pas pour nous
déplaire, mais pas sans rationalité. La crédulité qui s’abstient
de toute rationalité est toujours subjective et ne fait que ren-
forcer I’individualisme de ’homme qui se prend pour un dieu.
Déja la concurrence possible entre les messes paroissiales que
chacun choisit selon ses gotits va dans le sens d’une certaine
individualisation ; mais 1’¢largissement du choix possible sur
Internet en renforce encore le risque : je peux choisir le prétre
qui me convient, ou 1’évéque ou méme le pape !

Au-dela des risques qu’il nous faut effectivement mesurer a
leur juste valeur, nos réflexions visaient seulement a prendre la
mesure d’une sacramentalité que portent les liturgies de substi-
tution vécues durant les confinements. Ceci est vrai tant a tra-
vers les messes télévisées ou retransmises sur Internet, que dans
les liturgies de fraternité en proximité qui doivent €tre encou-
ragées et développées, y compris dans des formats modestes
et simples, et pas seulement au sein des cellules familiales.
On aimerait aussi réver que cela ne se limite pas aux temps
de conﬁnement et puisse continuer dans la vie de I’ Eglise, au
quotidien®, ce qui inaugurerait un renouveau cohérent avec ce
que I’ Eghse est appelée a étre et devenir®.

Peut-étre aussi, cette expérience nous permet-elle de mieux
comprendre la sacramentalité que 1’Eglise déploie dans sa vie
méme. Une sacramentalité instrumentale comme 1’entendaient
les scolastiques ? Peut-étre ne faut-il pas 1’abandonner totale-
ment, mais a la condition qu’elle soit réinterprétée, et associée
a une compréhension élargie de la sacramentalité. Une sacra-
mentalité médiatrice et relationnelle selon la voie ouverte par
le concile Vatican II. Aucune approche de la sacramentalité
n’est et ne sera suffisante a elle seule pour rendre compte de
la manicre avec laquelle Dieu nous fait grace.

Serait-ce alors la grace de ce temps de crise que de nous
inviter a retravailler ces catégories théologiques ? Si cela se

48. Pourquoi, dans certains dioceses, les propositions de liturgie de la
Parole dominicale a vivre en famille n’ont-elles pas été poursuivies des
I’annonce de la réouverture des célébrations dominicales avec des jauges
réduites ?

49. Cf. Pape FrANCOIS, Evangelii gaudium entre autres.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 69 02/12/2021 14:25:48



70 LA MAISON-DIEU, 306

réalise, alors on pourra dire que le manque de liturgie nous
aura été bénéfique. Il restera toujours a chercher a mieux saisir
combien la liturgie nous ouvre au manque, a une présence qui
est aussi absence™.

Philippe BARRAS

50. Cf. le trés beau sermon de John-Henri NEWMAN, Sermons Parois-
siaux, vol 6, 10, Paris, Cerf, 2006, p. 114-124. http://www.newmanfriend-
sinternational.org/fr/la-presence-spirituelle-du-christ-dans-leglise/ (consulté le
25/10/2021).

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 70 02/12/2021 14:25:48



LA SACRAMENTALITE DE LA MESSE TELEVISEE 71

Résumé

Rien ne remplacera jamais la célébration liturgique de I’Eglise,
dans une assemblée qui fait mémoire, ensemble, de la Paque
du Christ. Les confinements vécus durant la crise sanitaire nous
ont fait cependant percevoir que la retransmission télévisuelle
(sous certaines conditions) n’était pas sans valeur — ce que les
personnes agées et malades connaissent bien depuis longtemps.
Bien siir, nous sommes invités a déployer des trésors d’imagi-
nation pour permettre des liturgies de la Parole et la liturgie
des Heures dans des célébrations domestiques, familiales ou
amicales. Mais pour nombre de chrétiens, celles-ci ne comblent
pas le manque de liturgie effective, ne serait-ce qu’en raison de
leur éducation chrétienne lointaine ou de leur difficulté a oser
imaginer et conduire de telles célébrations. De plus, si 1’on
compare cette pratique de la retransmission de messes télévisée
a d’autres situations, — comme la formation en distanciel ou la
retransmission de spectacles vivants sans public —, on s’apergoit
que ces derniéres ont une véritable valeur pour ceux qui les
suivent avec ’intention de participer. L’auteur argumente sur
le fait que ces retransmissions télévisées suivies par des fideles
aux intentions spirituelles concordantes, constituent des litur-
gies, certes mineures, mais néanmoins a portée sacramentelle.
Il ne s’agit certes pas de 1’eucharistie célébrée dans 1’Eglise,
ni méme prolongée par médias interposés, mais il s’agit bien
d’un sacramental comparable a d’autres sacramentaux. Il reste a
travailler sérieusement la complémentarité de ces sacramentaux
qui s’articulent autour de 1’eucharistie, sacrement majeur de la
vie de I’Eglise.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 71 02/12/2021 14:25:48



379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 72 02/12/2021 14:25:48



La Maison-Dieu 306, 2021/4, 73-83
Jean-Marie DUTHILLEUL

LA LITURGIE AU MIROIR DE LA CRISE :
LESPACE REEL

Le titre de notre contribution est « I’espace réel », ce qui
est quelque peu énigmatique. Existerait-il donc un espace
irréel ?

En fait on m’a demandé de vous parler des répercussions de la
crise sanitaire que nous traversons sur I’aménagement liturgique
des églises, sur I’laménagement liturgique de 1’espace réel. Car
depuis quelques mois maintenant, nous vivons dans un espace
qui parait irréel tant il est disloqué par les exigences qui nous
sont imposées pour sa fréquentation. Nous allons réfléchir a ces
questions en trois étapes.

D’abord nous porterons un regard sur ce que nous avons vécu
et ce que nous vivons aujourd’hui, en nous focalisant principa-
lement sur les bouleversements de notre systéme de relations
dans I’espace réel. En effet, on pourrait considerer que, par
la puissance des outils numériques, nous sommes par exernple
tous en ce moment méme en relation par la magie de Teams',
mais en fait nous ne sommes pas en relation, nous sommes
simplement en communication. Les amoureux savent bien faire
la différence entre communication et relation : Roméo sait bien

Jean-Marie DUTHILLEUL, architecte reconnu et ingénieur des
grandes Ecoles, a conduit maints grands projets architecturaux et
urbains. 1l a été chargé de la restructuration du campus de [’Institut
catholique de Paris, et a par ailleurs une expertise reconnue dans
I’aménagement des édifices religieux, avec des réalisations nom-
breuses dont la chapelle Saint-Martin a Tours (2017) et la cathédrale
de Nanterre (2013). 1l intervient régulierement a [’Institut supérieur
de liturgie (ICP) et a publié Espace et liturgie. Aménager les églises,
Paris, Mame, 2015 et Liturgie et Architecture, Paris, Parole et
Silence, 2019.

1. Marque déposée de Microsoft.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 73 02/12/2021 14:25:48



74 LA MAISON-DIEU, 306

que faire un skype’ avec Juliette — communication — ce n’est pas
la méme chose que la serrer dans ses bras — relation.

Ensuite nous porterons un regard de simple baptisé sur ce
qu’est devenue la vie liturgique dans notre pays depuis quelques
mois, avec d’une part, le développement soudain des transmis-
sions télévisuelles de célébrations et d’autre part, la limitation
de la fréquentation de I’espace des églises et la répercussion de
cette limitation sur leur aménagement.

Enfin, en troisiéme partie, nous nous projetterons dans 1’avenir
pour discerner comment préparer I’espace des églises pour célé-
brer la joie des retrouvailles, lorsque le virus sera vaincu. En
effet, il y en aura forcément des retrouvailles et elles gagneront
a €tre autre chose qu’un « retour a la normale ».

Regard sur ce que nous avons vécu

L’espace

Nous vivons done, depuis quelques mois dans 1’espace, dans
des conditions folles, que ce soit dans I’espace public des villes
ou dans I’espace privé : ainsi les villes ont perdu leur raison
d’étre, et les habitations sont devenues pour beaucoup, le lieu
central de leur activité.

Sur un territoire restreint, les villes sont en effet des lieux
d’accumulation d’hommes et de choses, accumulation dont la
raison d’étre est la mise en relation, la densité des mises en rela-
tion. Or I’arrivée du petit virus dans les villes a eu pour consé-
quence I’injonction d’éviter toute relation entre ses habitants.
En conséquence, nous vivons donc les villes en plein paradoxe.

Il y a quelque mois, m’approvisionnant dans un supermarché
d’une ville du centre de la France, je découvrais avec effroi
cette affiche : « Vous aimez votre grand-mere ? N’allez pas la
voir. » Conseil effrayant car je sais bien que ma grand-mere ne
vit que pour voir les autres, ses amis, sa famille, et que si elle
ne peut plus les voir, les toucher, elle va perdre sa raison de
vivre, sa raison tout court et qu’elle va mourir...

Lorsque Jésus est appelé au secours par le 1épreux, (Mc 1, 40)
il s’approche de lui et le touche. Et le 1épreux guérit. Si le Iépreux

2. Marque déposée.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 74 02/12/2021 14:25:48



LA LITURGIE AU MIROIR DE LA CRISE : L’ESPACE REEL 75

avait aimé Jésus, dira-t-on, il n’aurait pas di 1’appeler appliquant
ainsi les consignes de I’affiche du supermarché. « Lépreux, si
tu aimes Jésus, ne 1’appelle pas ! » Et pourtant il ’appelle. Et
Jésus porteur de la toute-puissance de I’Amour vient a lui, le
touche, et le guérit. Jésus devenu lui-méme « cas contact » ne
peut plus aller vers les autres et s’en va en dehors des villes. Mais
les autres viennent a lui, les autres dont on ne précise pas s’ils
ont spécialement besoin d’une guérison physique ; on ne dit pas
non plus qu’ils ne souhaitent stirement pas devenir 1épreux. Et
pourquoi viennent-ils a Iui a leur tour, sans chercher particuliére-
ment ses dons de guérisseur ? Tout simplement parce que Jésus
représente ce qu’ils cherchent, ¢’est-a-dire la relation d’Amour.
Les hommes sont congus pour la relation d’Amour ; cette rela-
tion, le Christ, Dieu révélé, leur propose chaque jour qu’il fait.
Donc si j’aime ma grand-meére, je dois aller la voir, en prenant
toutes les précautions nécessaires bien siir car je ne suis pas
Jésus, n’étant que bien imparfaitement un membre de son Corps.

Ainsi ce que révelent trés concrétement les conditions actuelles
de fréquentation de 1’espace des villes c’est que ’homme ne
peut pas vivre sans relations réelles et que ce qui fonde la réalité
de la ville, c’est le systeme de relations réelles qu’elle engendre.
Si le but que nous poursuivons c’est la Jérusalem du ciel ¢’est
parce que notre destinée, c’est la relation d’Amour entre tous
les hommes pour qu’ils ne fassent plus qu'un. Lorsque Jean
nous dit voir descendre du ciel la Jérusalem, la ville de Dieu,
c’est parce qu’il voit I’humanité formant corps par les relations
d’amour tissées entre ses membres.

Déja le psalmiste chantait (Ps 121, 1-3) :

Quelle joie quand on m’a dit :

« Nous irons a la maison du Seigneur ! »
Maintenant notre marche prend fin
Devant tes portes, Jérusalem !

Jérusalem, te voici dans tes murs :

Ville ou tout ensemble ne fait qu'un !

Quant a ’espace privé, souvent congu comme un simple lieu
d’habitation pour dormir et manger ensemble, il est devenu a la
fois, école, lieu de travail pour certains, espace de loisir pour
tous, dans une promiscuité obligatoire et permanente interdisant
aux occupants de « se retirer dans un endroit désert ». Or, on sait

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 75 02/12/2021 14:25:48



76 LA MAISON-DIEU, 306

bien que I’instauration durable de relations fraternelles repose sur
I’alternance de moments de mise en relation réelle et de moments
de méditations solitaires. L’homme n’est pas seulement relation :
pour que puisse €tre envisagée une relation entre deux étres, il
convient que chacun existe comme personne et ait la possibilité
de se retirer aussi dans un endroit désert. Ainsi en est-il d’ail-
leurs, de la relation a Dieu, alternant « le silence de la chambre »
et la communion de tous en « un méme corps », celui du Christ.

Le rapport aux autres

Dans tous les cas, le rapport a ’autre a été, et est encore,
comme mutilé par deux injonctions physiques. La premiére est de
cacher les deux tiers du visage par un masque. Nous expérimen-
tons en ce moment a quel point le visage est 1’'un des instruments
de transmission des sentiments humains le plus puissant. Ainsi
comment dire la sympathie sans visage ? Comment exprimer
I’approbation ou la désapprobation ? On constate que le regard,
qui nous paraissait jusqu’a présent un moyen d’expression si
efficace, perd de son pouvoir s’il n’est pas accompagné de cet
imperceptible mouvement des levres, qui souvent lui donne son
sens, en un doux sourire ou au contraire une moue expressive.

La seconde injonction physique est celle ne pas se toucher.
Mais comment consoler sans prendre dans ses bras ? Et com-
ment accompagner sans prendre par la main ? Ainsi chacun est
enfermé dans son propre corps. Alors que sa finalité est d’étre
instrument de la charité, le corps apparait de moins en moins
comme vecteur de la rencontre des autres. Il en vient méme a étre
conceptualisé, en n’apparaissant que dans de petits rectangles
lumineux, — via les écrans d’ordinateurs et en général de maniére
assez déformée par les objectifs des caméras —, comme simple
signe, vague, approximatif, d’une identité. Notre corps lui-méme
ne peut plus jouer son réle de mise en relation avec les autres.

Regards sur la vie liturgique
Dans ce contexte, quel regard porter sur la vie liturgique ?
La liturgie, service du peuple, met en place des actions réelles,

dans I’espace réel, rendant perceptible dans le monde visible la
relation a Dieu et son action méme.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 76 02/12/2021 14:25:48



LA LITURGIE AU MIROIR DE LA CRISE : L’ESPACE REEL 77

L’interdiction des rassemblements cultuels

Du jour au lendemain, comme les croyants des autres religions,
les chrétiens n’ont pas été autorisés a se rassembler dans les lieux
de culte. Cette injonction n’a étonnamment pas €té pergue par
ceux qui la pronongaient comme une épreuve infligée aux catho-
liques : il y avait la télévision, et ils n’avaient qu’a « regarder
la messe a la télé ». Quelle vilaine expression, « regarder la
messe ». Ceci en dit long sur ce que signifie la liturgie eucha-
ristique, la messe, pour la plupart de nos contemporains.

Si la messe est a « regarder », ¢’est donc que c’est un spectacle.
Pourquoi tant de gens s’imaginent-ils que c’est un spectacle ?
Mais parce que les catholiques eux-mémes, depuis plus d’un
demi-siécle, ont installé leurs églises comme des salles de spec-
tacle. Elles sont constituées d’une « scéne », surélevée, largement
éclairée, qui concentre toute I’action — jouée par des acteurs pour
la plupart costumés déambulant sous les sunlights —, et d’une
salle ou sont alignés des rangées de sieges pour asseoir, face a la
sceéne ou se déroule 1’action, un maximum de spectateurs appelés
fideles qui cherchent le meilleur endroit pour voir I’action. En
prenant place sur 1’une des chaises et en se retournant pour saluer
fraternellement le voisin de derriére, il n’est pas rare qu’on ren-
contre un regard noir. Ce dernier est analogue a celui rencontré
au cinéma, d’une personne courroucée par le fait qu’on vienne
devant elle, Iui cacher une partie de I’écran. Il s’agit bien d’une
configuration de spectacle.

Ainsi la messe est considérée par nombre de nos contem-
porains comme un spectacle parce que les catholiques la pré-
sentent dans 1’espace réel des églises comme tel.

Mais dans le débat sur I’interdiction des messes, ce qui a
été souvent mis en avant a été I’impossibilit¢ de communier
au corps du Christ avec une interprétation univoque de cette
expression « communier au corps du Christ » : la consomma-
tion du pain consacré. Et I’on a vu d’ailleurs se mettre en place
parfois, des opérations s’apparentant a une sorte de click-and-
collect eucharistique, des fid¢les allant recevoir le pain consacré
dans les églises ouvertes, entre deux courses alimentaires.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 77 02/12/2021 14:25:48



78 LA MAISON-DIEU, 306

Mais ce qui est apparu, de facon peut-&tre moins explicite
mais pourtant bien réelle, dans I’expression de la souffrance
de ne pas pouvoir communier au corps du Christ, ¢’est la souf-
france de ne pas pouvoir se réunir en son Nom, de le savoir
« au milieu de nous ».

Bien avant de prononcer, au présent, la parole de consécra-
tion du pain, « ceci EST mon corps » au soir de sa passion,
Jésus avait dit, au présent 1a aussi, « quand deux ou trois sont
réunis en mon nom, je suis 1a au milieu d’eux » (Mt 18, 20).
Ce présent « je suis », renvoie a la réponse a Moise pres du
buisson brilant sans se consumer, signe de 1’éternel présent,
« Celui qui m’a envoyé¢ vers vous c’est « Je suis » (Ex 3, 14).
Ce présent, nous rappelle que lors de la célébration eucharis-
tique, la rencontre physique avec le Christ commence dés le ras-
semblement fraternel des fideles : Jésus n’arrive pas en retard a
la messe. Des le début, debout, il prie avec les fideles présents,
puis ceux-ci ’écoutent, s’offrent avec Lui, I’accueillent en eux,
puis partent avec Lui. C’est bien cette proximité physique des
fideéles formant corps avec le Christ tout au long de la liturgie
eucharistique qui a aussi manqué douloureusement aux catho-
liques pendant ces semaines de fermeture des églises.

La télévision aurait pu en partie soulager cette douleur, mais
son efficacité en la matiére a ét¢ conditionnée par la qualité
de réalisation des captations de messes. En effet, la majorité
des retransmissions de messes ont été réalisées en utilisant des
cadrages larges, a I’image de I’émission « au théatre ce soir ».
On y voyait quelques prétres et servants disposés dans des
cheeurs souvent encombrés de bancs disparates, sans compo-
sition d’ensemble qui soit le reflet d’'une communion, derriére
un président d’assemblée s’adressant a une nef sombre, non
éclairée puisque vide. Sans doute, a-t-on manqué la une occa-
sion de pédagogie sur la messe qui aurait pu, et di étre mon-
trée explicitement comme un rassemblement joyeux et fraternel
autour du Christ, fit-ce d’une toute petite communauté.

Cependant, certaines retransmissions ont au contraire été
composées a partir de cadrages serrés sur le prétre, les lec-
teurs ou un chantre, la présence de 1’assemblée n’étant rendue
que par des voix assurant répons et chants. Cette présence des
quelques personnes présentes évoquée par le seul son obligeait

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 78 02/12/2021 14:25:48



LA LITURGIE AU MIROIR DE LA CRISE : L’ESPACE REEL 79

alors le « téléspectateur » a un effort d’imagination et avait pour
effet de I’entrainer naturellement a participer a 1’action.

De ces deux extrémes, il nous faut retenir que la captation
d’une liturgie et sa transmission sur des écrans a travers le
territoire nécessite un énorme travail de conception pour consti-
tuer a tout le moins une pédagogie de 1’événement et parfois,
si ’Esprit souffle, entrainer dans I’action elle-méme, ceux qui
regardent et écoutent. Lors des JMJ de 1997 a Paris, la réalisa-
trice des retransmissions avait commencé a travailler le contenu
de celles-ci avec le cardinal Lustiger et son équipe, plus de six
mois avant [’événement.

Les rassemblements cultuels
en communauté réduite

Plus tard, les messes ont été autorisées, mais avec une assis-
tance réduite. Et il a fallu se poser les questions de I’agencement
des sieges permettant de respecter les consignes d’éloignement
et de plafonnement du nombre de fidéles présents a chaque
c¢lébration.

On a pu percevoir la différence d’expérience physique pro-
duite — et donc de signification transmise —, dans les églises
ou seuls sont restés en place les siéges autorisés, et celles ou
ont été maintenus tous les siéges, y compris ceux qui étaient
interdits.

Dans le premier cas, on pouvait déambuler entre les chaises.
L’espace, sans allées imposées mais en agencement libre,
retrouvait sa puissance, sa fluidité et I’on pouvait aller vers son
frére librement. Dans le second cas, les interdits matérialisaient
dans la chair méme de 1’espace, 1’éloignement des fid¢les les
uns des autres. Dans le premier cas, la distance vide provoquait
de manicre naturelle, la mise en valeur de chaque personne
pour les autres avec pour conséquence, la constitution d’un lien
communautaire. En outre, cette disposition a permis le trés bel
envoi de ceux qui distribuaient la communion a chaque per-
sonne a sa place, a ’instar des apotres distribuant le pain lors
de I’événement de la multiplication des pains. Dans le second
cas, ’encombrement de I’espace matérialisait physiquement la
coupure entre les personnes présentes, qui apparaissaient alors
comme de simples individus, non « personnalisés ».

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 79 02/12/2021 14:25:48



80 LA MAISON-DIEU, 306

Cette expérience doit nous interroger trés fortement sur la
fagon dont nous aménageons les siéges des églises. Trop souvent
les responsables des lieux n’ont que deux impératifs : assoir le
maximum de personnes et permettre que le « podium » soit vu.
Rien de plus. Il est temps de se demander si ces deux obsessions
qui relévent davantage de I’exploitant d’une salle de spectacle
— cherchant a « rentabiliser » I’espace dont il dispose en y ins-
tallant le maximum de places assises — que d’une pensée sur la
signification de 1’assemblée liturgique, ne devraient pas se conju-
guer avec celle de la mise en relation joyeuse entre tous ceux,
prétres et fidéles, qui célébrent 1’eucharistie. Alors on pourra
chanter a I’instar du psalmiste dans le psaume 121 : « Quelle
joie quand on m’a dit : nous irons & la maison du Seigneur ! »

Regard sur I’avenir

Quelle joie quand de nouveau, nous pourrons dans quelques
semaines, dans quelques mois, aller librement dans les églises
nous retrouver proches, comme des fréres, retrouver nos fréres
prétres pour célébrer avec eux la messe. Et enfin, faire corps.
Voir les visages de nos fréres, sans masques, entendre résonner
les chants dans le volume commun de 1’église, se toucher pour
se donner la paix...

Quelle féte ce sera dans tout le pays! Ce sera comme
lorsqu’une famille se réunit aprés avoir été dispersée sur toute
la terre. Alors on appréte la maison pour I’accueil de la com-
munauté familiale, on installe le salon pour s’écouter les uns les
autres, on dresse les si¢ges autour de la table pour le banquet
de féte. Ainsi en sera-t-il dans les églises lorsque nous sorti-
rons de nos maisons pour y converger. Nous allons pouvoir y
composer 1’espace de la joie.

Car nous allons ressentir profondément la joie des retrouvailles,
la joie que I'on éprouve lorsque qu’il y a adéquation entre nos
aspirations et ce que I’on vit. Mais cette joie de I’événement des
retrouvailles pourrait bien signifier, si nous le voulons, le début
d’un renouveau liturgique, un renouveau missionnaire, qui montre
au monde ce qui constitue son avenir : la joie du Christ qui dit au
Pére « garde-les unis dans ton nom pour qu’ils soient uns, comme
nous-mémes [...]. Je parle ainsi, dans le monde, pour qu’ils aient
en eux ma joie, et qu’ils en soient comblés. » (Jn 17, 11.13)

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 80 02/12/2021 14:25:48



LA LITURGIE AU MIROIR DE LA CRISE : L’ESPACE REEL 81

Nous serons comme ces captifs que le Seigneur ramena a Sion,
nous vivrons comme un réve, et 1’on pourra dire en nous voyant :
« Quelles merveilles le Seigneur fit pour nous : nous étions en
grande féte. » (Ps 125, 3)

Est-ce que ceux qui n’ont pas notre foi vont vraiment se
dire : «ils paraissent étre en grande féte » ? Qu’est-ce qu’un
espace de féte, de joie fraternelle ? C’est un espace fait a la fois
pour la rencontre et pour I’expression corporelle de la joie. Un
espace ou I’on peut se voir pour s’aimer, et en méme temps ou
I’on peut regarder ensemble dans la méme direction. Il est donc
a la fois un espace du mouvement et un espace de contempla-
tion joyeuse.

Nous avons vécu en exil dans nos maisons dans la ferveur
avec le Christ, nous avons prié¢ ensemble, nous avons communié
dans le méme Esprit malgré les distances qui nous séparaient.
Et nos églises étaient vides. Le corps du Christ que nous for-
mons était invisible, caché, comme au tombeau. Lorsque nous
retrouverons ces églises, elles seront comme la manifestation
du Corps ressuscité puisque nous ne formons qu’un seul corps
avec le Ressuscité. Et nous devrons donc les transfigurer, ces
églises, pour que ce corps soit manifesté. Un manifeste, par la
joie, d'une méme ferveur fraternelle.

Pour une telle féte, il nous faudra sortir nos églises des
orni¢res de nos habitudes : en finir avec ces files de chaises
interminables emprisonnant le peuple, avec ce spectacle lointain
qui se déroule sur un podium inaccessible, isolant les prétres
— reclus derriére I’autel — des spectateurs assistant a la messe
comme on regarde la télévision. Le « spectacle » est dans la
salle car c’est en fait un événement total rassemblant fideles
et prétres. Cela signifie qu’il convient, en chaque lieu, de se
poser la question de la fagon dont on peut s’y asseoir pendant
le temps de la Parole ou pour prier en silence, mais aussi de la
maniere dont on peut s’y tenir debout pendant tout le reste des
c¢lébrations eucharistiques. Et si les chaises étaient réservées
aux personnes qui en ont le plus besoin ? Et si en certains lieux,
les personnes valides s’asseyaient par terre ? Et si on mettait a
disposition de simples pliants ? Lorsque on venait écouter Jésus
au bord du lac, apportait-on des chaises ?

Alors on pourrait voir chaque église transformée, devenir
nouvelle et missionnaire ; devenir une église maison du peuple

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 81 02/12/2021 14:25:48



82 LA MAISON-DIEU, 306

en féte, réuni autour du Christ. Un peuple en communion pour
écouter la Parole et chanter les psaumes ; un peuple en mou-
vement, se réunissant debout autour des autels pour s’offrir au
Pére ; un peuple qui, nourri du corps et du sang du Christ, serait
vraiment rassemblé par I’Esprit saint en un seul corps, comme
I’Eglise le demande par la voix du prétre dans la plupart des
priéres eucharistiques. Chaque baptisé est prétre, prophéte, et
roi. Et comme prétre il se doit d’appréter la maison pour la féte.

En chaque ville, en chaque paroisse, chaque communauté
peut dés maintenant commencer a réfléchir a son projet pour
appréter la maison en vue de cette féte des retrouvailles qui
désormais ne finira jamais, telle une anticipation de la Jéru-
salem céleste.

Organiser 1’espace pour qu’il soit accordé a ce qui s’y passe,
conduisant ainsi ceux qui I’habitent a vivre pleinement ces
significations, est un travail long et exigeant. On n’invente pas
I’espace d’une église en quelques minutes et sur quelques intui-
tions. L’espace ajusté est spécifique a telle église et a telle com-
munauté. Il n’existe pas d’aménagement générique d’espace
pour la liturgie eucharistique, pas plus qu’il n’existe d’amé-
nagement générique d’une habitation. Il faut donc en chaque
lieu travailler, explorer des configurations inconnues, s’extraire
de la routine rassurante. Il est vrai que dans cette période de
catastrophes permanentes, ou les peurs se juxtaposent — peur du
déréglement de la planéte, de la maladie, de perdre les moyens
de vivre — tous sont fatigués et pourraient succomber a la ten-
tation du repli sur un univers stable.

C’est pourtant en ces moments qu’il faut aller plus loin,
exercer la libert¢é donnée par Dieu pour le chercher en travaillant
I’espace. En déclarant I’année 2021 année saint Joseph, le pape
Frangois n’écrivait-il pas : « le travail est participation a I’ceuvre
du salut, occasion pour hater ’avénement du Royaume [...] La
personne qui travaille collabore avec Dieu lui-méme et devient
un peu créatrice du monde qui nous entoure » ?

En projetant ainsi [’espace nouveau des églises, nous pour-
rons dire avec le premier pape : « Aussi vous exultez de joie,
méme s’il faut que vous soyez affligés, pour un peu de temps
encore, par toutes sortes d’épreuves. » (1 P 1, 6)

Jean-Marie DUTHILLEUL

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 82 02/12/2021 14:25:48



LA LITURGIE AU MIROIR DE LA CRISE : L’ESPACE REEL 83

Résumé

Explorant la maniére avec laquelle le rapport a la liturgie a
été vécu durant la crise sanitaire, I’auteur — architecte de renom
et expert en aménagements liturgiques — propose sa réflexion
sur I’espace de célébration dans nos églises. En effet, les régles
sanitaires de confinement et de protections (masque, distancia-
tion, etc.) nous ont fait prendre conscience de la réalité des
relations dont nous avons besoin, tant dans nos villes que dans
nos communautés chrétiennes. La multiplication des retrans-
missions en vidéo n’a fait que renforcer I’idée déja bien ancrée
d’une messe réduite a un spectacle qu’on regarde, auquel on
assiste, et dont témoignent malheureusement nombre d’aména-
gements de nos églises. La réduction du nombre de participants,
lors de célébrations ensuite autorisées, a montré lui-aussi aussi
ses limites et souligné le manque de réflexion théologique sur
la réalité de I’assemblée liturgique constituée comme corps du
Christ, unie a Iui et en lui. Le retour a une situation plus nor-
male devrait étre — selon ’auteur — ’occasion a saisir pour
réfléchir a frais nouveaux sur I’aménagement de nos églises,
pour en faire un lieu de féte et de joie autour du Ressuscité.
Eviter le podium de spectacle et les alignements de chaises qui
emprisonnent les fidéles — les empéchant de faire corps — et
s’engager dans de nouvelles configurations ajustées a la liturgie
de I’Eglise au lieu et a la communauté, demandent un réel tra-
vail. C’est a ce prix que ’expérience vécue durant cette crise
sanitaire portera des fruits.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 83 02/12/2021 14:25:48



379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 84 02/12/2021 14:25:48



La Maison-Dieu 306, 2021/4, 85-98
Régis BOMPERIN

LA LITURGIE, UN ITINERAIRE

ESSAI DE RELECTURE D’UNE EXPERIENCE
DIOCESAINE EN TEMPS DE CRISE SANITAIRE

Pour appréhender la force de résistance que constitue notre
liturgie dans un temps de crise comme celui de la pandémie
que nous avons vécu, il m’a été donné I’intitulé suivant : « La
liturgie, un itinéraire ». Nous tacherons de 1’énoncer d’abord,
dans une premiere partie, a partir de la question « Qui parcourt
I’itinéraire ? ». Dans une seconde partie, je tenterai d’expliciter
d’ou part ce chemin et ou il conduit : « Quel chemin ? ». Je
développerai alors comment la liturgie nous situe dans I’attente
eschatologique, en s’attachant aux commencements pour nous
conduire a la fin des temps.

Qui parcourt l’itinéraire ?

Un itinéraire n’a pour seul objet d’étre parcouru. Qui le par-
court ? Tout comme un chemin appelle des voyageurs, celui qui
se presente comme le chemin (Jn 14, 6) sollicite des disciples.
La vie liturgique pour sa part est eplphame de cet itinéraire que
’Eglise dispose en méme temps qu’elle s’y trouve engagée et
précédée. Elle organise ainsi le brassage que I’Esprit du Dieu
vivant suscite et agrége au corps glorieux du Christ.

Régis BOMPERIN est prétre du diocése d’Angers, enseignant a la
faculté de théologie de I’Université catholique de I’Ouest dont il est
aussi aumonier. 1l est également curé de la paroisse Saint-Joseph et
responsable de la pastorale liturgique et sacramentelle de son diocese.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 85 02/12/2021 14:25:48



86 LA MAISON-DIEU, 306

Des postures originales et leur biais

La crise sanitaire m’a placé — comme responsable diocésain
de pastorale liturgique et sacramentelle — dans une situation
de dialogue intense avec 1’évéque et avec plusieurs confreres
prétres. Il s’agissait de chercher a servir, selon nos missions
et pour notre part, la charité pastorale du Christ afin qu’elle
continue d’étre dispensée a un peuple dispersé. Il fallait envi-
sager des mises en ceuvre, sur des critéres sirs, tout en étant
en capacité d’en assumer les limites et les biais. Je me trouvais
ainsi témoin de surprises, de questionnements, de paralysies,
d’audaces mais aussi de fausses bonnes idées, de générosités
qui pouvaient mal tourner. Il s’agissait alors de discerner sui-
vant les diverses situations qui s’offraient a nous. En voici une
typologie instinctive, exagérée et non exhaustive :

* Ceux qui baissaient le rideau en attendant des jours meil-
leurs, laissant chacun se raccrocher a son poste de radio, a
la télévision catholique, a sa revue qui permet de suivre la
messe... qui n’avait pas lieu. Ceux-la passaient en « pilo-
tage automatique ».

* Ceux qui en venaient a rendre leurs paroissiens dépendant
de leur piété personnelle. Ils n’étaient alors ni devant, ni au
milieu ni méme derricre le troupeau... mais derriere un écran
a sens unique. Ils se trouvaient dans une posture qu’une
théologie de I’alliance, une ecclésiologie de communion, ou
une « participatio actuosa » ont du mal a habiter de maniére
satisfaisante. Ceux-la prenaient éventuellement le risque de
finir dans un bétisier mais aussi, plus positivement, pouvaient
contribuer a des conversions de personnes soit situées pres
de chez eux, soit plus lointaines a travers leur adresse I.P.

e Ceux qui cherchaient des solutions satisfaisantes avec
I’aide des responsables paroissiaux. Ils mettaient en
place des propositions, via une ligne éditoriale choisie
et assumée, sans nécessairement offrir de visage exclusif
a une caméra, sans exclure non plus de donner a voir et
d’inviter a se joindre a « quelque chose ». Ceux-la ris-
quaient de se fatiguer, de ne pas faire le poids en nombre
de vues sur Youtube'. Ils risquaient des tensions entre

1. Marque déposée.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 86 02/12/2021 14:25:48



LA LITURGIE, UN ITINERAIRE 87

eux, des débats vifs, mais aussi 1’enrichissement d’une
collaboration inouie.

* Ceux, enfin, qui développérent, lors du second confi-
nement moins restrictif, les possibilités de communion
sacramentelle. Avec le risque, soit d’aller vers une
« uberisation » de la communion eucharistique, soit de
transformer la procession de communion habituelle du
dimanche en file d’attente devant le tabernacle... lieu
du Seigneur confiné. Les uns refusaient d’ouvrir ces pos-
sibilités, d’autres les présentaient de maniére exclusive et
certains les indiquaient parmi plusieurs modalités.

Ces options — et toutes les nuances que 1’on peut ajouter —
pouvaient étre mises en ceuvre ad experimentum, telles quelles
ou dans une sorte de version dégradée.

La situation inédite s’appuyait sur I’outil numérique qui rend
compte aussi bien du particulier que de 'universel, dans une
neutralité¢ feinte. Ce dernier offre, en effet, le méme espace
au charismatique comme a I’institutionnel, reléguant au second
plan le mandat et la légitimité.

Ceux qui batissaient, malgré tout, un itinéraire — ou le pont de
fortune par-dessus les vagues épidémiques — ont surtout pensé
a Pactivité liturgique de I’Eglise. Ainsi, le choix s’est porté
quasi exclusivement sur la dimension sacerdotale de I’existence
chrétienne, avec le risque d’abandonner la dimension propheé-
tique aux réseaux sociaux et de circonscrire la dimension royale
(diaconale) aux courses faites pour le voisin. Cela n’est guére
étonnant car nous avons vivement conscience qu’en de nom-
breux lieux, les dimensions « royales » et « prophétiques » de
I’existence chrétienne sont déja trés sécularisées et individua-
lisées. Malgré cela, il faut rendre grace pour tant d’actions et
de paroles caritatives pos€es par des communautés ad extra
comme ad intra. Par ailleurs, il faut aussi reconnaitre que les
restrictions des libertés mettaient plus particuliérement en dif-
ficulté la vie liturgique.

S’il y a bien un itinéraire, et pour prendre une image, nous
sommes passés de la carte routiére au GPS ! Ce n’est pas qu’un
saut technique, c’est une posture différente, une autre facon de
conduire, d’étre guid¢, de penser un rythme c’est une somme
d’ 1nterdependances inattendues, de biais non envisagés. Pour

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 87 02/12/2021 14:25:49



88 LA MAISON-DIEU, 306

éviter les voies sans issues (ou s’en dégager) il faut prendre
un peu de hauteur, regarder plus largement et peut étre plus
posément avec 1’outillage disponible. Parmi ces recours, il y les
services diocésains de pastorale liturgique et sacramentelle, qui
ont pu apparaitre comme des sortes de « bison futé » !

La pertinence de [’office de liturgie

Rendre compte de nos choix, les fonder, les questionner, les
confronter aux Notes doctrinales et pastorales des rituels, était
et demeure un service précieux que peuvent rendre les offices
de liturgie de nos diocéses. Cette relecture ne sera possible et
fructueuse que si elle se fait en lien avec un certain habitus de
la vie du presbyterium.

Avec la longue histoire de I’Eglise, nous ne sommes pas sans
ressources théologiques, liturgiques et spirituelles. Cependant,
ce que nous vivions, gérions, et célébrions parfois, de maniére
exceptionnelle, est devenu durant cette crise non pas la norme
mais 1’unique modalité. Un peu comme les malades qui sont
empéchés de participer a un rassemblement, de rencontrer un
prétre, ou de faire du bien auprés d’autres, etc.

Pendant de longues semaines, dans les dialogues avec les
confréres par téléphone, dans la recherche et la construction des
propositions, la politique diocésaine recommandait :

— « Vous étes confiné seul : joignez-vous a telle radio,
a telle ressource » (et nous avions fait le choix de cer-
taines retransmissions ou d’orienter vers des propositions
précises, avec une certaine assise institutionnelle, dont
certains « directs »).

— « Vous étes confinés a plusieurs : autant que possible célé-
brez ensemble. » Pour cela nous avons disposé des res-
sources simples sur le site du diocése (sans vidéo), qui
respectent 1’éventuelle pudeur sur les questions rehgleuses
des ressources qui n’exigeaient pas de longues prépara-
tions ou un mode d’emploi sophistiqué. Le point d’atten-
tion était simple : étre rattaché a d’autres; trouver une
modalité pour percevoir le lien dans la priére. Souvent au
titre de la célébration proposée était accol¢ le sous-titre :
« célébrer chez soi en communion avec 1’Eglise ».

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 88 02/12/2021 14:25:49



LA LITURGIE, UN ITINERAIRE 89

Iy a eu aussi la priére présidée par le Pape place Saint-Pierre
pour la féte de I’ Annonciation, et dans une moindre mesure, la
proposition du 8 décembre. Au niveau diocésain, nous avions
pris 'option d’une retransmission en direct de la messe chris-
male — choix qui n’a pas été simple — et de la messe du jour de
Paques. Il y a eu d’autres retransmissions de messes en direct
mais qui n’ont pas €té¢ proposées aux diocésains avec la méme
insistance. C’¢était une fagon de se maintenir dans un équi-
libre entre communauté diocésaine et communauté locale, une
maniere de ne pas empécher les initiatives paroissiales 1égitimes
mais aussi de soutenir ceux qui étaient passés en « pilotage
automatique ». Pour les dimanches et les jours de la semaine
sainte, les propositions diocésaines contenaient un temps spé-
cifique de célébration chez soi mais aussi une priére de béné-
diction avant les repas du dimanche et une bréve proposition
pour un autre moment de pri¢re. Le lectionnaire dominical, la
liturgie des Heures et des ¢léments du Missel romain furent les
principales sources. Nous avions fait enregistrer par des per-
sonnes depuis chez elles quelques chants avec un piano ou une
guitare ; des voix du diocése que certains pouvaient reconnaitre,
devenaient comme une invitation a y joindre la sienne. Il n’était
pas nécessaire d’activer le bouton lecture ; ceux qui le sou-
haitaient pouvaient aussi chanter... seuls. Ces fichiers audios
évitaient les sites de vidéos, avec leurs pubs, les enchainements
sur d’autres vidéos et toutes les images de clips ou de montages
qui viennent parasiter ou empécher tout recueillement ou qui
obligent a changer de « page », faisant alors courir le risque
de nous extraire de 1’espace de célébration. La présentation en
ligne s’accompagnait d’un visuel simple provenant du patri-
moine diocésain ou d’éléments que chacun pouvait trouver chez
lui. Il n’était pas nécessaire d’imprimer des pages pour prier et
habiter la célébration proposée.

Il faut reconnaitre que dans de nombreuses familles ou colo-
cations, le choix fut de mettre 1’ordinateur au milicu du coin-
priere (avec une croix d’un c6té, une bougie de 1’autre et la
Bible ou un « missel » si possible) et de se joindre a la priére,
soit en silence dans le canapé, soit par des postures, des paroles
et des chants. Il y a aussi eu des cheminements dans la facon
d’investir les modalités proposées. L’ingéniosité pastorale, la
persévérance de ceux qui continuaient de batir et de déployer
I’itinéraire liturgique ont trouvé un écho essentiellement aupres

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 89 02/12/2021 14:25:49



90 LA MAISON-DIEU, 306

de ceux qui étaient disposés a les accueillir. Pour reprendre
I’image de la circulation, non seulement nous sommes pass€s
de la carte au GPS, mais nous avons aussi per¢u que les uns
avaient le permis de conduire sans pour autant 1’utiliser, que
d’autres s’improvisaient trés bien « conducteur du dimanche »
et enfin que beaucoup voulaient bien monter a bord si un
tiers conduisait ! Une partie de nos propositions relevait de la
conduite accompagnée. Combien n’ont pas cliqué sur le site
de leur paroisse ou du diocése ? Combien le site du Service
national de la pastorale liturgique et sacramentelle (SNPLS)
a-t-il connu de consultations ? Certes, quelques-uns ont décou-
vert des propositions en ligne (textes, vidéos, sons) ou a la
radio, mais combien n’ayant pas d’abonnement a une revue,
pas d’internet et pas forcément 1’idée de chercher, ont vécu
une terrible aridité ? Font-ils partie de ce pourcentage — loin
d’étre insignifiant — dont on constate qu’il ne semble plus 1a le
dimanche ou pas encore de retour... avec ’aveu terrible — sur-
tout en ville — que nous n’arrivons pas toujours a mettre un
visage ou un nom sur une large part de ces absents, ceux que
la crise a mis... sur I’aire de repos.

Alors, qui parcourt l’itinéraire ?

La réalité quasi non-énoncée, la personne non-présentée et qui
est apparue a la fois comme la merveille et dans le plus grand
flou... c’est I’Eglise. Le long détour descriptif qui précéde nous
permet de sentir celle qui est 1a dans ces balbutiements, et qui est
aussi éprouvée. Lorsque nous parlons d’itinéraire, c’est elle que
nous nommons implicitement : I’Eglise du Christ. Cette Eglise
que Louis-Marie Chauvet présente comme un « pré-texte” » au
sens d’une réalité qui précede et supporte, d’une présence en
filigrane, opérante avant d’étre expliquée voir méme désignée.

L’Eglise est-elle d’abord un corps qui encadre et régule ou
bien un corps qui engendre ? Loin de s’opposer, ces deux pos-
tures participent d’une méme réalité, mais il y a nécessité d’un
discernement. Pour autant, lorsqu’on privilégie la grace qui
advient plutdt que I’organisation de pouvoirs, la pensée ecclé-
siologique s’en trouve élargie, et 1’articulation entre sacerdoce
ministériel et sacerdoce commun est rendue plus dynamique.

2. Louis-Marie CHAUVET, Symbole et sacrement. Paris, Ed. du Cerf,
« Cogitation Fidei », 1987, p. 168.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 90 02/12/2021 14:25:49



LA LITURGIE, UN ITINERAIRE 91

Il y a peut-étre un « corps » a « discerner » pour reprendre les
mots de lapotre Paul dans la lettre aux Corinthiens®. Il y a
sans doute a mieux comprendre lequlpage des apotres dans
la barque avec Jésus (Mc 4, 35s5) et a consentir a sa Parole
pour mieux faire face a la tempéte®. La réalité théandrique
de ’Eglise ne se percoit bien que de maniére mystagogique.
N’est-il pas intéressant de remarquer que, lorsque I’Eglise est
empéchée d’étre visiblement ’ecclesia, elle est — d’une certaine
manicre — empéchée de poser une partie des gestes visibles par
lesquels I’Invisible nous fagconne au sein d’un méme corps ?
N’est-elle pas ce corps vivant qui cherche a proposer d’une
manicre accessible les moyens de 1’unité avec Dieu et de I'unité
du genre humain ? L’Eglise ne se découvre-t-elle pas elle-méme
comme cette embarcation précaire et par la méme ne peut-clle
pas servir le monde ? La prise de parole de Frangois adressée
aux croyants depuis la place Saint-Pierre peut se décliner dans
Iencyclique’ « Tous fréres » !

La considération de ce qui constitue 1’Eglise du Christ et
une perception large de la sacramentalité sont, selon nous, ce
qui constitue la clé d’une juste posture et d’une saine fagon
d’habiter les contingences, de chercher et vérifier paisiblement
une large part de nos dispositifs, de comprendre positivement
toute la réglementation qui s’est mise en place et de proposer
des liturgies diocésaines, paroissiales, a domicile — sans oublier
les familles spirituelles qui ont leurs propres ressources. Il ne
s’agissait pas de proposer des fiches (qui parfois ressemblaient
a de véritables encyclopédies !) a des personnes « incapables
de prier » mais de les offrir a un corps empéché de se réunir.

En ces quelques mots, et dans la facon de les poser, aussi
surprenant que cela puisse paraitre, il nous semble, que la
crise sanitaire conforte 1’Eglise catholique dans sa perception
d’elle-méme et de ce que la liturgie est a juste titre « consi-
dérée comme I’exercice de la fonction sacerdotale de Jésus
Christ, exercice en lequel le culte public intégral est exercé par
le Corps mystique de Jésus-Christ, ¢’est a dire par le Chef et

3. 1Co 11, 29.

4. Cf. Pape FrANCoOIS, discours du 27 mars 2020.

5. Pape Frangois, Encyclique Fratelli tutti. Sur la fraternité et I'amitié
sociale, Bayard Editions — Mame — Ed. du Cerf, « Documents d’Eglise »,
2020.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 91 02/12/2021 14:25:49



92 LA MAISON-DIEU, 306

par ses membres®. » La liturgie est un itinéraire, parcouru par
les disciples-missionnaires. Il s’agissait, dans la mesure du pos-
sible, d’ceuvrer pour que nos liturgies participent de la liturgie
pérégrinante de I’Eglise méme si celle-ci pouvait apparaitre
imparfaite (au sens de non totalement deployee) a I'image de
la liturgie vécue en famille, Eglise domestique, ou s’exprime un
lien de participation bien que toutes les composantes de I’Eglise
ne s’y trouvent pas. La recherche, les essais, les mises en ceuvre
liturgiques, contribuent a découvrir cet implicite de I’Eglise. Ce
que nous vivons, décrivons et questionnons de la liturgie en
temps de crise met a jour le pré-texte qu’est I’Eglise, un peu
comme Sacrosanctum concilium 2 pose I’ensemble des jalons
de ce qu’énoncera Lumen gentium 1 sur I’Eglise.

L’itinéraire liturgique a pour sujet le « nous » ecclésial en
lequel chacun se glisse et en lequel chacun parvient a lui-méme.
Puisqu’il y a un itinéraire c’est qu’il y a certes des voyageurs,
mais il y a aussi un déplacement...

Quel chemin ?

« Déja la et pas encore »

De 1a ou nous sommes, a la ou il nous précéde ! L’itinéraire
vers la gloire se vit par la grace de I’Esprit Saint et par les sacre-
ments afin de nous conduire au Christ qui nous précéde dans
la gloire et qui si¢ge aupres du Pére. C’est donc appelés vers la
fin que nous découvrons en nos existences un commencement
et, certainement, des commencements. C’est en vue de la vic-
toire que nous courrons. « Si je cours ce n’est pas sans fixer
le but’ » écrit 1’apdtre Paul. Nous sommes tendus vers la fin,
confessant la victoire du Christ et nous y ajustant, la déployant
en nous par grace. Ce « déja la et pas encore », propre a la
condition chrétienne, contribue a ce que I’Eglise — dans sa
liturgie — semble trés préoccupée des commencements.

La vive conscience eschatologique est-elle, cependant, si
présente a la perception du peuple de Dieu ? La liturgie est
une expérience, certes, de participation a 1I’ceuvre de Dieu, mais

6. Sacrosanctum concilium 7.
7. 1 Co 9, 26a.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 92 02/12/2021 14:25:49



LA LITURGIE, UN ITINERAIRE 93

aussi un avant-gout, les arrhes d’un Royaume qui n’est pas
encore achevé. Pour reprendre Edward Schillebeeckx, « la vie
chrétienne est un Avent, une attente, une marche au-devant, non
encore la pleine rencontre. Le christianisme est la religion du
Maranatha® ». Cette réalité est peut-étre la source d’une frustra-
tion, une clé pour comprendre le désir assez régulier d’en faire
toujours plus dans le déploiement liturgique. Et cette incomplé-
tude, beaucoup 1’ont pergue plus fortement encore, depuis leur
lieu confiné, et tout particulierement dans I’absence de partici-
pation a la célébration des sacrements.

La difficile incomplétude

Ne vivons-nous pas les liturgies comme si le don total et le
déploiement du tout devaient &tre concomitants ? N’est-ce pas
ainsi qu’il faut entendre certaines modes, par exemple dans la
célébration de la confirmation, du mariage ou de I’ordre, ou
nous assistons a des demandes qui parviendraient presque a
éclipser la solennité de la veillée pascale ? On veut ajouter,
compléter, remplir, plus que déployer. Nos liturgies post-
confinement avec leur lot de restrictions et de prudence nous
aident peut-étre a revisiter la « noble simplicité » dont parle le
Concile’. C’est dans la célébration des funérailles que cela est
peut-étre le plus sensible. Je formule I’hypotheése que les cir-
constances participent au fait que la dimension eschatologique
est moins « masquée » par la dimension d’hommage au défunt
si souvent prégnante.

N’avons-nous pas assisté ces derniéres années a une infla-
tion de la liturgie du mariage ? Ainsi, il devient-il courant chez
les plus fervents, de solliciter par un chant avant 1’échange des
consentements, une invocation explicite a 1’Esprit Saint. On
y constate aussi I’introduction d’une litanie des saints et par-
fois celle d’un ou deux chants d’action de grace qui viennent
s’ajouter au processionnal de communion. C’est aussi le cas a
des ordinations. Il n’est pas rare qu’une hymne a un saint et un
chant d’envoi viennent clore la célébration... pour éviter que
I’on reste sur sa faim, pour laisser envisager que tout a été fait,
avec le risque de laisser penser qu’il n’y a plus rien a attendre

8. Edward SCHILLEBEECKX, Le Christ sacrement de la rencontre de Dieu,
Paris, Ed. du Cerf, « Lex Orandi » 31, p. 52.
9. Sacrosanctum concilium 34.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 93 02/12/2021 14:25:49



94 LA MAISON-DIEU, 306

ou espérer. La délicatesse du chant, de la musique et du silence
participe normalement de ce « déja 1a et pas encore », de cette
démarche pérégrinante. Cette dimension eschatologique de la
liturgie chrétienne ouvre la perspective et donne son relief a
notre existence de pelerin. L’habitation de I’espace liturgique et
de ses perspectives y contribuent. Malheureusement, en bien des
occasions la perspective de la gloire disparait au profit d’un écran
géant — qui remplit des espaces vides signifiants —, sur lequel
sont projetés des moments de liturgie pas toujours signifiants, tel
le lavabo, par exemple. Comment nos projections viennent-elles
garder et honorer 1’aspect non seulement illustratif mais iconique
et symbolique des images, des vitraux — cette matiére traversée
par la lumiére ? Comment nos liturgies en « visio », ou tout se
donne a voir, contribuent-elle a désigner, accueillir et désirer
I’invisible ? Tout montrer ne donne pas forcément a voir !

On voudrait, systématiquement, que la liturgie nous rassasie...
mais sommes-nous rassasiés de la méme facon au sens physique
et au sens métaphysique ? Quel est le statut du « plein » ? Rece-
voir la grace n’épuise pas la grace et n’encombre pas, mais
dispose a recevoir de nouveau et peut étre méme ... davantage.
La liturgie ne contribue-t-elle pas a creuser en nous le désir ?

Que nous soyons privés de rassemblements ou qu’ils soient
autorisés, il y a un sentiment d’incomplétude, une sorte de
manque douloureux. La fin de nos liturgies, si I’on se fie aux
livres liturgiques, est peu déployée et I’on voit, en de nombreux
lieux, s’ajouter quelques propositions. Certaines revues litur-
giques abondent désormais en chants d’envoi. Comme si nos
liturgies semblaient ne pas répondre au désir de tout avoir. Elles
nous semblent davantage préoccupées des commencements (et
moins de la fin), d’initier, de continuer plutét que de clore.
Aussi, je formule la proposition que la liturgie et les sacrements
ne constituent pas tant une « force de résistance » (notamment
en temps de crise) qu’une potentialité de résilience. Observons
dans un rapide sondage comment nos livres liturgiques semblent
peu préoccupés de la fin mais réellement soucieux des débuts.

Les commencements

* Le baptéme des petits enfants, s’il a un accueil déployé,
comporte une entrée solennelle (par 1’ouverture de la

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 94 02/12/2021 14:25:49



LA LITURGIE, UN ITINERAIRE 95

porte) au nom de ’entrée de I’enfant dans I’Eglise mais
aussi au nom d’une entrée pour avoir part a la vie éter-
nelle. Le rituel ne propose pas de lieu spécifique pour la
fin de la célébration ; on s’arréte a ’autel... méme si dans
la pratique on va souvent jusqu’a la statue de la Vierge
(ainsi que I’évoque le rituel, selon les coutumes locales).
Pour étre plus exact, I’itinéraire liturgique nous conduit
jusqu’a I’autel. Faut-il raccompagner jusqu’a la porte ? Le
commencement est sans fin, la fin de I’action liturgique
participe du commencement existentiel.

e L’initiation chrétienne des adultes donne lieu a un com-
mencement trés déployé, a une ritualisation abondante des
commencements et des étapes jusqu’au bain baptismal,
I’onction et le banquet eucharistique.

» L’expérience des jubilés a mis sous nos yeux des débuts
solennels. La célébration se déroule avec I’acte liturgique
d’ouverture d’une porte, par le franchissement d’un seuil,
par Iaccessibilité a un espace transitionnel. A I’issue d’un
jubilé on rend grace, mais on ne ferme jamais publique-
ment et liturgiquement la porte. Le jubilé de la miséri-
corde est terminé mais la miséricorde n’a pas fermé la
porte ! La fin liturgique d’un jubilé se présente comme
une louange et une exhortation a poursuivre ce qui a com-
mencé a se dérouler.

* Le rituel du mariage sollicite un accueil déployé. I1 est
vrai que le Rituel indique aussi de longues bénédictions
finales. Mais, si le ministre ordonné prend soin d’ac-
cueillir les fiancés a I’entrée de 1’église (avec une réelle
amplification), il ne lui est pas indiqué de raccompagner
les mariés ! Il reste avec le sacristain et le chantre pres
de I’autel a regarder les mariés partir unis.

* Le sacrement de la réconciliation dans ses mises en ceuvre
habituelles a plus de difficulté a déployer I’itinéraire qui
le constitue. Mais nous percevons bien qu’il manifeste sa
fructuosité dans une vie eucharistique (dont la communion
sacramentelle retrouvée participe au plus haut point). Cela
est vrai non seulement pour le pénitent réconcilié mais
aussi pour toute la sainte Eglise des pécheurs. Comme son
Seigneur, I’Eglise est préoccupée que se vive un nouveau
commencement.

e Le rituel des sacrements pour les malades, dispose de
diverses portes et offre des combinaisons multiples.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 95 02/12/2021 14:25:49



96 LA MAISON-DIEU, 306

e Le rituel des funérailles chrétiennes, en écho a celui du
baptéme, développe aussi cette entrée dans le batiment
qui par analogie fait désirer ’entrée dans le Royaume en
associant a la résurrection du Christ. Mais s’il y a du sens
a déposer le cercueil devant 1’autel, on pergoit bien que
la sortie réelle n’est pas vraiment par la porte... Elle est
la sortie pratique vers la prochaine station et on proces-
sionne avec le cercueil au nom de ce pelerinage vers le
lieu liturgique suivant. La sortie réelle, ne se trouve-t-elle
pas dans le vitrail au centre de 1’abside, vers cet orient
eschatologique ? On chemine bien dans cette direction en
étant associé aux sacrements de la Paque.

 La célébration de I’eucharistie a ceci d’étonnant qu’on met
qua31ment Vlngt cinq minutes, en semaine, avant d’arriver
i la communion sacramentelle et moins de cinq minutes
apres... on se retrouve dehors, a la superette ! Dans la
Présentation générale du Missel romain, les rites de
conclusion sont présents en un seul numéro : le 90. Pour
autant, la liturgie eucharistique nécessite dix-huit numéros
(72-89), celle de la liturgie de la Parole s’étend sur seize
numéros (55 a 71) et les rites initiaux neuf numéros (46
a 54). La procession d’entrée des ministres est indiquée,
mais les rites de conclusion prévoient I’envoi du peuple
puis le baiser de 1’autel.

 Dans le Cérémonial des eveques10 la sortie est indi-
quée. Elle ne semble avoir qu'une destination pratique :
« retournez la ou vous avez laissé les affaires ». On voit
se développer en certaines grandes occasions une proces-
sion de sortie dont la destination est en fait la place, le
parvis, le lieu public. La raison tient sans doute a la taille
de la sacristie, mais témoigne aussi du souci de conclure
la célébration de maniére belle et orchestrée — sur un lieu
public — ce qui d’apres les livres liturgiques ne se termine
pas vraiment.

Ce sentiment d’incomplétude qu’une société consumériste
éveille et satisfait, la liturgie semble ne pas vouloir le com-
bler. Sacrosanctum concilium 8 consonne fortement avec cette
existence pérégrinante vers la gloire, dans 1’incomplétude du
présent :

10. Cérémonial des évéques, Paris, Desclée/Mame, 1999, n® 170.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 96 02/12/2021 14:25:49



LA LITURGIE, UN ITINERAIRE 97

Dans la liturgie terrestre nous participons par un avant-goit a
cette liturgie céleste qui se célébre dans la sainte cité de Jéru-
salem a laquelle nous tendons comme des voyageurs, ou le Christ
siége a la droite de Dieu comme ministre du sanctuaire et vrai
tabernacle [...] nous chantons au Seigneur ’hymne de gloire [...]
nous attendons comme Sauveur notre Seigneur Jésus-Christ jusqu’a
ce que lui-méme se manifeste, lui qui est notre vie, et alors nous
serons manifestés avec lui dans la gloire.

Certes il y a une dispersion a vivre a la fin des célébrations
a I’issue des rites, mais on percoit qu’en fait, un jour il faudra
rester ensemble autour de I’autel. Tant que ce jour n’est pas
venu, on se disperse. Cet étre-ensemble de 1’Eglise, ce déja la
et pas encore des mysteres disent, rythment, et déploient cet
itinéraire. Selon les célébres mots de Grégoire de Nysse, nous
pourrions dire que cet itinéraire « ne s’arréte jamais d’aller de
commencement en commencement par des commencements qui
n’ont jamais de fin'' ».

Etant curé de paroisse, un petit récit conclusif permettra de
contenir en une phrase 1’ensemble du propos de cette contri-
bution. Pendant le premier confinement, on m’a signalé¢ une
dame qui allait féter ses cents ans. On me prie de lui écrire
une lettre ou une carte... tout en m’indiquant qu’elle ne voit...
plus bien. Je me suis demandé s’il n’y avait pas quelque
chose de plus adapté... il faut bien s’adapter ! On m’a suggéré
« téléphonez-lui... mais je vous préviens.... elle entend haut ! »
J’ai donc proposé d’aller la voir et de lui apporter la commu-
nion le jour de ses cent ans. Mon attestation dans une poche,
le rituel dans 1’autre, mon masque sur le visage et la custode
sur le cceur, je suis allé chez elle en visitation. Nous avons
suivi le rituel de la communion pour les malades (comme si
avoir 100 ans était une maladie). Avant de communier elle a
tenu a faire une mise au point : « Monsieur le curé, c’est trés
gentil de venir me voir, ¢ca me rapproche de la paroisse, mais
je tiens a vous dire que pour moi la communion ce n’est pas
une récompense, c’est le pain de la route. »

Régis BOMPERIN

11. GREGOIRE DE NYSSE, VIII° homélie sur le Cantique des cantiques
(PG 44, 941).

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 97 02/12/2021 14:25:49



98 LA MAISON-DIEU, 306

Résumé

De nombreuses initiatives ont été prises par les dioceses et les
paroisses pour pallier le manque de liturgie durant les confine-
ments liés a la pandémie du Covid 19. Relisant son expérience
de curé de paroisse et de responsable diocésain de pastorale
liturgique et sacramentelle, ’auteur tente d’analyser comment
elles ont permis a 1’Eglise de continuer son chemin. Elle a pu
ainsi se reconnaitre elle-méme comme corps, se reconnaitre en
chemin, avec ses faiblesses et ses difficultés, exercant la fonc-
tion sacerdotale du Christ par sa liturgie. Un chemin qui est
fait de commencements pour atteindre le Royaume achevé a la
fin des temps, dans la tension eschatologique inhérente a la vie
chrétienne. La crise vécue nous a peut-étre permis de mesurer
combien la liturgie, et I’Eglise elle-méme, étaient marquées par
leur propre incomplétude afin de nous conduire toujours davan-
tage a la vie éternelle, dans un Royaume — certes déja 1a — mais
pas encore achevé et vers lequel nous cheminons humblement.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 98 02/12/2021 14:25:49



La Maison-Dieu 306, 2021/4, 99-114
Paul Min-Taeg HAN

VIE COMMUNAUTAIRE
ET LITURGIE « DOMESTIQUE »
DE CHRETIENS PERSECUTES

LEXEMPLE DE LA COREE DU SUD

Chers professeurs, chers amis, je suis trés honoré d’étre invité
a ce colloque comme intervenant. Je me sens plutdt comme
un témoin, témoin en tant qu’ancien étudiant du Theologicum,
et témoin en tant que théologien appartenant a cette commu-
nauté de chercheurs qui rendent un grand service a 1’Eglise
universelle.

Je dirai tout d’abord qu’il est trés intéressant pour moi de
voir les theologlens frangais s’intéresser, en ce temps de la crise
pandémique, a I’histoire de 1’Eglise de Corée, a la fagon dont
les chrétiens coréens ont mené leur vie de foi durant les persé-
cutions. L’intérét porte en particulier sur la vie communautaire
et la place de la liturgie dans leur pratique de foi. En effet, il
y a une ressemblance, quoiqu’en apparence, entre ces chrétiens
persécutés et nous qui vivons cette crise pandémique sans pré-
cédent. De part et d’autre, nous sommes tous empéchés de nous
rassembler publiquement pour célébrer la messe ou pour faire
des réunions.

En m’appuyant sur quelques travaux effectués par des his-
toriens de Corée, je vais essayer de répondre a cette question :
comment ces communautés ont-elles vécu le temps des per-
sécutions ? Je vais centrer mon propos sur la fagon dont ces
chrétiens ont mené leur vie de foi ainsi que la place que la

Paul Min-Taeg HAN est prétre diocésain, docteur de [’Institut catho-
lique de Paris. 1l est actuellement doyen et professeur de la faculté de
théologie de 1'Université catholique de Suwon (Corée du Sud). 1l a
publié La connaissance naturelle de Dieu chez Henri Bouillard, Cerf
« Cerf-Patrimoine », 2016, 504.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 99 02/12/2021 14:25:49



100 LA MAISON-DIEU, 306

liturgie y prenait. Avant cela, je vais vous présenter sous quel
angle j’aborde cette question, c’est-a-dire ma problématique,
qui se formulerait ainsi : comment la vie de la premiére Eglise
en Corée éclaire-t-elle la vie ecclésiale dans la crise pandé-
mique actuelle, juste au moment ou nous réfléchissons sur la
synodalité de I’Eglise ?

Liturgie au défi de la synodalité de ’Eglise

L’Université catholique de Suwon, ou je travaille comme
Doyen de la facult¢ de théologie, est en train de préparer un
colloque international sur la synodalité de I’Eglise qui aura lieu
en mai 2022 (qui fut reporté a cause de la pandémie), invitant
quelques spécialistes européens, en particulier les Péres Souletie
et Gagey. Et voici la problématique du colloque que nous avons
formulée ensemble :

Si la synodalité a toujours existé dans I’Eglise, car c’est sa
nature constitutive, le Pape Frangois en relance 1’urgence dans
le contexte de la modernité mondialisée. Le renouveau synodal
passe par I’Eglise locale et ses instances de gouvernement dont le
synode diocésain est un outil important qui demande une réflexion
théologico-pastorale en amont et en aval de sa célébration.

Le groupe du séminaire du second cycle que j’ai dirigé
le semestre dernier a abordé ce sujet avec intérét et passion.
Cependant, nous devions relever certains obstacles a la réali-
sation de la synodalité : séparation entre foi et vie, disjonction
entre sacerdoce baptismal et sacerdoce des clercs, attitude pas-
sive des laics, cléricalisme leur attribuant trés peu de role ou de
place, etc. Nos soucis rejoignaient bien la remarque suivante du
document de la Commission théologique internationale :

Il est donc nécessaire de surmonter les obstacles représentés par
le manque de formation et d’espaces reconnus ou les fideles laics
puissent s’exprimer et agir, ainsi que par une mentalité cléricale qui
court le risque de les tenir en marge de la vie ecclésiale’.

1. La synodalité dans la vie et dans la mission de I’Eglise, n. 73 : https://www.
vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti 20180302 _
sinodalita_fr.html (consulté le 25/10/2021).

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 100 02/12/2021 14:25:49



VIE COMMUNAUTAIRE ET LITURGIE « DOMESTIQUE »... 101

Aprés avoir abordé un certain nombre de concepts théolo-
giques sous-jacents a ce sujet, notre groupe s’est intéressé a
I’histoire de I’Eglise de Corée qui a connu un réle important des
laics dans sa fondation et dans son développement durant les
persécutions. Nous nous demandions comment la synodalité de
I’Eglise, ainsi que le sensus fidei et le sacerdoce baptismal des
laics, se réalisaient dans cette Eglise au temps des persécutions
qui ont duré presqu’un siecle, ou ils devaient mener leur vie
de foi sans prétre.

Nous ne pouvons traiter cette question sans considérer
la crise pandémique que nous sommes en train de traverser.
Cette crise, comme d’autres, révele la force de faire ressortir
les problemes qu1 existaient deja dans notre Eglise, et qui sont
longtemps restés insaisissables. Certains théologiens coréens,
a partir de la discussion liturgique sur la sacramentalité de
la « messe diffusée », relévent « le probléme de la vie de foi
trop centrée sur les sacrements et la liturgie », probléme li¢ a
une « pastorale qu1 fut quasiment paralysée durant la période
de confinement® ». Au lieu de suivre cet avis qui prononce un
jugement trop rapide sur la liturgie et la pastorale en Corée, je
verrai plutdt le probléme sous I’angle de la disjonction entre la
foi et la vie, qui y est sous-jacent. Ce probléme concerne aussi
la liturgie qui reste souvent isolée de la vie des laics sans y
pénétrer. Il s’agit bien de la relation entre la liturgie et la vie,
ou en termes classiques, entre lex orandi, lex credendi et lex
vivendi, qui s’avére urgente au miroir de la crise pandémique.

Dans ce questionnement, je me demande si le probléme ne
reléve pas d’un certain cléricalisme qui, marqué par la distinc-
tion rigide entre Eglise enseignante et Eglise enseignée, consi-
dere I’évangélisation dans la seule direction allant « d’en haut
vers le bas», en laissant ainsi les laics en marge de la vie
ecclésiale. Ici, on considére la vie concréete des laics comme un
«lieu de réalisation ou d’application » d’une vérité qui serait
preetabhe sans rapport intrinséque et concret avec leur vie. Or,
celle-ci n’est pas simplement un lieu d’ apphcatlon d’une vérité
qui s’imposerait d’en haut, mais le lieu méme ou I’Esprit Saint

2. Cf. Jeong HEE-WAN, « Faith in the Era of Corona Virus — From a Reli-
gious Sociological et Ecclesiological Perspective », On Church’s Diagnosis for
the Corona Virus Crisis and On Seeking the Pastoral Directions in the Post-
Corona Era, Documents recueillis pour le « 11° Academic Symposium of East
Asia Evangelization Center », East Asia Evangelization Center, 2020, p. 141.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 101 02/12/2021 14:25:49



102 LA MAISON-DIEU, 306

travaille avant méme 1’arrivée des missionnaires. Elle n’est pas
un simple objet & instruire ou a rectifier, mais le lieu de la
réponse de foi par les laics a I’égard de I’action divine. 1l faudra
donc, pour surmonter le probléme de la disjonction entre liturgie
et vie, renverser la direction qui allait « d’en haut vers le bas »,
pour aller « d’en bas vers le haut ». Il s’agira 1a de privilégier
la vie historique et concrete des laics, et d’y discerner ’action
de Dieu. On le verra, c’est ce que les prétres missionnaires ont
fait voir lors de leur visite pastorale durant les persécutions
en Corée. Dans cette perspective, je vous invite a revisiter les
communautés chrétiennes persécutées en Corée et les activités
pastorales des missionnaires durant un siécle de persécutions.

Breéve histoire de ’Eglise de Corée
au temps des persécutions

L’Eglise de Corée a vécu une longue période de persécutions,
dont on compte quatre grandes vagues : 1801, 1839, 1846 et
1866. Depuis le baptéme du premier chrétien coréen, Pierre
Yi Seung-hun, en 1784, jusqu’a la derniére grande persécution
en 1866 qui fit au moins huit mille martyrs, une vingtaine de
prétres missionnaires ont exercé leur ministére en Corée. L his-
toire de cette Eglise est marquée, comme ailleurs en particulier
en Asie, par les persécutions qui ont duré presque cent ans,
depuis sa fondation vers 1784 jusqu’au Traité sur [’établisse-
ment des relations diplomatiques entre la Corée et la France en
1886. Nous y voyons se succeder des persécutions sanglantes,
des tentatives d’introduire des missionnaires et des efforts de
rétablissement de I’ Eglise’.

L’Eglise de Corée est connue pour sa naissance originale :
elle a commencé par certains lettrés coréens sans missionnaires.

3. Pour cette histoire, je me suis référé principalement a cinq volumes, sur-
tout les trois premiers, de L histoire de I’Eglise de Corée, publiée en coréen
entre 2009 et 2014, par I’'Institut de recherche de lhlst01re de I’Eglise de
Corée (The Research Foundation of Korean Church History). On pourra
se référer entre autres a : MISSIONS ETRANGERES DE PARIS, Lumiére sur la
Corée. Les 103 martyrs, Paris, Fayard, 1984 ; THE RESEARCH FOUNDATION
OF KOREAN CHURCH HISTORY, Inside the Catholic Church of Korea, The
Research Foundation of Korean Church History, 2010 ; Gilles REITHINGER,
Vingt-Trois Saints pour [’Asie. Les martyrs des Missions etmngeres de Paris,
CLD Editions, 2010, p. 140-198.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 102 02/12/2021 14:25:49



VIE COMMUNAUTAIRE ET LITURGIE « DOMESTIQUE »... 103

Ce sont ces lettrés confucéens qui, au cours de leur études des
sciences occidentales transmises par la Chine, ont découvert la
foi chrétienne, et envoyé 1’un d’eux a Pékin pour se renseigner
davantage sur cette religion. C’est Pierre Yi Seung-hun qui fut
baptisé durant ce séjour a Pékin en 1784, et ce fut le premier
chrétien de Corée. Apres ce voyage important, qui lui a permis
d’apporter des livres chrétiens écrits en chinois, Pierre Yi bap-
tisa ses compagnons, et c’est ainsi que des rassemblements
proprement « chrétiens » ont commencé a avoir lieu.

Mais que fait-on quand il n’y a pas de prétre ? Ces néo-
phytes, ignorant complétement la tradition de I’Eglise, ont
eu I'idée d’élire « prétres » certains personnages importants
pour administrer les sacrements, systtme qu’on appelle une
« pseudo-hiérarchie ». Dix personnes, reconnues pour leur
piété, connaissance doctrinale et prestige moral, ont exercé
ainsi la célébration eucharistique, le sacrement de confirmation
et écouté les confessions. Ce systeme de pseudo-hiérarchie a
connu un grand « succes » : on comptait déja mille fideles en
1789. Mais peu aprés sa mise en ceuvre (entre automne 1786
et printemps 1787), il dut s’arréter lorsqu’un fidele dont le nom
est inconnu a pris conscience de I’illegitimite de cette pratique,
sachant que seul celui qui a regu le « caractére », marque spiri-
tuelle, lors de I’ordination sacerdotale, peut sanctifier le corps
du Christ, et qu’il n’est pas permis de modifier arbitrairement
les rituels. Ce groupe de néophytes a donc envoyé un délégue,
Paul Yun, pour transmettre une lettre officielle a 1’évéque
de Pékin, et Mgr Govéa leur a répondu par une lettre avec de
bréves consignes a suivre en [’absence de prétres. A partir de ce
moment-la, ces chrétiens privés de sacrements ont envoyé des
lettres pour demander d’envoyer des prétres pour la vie sacra-
mentelle. Cette communication fut aussi ’occasion pour ces
chrétiens coréens d’apprendre que 1I’Eglise catholique interdisait
strictement le culte des ancétres, ce qui était le premier motif
de la persécution dans ce pays marqué par le confucianisme.

La persécution de 1791 a marqué un brutal coup d’arrét a ce
premier développement de 1’Eglise naissante. Elle a une impor-
tance particuliére : causée par I’interdiction du culte des ancétres
(deux chrétiens ont refusé ce culte en brilant leur tablette ances-
trale et cela a choqué le monde confucéen), elle fut 1’occasion
pour les lettrés confucéens, qui constituaient le premier groupe
de chrétiens, de quitter I’Eglise, et ce sont des gens de classe

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 103 02/12/2021 14:25:49



104 LA MAISON-DIEU, 306

moyenne ou basse qui sont alors entrés dansrl’Eglise. Malgré
la persécution, I’équipe responsable de cette Eglise a continué
a envoyer des lettres demandant des missionnaires, et c’est le
P. Jacques Chu, prétre chinois, qui entra clandestinement dans
le pays, fin 1794. Il administra les sacrements aupres des fidéles
et rendit visite a quelques communautés en province. Il nomma
certains personnages importants comme catéchistes, qu’on appelle
Hoejang en coréen — qui signifie « responsable d’une organisa-
tion » — pour s’occuper de la vie des communautés, en particulier
de la catéchese et de la mission. Il encouragea également les per-
sonnes compétentes pour la traduction et la diffusion des livres
de catéchismes et de prieres. Il fonda enfin une organisation, le
Myeongdo-hoe, pour la systématisation de la mission : son travail
consistait a faire obtenir une connaissance solide de la doctrine
de I’Eglise, et la diffuser aux incroyants. Ses activités pastorales
entre fin 1794 et avril 1801 ont connu un grand succes : on comp-
tait dix mille chrétiens en 1800. Apres le martyre du P. Chu en
avril 1801, I’Eglise de Corée dut rester sans missionnaires pen-
dant longtemps, jusqu’a I’arrivée du P. Pacifique, un chinois, en
1834. Cette période restait trés aride pour les chrétiens. Mais elle
leur permettait aussi de se disperser dans le pays, en se regrou-
pant dans des villages entre chrétiens, que les missionnaires appe-
laient « chrétientés ». On comptait, parmi les fidéles, un trés petit
nombre d’aristocrates, mais beaucoup de gens de classe moyenne
et basse. La figure de cette Eglise avait bien changé.

Ensuite, le Pape Grégoire XVI créa en 1831 le vicariat aposto-
lique de Joseon (nom de la Corée a I’époque) a la demande des
chrétiens de Corée. C’est la société des MEP (Missions Etran-
geres de Paris) qui a décidé de se charger de ces fideles coréens,
et le P. Pierre Maubant, originaire de Vassy, fut le premier a
entrer dans ce pays en janvier 1836, Mgr Bruguiére, le premier
évéque, étant malheureusement décédé en route juste avant de
traverser la frontiére entre la Chine et la Corée. Le P. Maubant
saisit tout de suite la situation de I’Eglise : on comptait entre
six mille huit cents et neuf mille fideles. Il rendit visite a dix-sept
chrétientés pendant neuf mois, en donnant les sacrements. Le
P. Chastan et Mgr Imbert étant entrés respectivement dans le
pays en 1837, ces trois missionnaires ont commencé a rétablir
I’Eglise alors ruinée par des persécutions sanglantes et par 1’ab-
sence des prétres. Ils ont administré les sacrements, nommé les
« catéchistes », responsables des chrétientés, établi des regles de

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 104 02/12/2021 14:25:49



VIE COMMUNAUTAIRE ET LITURGIE « DOMESTIQUE »... 105

la vie de foi, et fortifié I’organisation de I’Eglise. Ces régles de la
vie de foi concernaient en particulier le baptéme, le mariage,
les funérailles, les rassemblements dominicaux et festifs, avec
une description précise de 1’organisation et la procédure des ras-
semblements. Grace a leurs activités pastorales, on comptait dix
mille chrétiens en 1839. Or, une persécution importante éclata
la méme année, bouleversant toute |’ Eghse et en provoquant de
nombreux martyrs, ces trois prétres missionnaires compris.

Les chrétiens durent attendre jusqu’a ce que le premier
prétre, André Kim, choisi et envoyé comme séminariste avec
deux autres garcons par le P. Maubant en 1836, soit rentré
dans le pays en 1845 avec Mgr Ferréol, évéque d’alors, et le
P. Daveluy, futur évéque. Apreés le martyre du P. André Kim
en 1846, le P. Thomas Choi, le deuxiéme prétre coréen formé
avec le P. André Kim, est rentré en 1849. Plusieurs autres sont
entrés successivement : Mgr Berneux et les Péres Petit-Nicolas
et Fourtier, en 1856, le P. Ferron, en 1857. Il convient de noter
qu’a coté des visites pastorales, ils eurent le temps, durant la
période de vacances en été, d’écrire et de publier des livres
de catéchisme et de priéres ainsi que des dictionnaires. Deux
imprimeries récemment construites favorisaient la publication
de ces livres et opuscules. Le P. Choi traduisit des livres de
priéres en coréen et inventa une nouvelle forme de catéchese,
a savoir les Lyrics catholiques, qui facilita la transmission de la
foi par voie orale. Durant cette période, les activités pastorales
de ces prétres furent trés fructueuses : on comptait quinze mille
deux cents fideles en 1857, et vingt-trois mille en 1865.

La derni¢re grande percussion éclata en 1866, provoquant
de nombreux martyrs. Cela étant, il fallut attendre dix ans :
les Péres Blanc et Deguette sont arrivés en 1876. La situation
avait bien changé. C’est le Traite entre la Corée et la France
en 1886 qui a certainement favorisé les activités pastorales des
prétres. On compta en 1894 le méme nombre des fideles que
vers ’année 1865.

Eléments essentiels de la vie
des communautés persécutées

Les travaux récemment effectués par les historiens de Corée

fournissent quelques éléments essentiels qui permettent d’iden-
tifier la vie des fidéles durant les périodes de persécutions.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 105 02/12/2021 14:25:49



106 LA MAISON-DIEU, 306

Villages chrétiens

La plupart des chrétiens ont vécu dans des villages chré-
tiens*, en « chrétientés ». En effet, les persécutions ont poussé
ces chrétiens survivants a se disperser dans les montagnes ou
dans des lieux déserts a couvert des autorités étatiques, et c’est
la que ces chrétiens se sont rassemblés pour continuer de vivre
la foi. Déja avec la persécution de 1791, un certain nombre de
chrétiens ont quitté leur pays, tout en laissant leur fortune et
leur famille, pour vivre plus librement la foi. Telle fut 1’ori-
gine des villages chrétiens. Mais c’est surtout la persécution
de 1801 qui donna aux chrétiens de se disperser dans tout le
pays. Parmi les chrétiens entrés dans ces villages, il y avait
non seulement les survivants des persécutions, mais aussi les
apostats revenus avec remords et un désir ardent de revivre la
foi, ainsi que ceux qui avaient été libérés de prison. Ainsi les
villages chrétiens étaient le lieu concret de la vie et de la foi
des chrétiens, leur permettant de continuer de mener une vie de
foi relativement libre.

Les lettres des missionnaires de 1’époque nous font décou-
vrir que la vie de ces chrétiens qui devaient vivre leur foi en
clandestinité était pauvre et instable. Les chrétiens devaient se
déplacer a couvert des gens qui les regardaient avec soupgon.
Ces expositions dangereuses et leurs déplacements fréquents les
ont empéchés de s’implanter dans des licux fixes. En outre, ils
ont di subir non seulement des persécutions sanglantes mais
aussi 1’oppression de la part de fonctionnaires corrompus. En
se déplagant, ils ne devaient pas laisser de trace, ni de nom. Ils
cultivaient des terrains défrichés ou des champs arides, plan-
taient le tabac ou cuisaient des poteries, céramiques et char-
bons. C’est surtout la vente de ces poteries qui leur a permis
de gagner leur vie. Ce métier avait I’avantage de permettre de
se déplacer librement d’un village a 1’autre et de recueillir les
nouvelles des chrétiens ou des membres perdus de la famille.
Quoique trés pauvres, ils savaient pratiquer des ceuvres carita-
tives : partage du bien, accueil des veuves, soin des orphelins,
etc. Ils gardaient un esprit communautaire : on ne considérait
pas le statut social, la fortune, le niveau d’instruction, etc., des

4. THE RESEARCH FOUNDATION OF KOREAN CHURCH HISTORY, L histoire
de I’Eglise de Corée, v. 2, 2010, p. 119-151.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 106 02/12/2021 14:25:49



VIE COMMUNAUTAIRE ET LITURGIE « DOMESTIQUE »... 107

gens. Lorsqu’arrivait une nouvelle famille, on lui mettait a dis-
position un lieu de vie.

La vie de foi des gens du village chrétien s’organisait autour
du catéchiste qui s’occupait de toute la vie du village, prépara-
tion de la visite du missionnaire compris. Quand une persécu-
tion survenait, causant de nombreux martyrs, méme parmi les
catéchistes et missionnaires, il fallait beaucoup de temps pour
rétablir I’organisation de I’Eglise ainsi que la vie des chrétiens
dans ces villages. Ceux-ci bénéficiaient des « stations » lorsque
le missionnaire rendait visite a ses fideles. Les chrétiens du
village se rassemblaient pour cette station, qui se déroulait sou-
vent a la maison du catéchiste, et participaient aux « cérémonies
de la station » les dimanches et les jours de fétes liturgiques.
Quand un missionnaire venait les visiter, ¢’était une grande féte.

Les Hoejangs, les catéchistes

I convient de remarquer la place des catéchistes® et le role
décisif qu’ils ont joué dans ces villages. On pourra dire que
ce sont les catéchistes qui ont entretenu et développé I’ Eghse
de Corée durant les persécutions. Le Hoejang, que les mis-
sionnaires ont appelé catéchiste a 1’époque, désigna tout au
début de I’histoire de I’Eglise le « prétre » ¢élu dans le sys-
téme de « pseudo-hiérarchie ». Le mot regut un tout autre sens
lorsque vint le P. Jacques Chu et qu’il nomma certains per-
sonnages importants pour s’occuper des différents régions et
groupes chrétiens. Il s’agissait d’une institutionnalisation selon
le modele du systeme de I’Eglise de Pékin, mais bien adaptée
au contexte de Corée. Apres la persécution de 1801, le hoejang
désigne plutdt le responsable des villages chrétiens.

On a trouvé un « directoire du catéchiste » rédigé durant les
persécutions. Ce directoire note qu’on choisira comme catéchiste
quelqu’un de bon exemple, de bonne réputation, de connaissance
doctrinale, et celui que tout le monde désire. Lorsque la période
des visites pastorales commence, les catéchistes choisissent la
maison d’un fidéle dans le village, souvent la leur, pour la messe
et la priere, les confessions et la rencontre avec le prétre. Durant

5. THE RESEARCH FOUNDATION OF KOREAN CHURCH HISTORY, L histoire
de I'Eglise de Corée, v. 2, 2010, p. 149-151 ; Sang-keun BANG, « Systéme
de Hoejang de I’Eglise catholique de Joseon aux temps de persécutions »,
The Research Foundation of Korean Church History 51, déc. 2017, p. 7-42.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 107 02/12/2021 14:25:49



108 LA MAISON-DIEU, 306

une longue absence du prétre, ils travaillent a leur place; ils
président le baptéme des petits enfants, le mariage, les funé-
railles, le soin des malades, le rassemblement des dimanches
et des fétes liturgiques. Ils arbitrent méme les conflits entre les
fideles. Ce directoire prescrit que le hoejang s’occupe du salut
des ames des fidéles, de la mission, du soin des malades et des
gens en danger, des baptémes des petits enfants et de la prépa-
ration lors de la visite pastorale. En bref, il s’agissait d’assurer
la vie de foi des fideles lors de I’absence du prétre. Il entretenait
le village, organisait la communauté, préparait surtout la liturgie
lors des fétes, en particulier lors de la visite du missionnaire. La
premiere chose que faisaient les missionnaires €tait de nommer
ou de ratifier le nouveau catéchiste du village.

Livres et objets sacrés

La voie principale de la transmission de foi était orale.
« Le pere transmet a son fils, et la mére, a sa fille », telle fut
I’expression bien connue pour parler de la transmission de foi
au temps de persécutions. A coté de la transmission orale, un
certain nombre de livres chrétiens® ont également joué un role
important dans la vie de foi des fidéles : catéchismes, pricres,
meditations, textes évangéliques commentés avec proposition
de méditation ou de pratique. Ces livres qui circulaient clandes-
tinement leur permettaient de prendre connaissance de la doc-
trine de I’Eglise et d’observer les régles de la foi, les dimanches
et les fétes liturgiques compris. Malgré 1’interdiction officielle,
les fideles gardaient discretement une bonne part de ces livres,
et certains les recopiaient pour les distribuer plus largement aux
autres fideles.

Vers I’année 1859, Mgr Daveluy a édité un livre, recueil
de priéres a réciter quotidiennement, et a traduit en coréen un
catéchisme sous forme de questions-réponses, avec 1’aide du
P. Thomas Choi pour aider les fidéles a pratiquer la foi. Ce
prétre coréen eut par ailleurs 1’idée de rédiger quelques Lyrics
catholiques pour former les chrétiens et pour encourager leur
pratique de foi, la méditation, et la transmission de foi. Ecrits
en coréen, ces /yrics avaient I’avantage de permettre aux fidéles
de s’approprier facilement le contenu de la foi et le mysteére du

6. THE RESEARCH FOUNDATION OF KOREAN CHURCH HISTORY, L histoire
de I’Eglise de Corée, v. 2, p. 140-141.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 108 02/12/2021 14:25:49



VIE COMMUNAUTAIRE ET LITURGIE « DOMESTIQUE »... 109

salut, et de transmettre plus efficacement la foi en famille. Ces
lyrics racontaient entre autres la foi audacieuse des martyrs et
leur courage jusqu’a donner leur vie.

11 existait également des objets sacrés : peintures religieuses,
chapelets, crucifix, statues de la Vierge, etc. Les fideles gar-
daient aussi des traces des martyrs, une partie du corps des mar-
tyrs comme les cheveux, ou des objets laissés par les martyrs.
Le Gihaeilgi, rapport sur la persécution de 1839, qui raconte la
vie de ses martyrs, encourageait les fideles.

Le tableau des fétes liturgiques

Les chrétiens de cette époque nous ont laissé deux « tableaux
des dimanches et des fétes liturgiques’ » de 1865 et 1866. Il
s’agit d’une année liturgique sous forme d’un tableau marquant
les dimanches et les fétes liturgiques a observer. Ces tableaux
sont importants®, car ils montrent comment les chrétiens per-
sécutés ont vécu leur foi selon I’année liturgique. Sur ces
tableaux, nous trouvons les dimanches, les jours d’abstinence et
de jeline, les fétes du Seigneur et de la Vierge Marie, quelques
jours concernant certaines organisations de piété — par exemple
Confraternitas Sanctissimi et Immaculati Cordis Mariae pro
conversione peccatorum —, quelques regles sur I’abstinence de
travail du dimanche ou des jours de féte, etc. Les chrétiens
persécutés n’ont donc pas négligé de suivre strictement les pres-
criptions de I’Eglise. Ce tableau prescrit ainsi tout ce que les
chrétiens devaient observer avec les dates précises. Cela montre
combien la liturgie fut structurante tant pour la foi chrétienne
que pour la vie quotidienne.

Lieu de rassemblements

Au début de la fondation de I’Eglise, ¢’était dans des mai-
sons personnelles que les chrétiens se rassemblaient. Apres

7. THE RESEARCH FOUNDATION OF KOREAN CHURCH HISTORY, L histoire
de I’Eglise de Corée, v. 1, 2009, p. 334-339 ; Sang-keun BANG, « La vie
de foi chez les catholiques vers la fin de la dynastie de Joseon selon les
Tableaux liturgiques », The Research Foundation of Korean Church His-
tory 42, déc. 2013, p. 55-91.

8. Nous trouvons déja mention de cette sorte de tableau, dans des docu-
ments étatiques, avant ’arrivée du P. Chu en 1794.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 109 02/12/2021 14:25:49



110 LA MAISON-DIEU, 306

les persécutions, les chrétiens durent quitter leur pays pour se
retrouver dans des lieux déserts ou s’abriter. L’activité prin-
cipale des premiers missionnaires ¢était de rendre visite a ces
chrétiens dispersés. Pour accueillir le prétre, ces chrétiens
préparaient un oratoire, une maison sobre, pour la célébration
liturgique. On I’a appelé « chapelle » quand il est devenu un
batiment spécialement fait pour la liturgie. Les chrétiens 1’ont
appelé le Gongso®, signifiant en coréen lieu public, qui s’iden-
tifiait avec le village méme. Le mot Gongso, unité administra-
tive de I’Eglise en tant que station, désigna pour les chrétiens
aussi bien les actes liturgiques que la « mission », a savoir
I’examen oral que fait le missionnaire aupres des fidéles du
village pour vérifier leur connaissance et leur pratique de la foi.
C’est aussi 1a que les prétres célebrent la messe et écoutent les
confessions. Le Gongso était souvent la maison du catéchiste.
Par exemple, en 1850, les cent quatre-vingt-cinq stations du
pays c¢lébraient les sacrements. Le P. Thomas Choi s’occupait
de cent vingt-sept d’entre elles dans son district. Le Gongso
était considéré par les chrétiens comme maison de Dieu. C’est
seulement a partir de I’année 1890 qu’existérent des espaces
liturgiques spécifiques.

La place de la liturgie
dans les communautés persécutées

Comment ces communautés ont-elles vécu le temps des per-
sécutions ? Notre attention se porte en particulier sur leur vie
communautaire ainsi que la place qu’y tient la liturgie « domes-
tique ». Les chrétiens persécutés ont vécu en communauté dans
des villages déserts a distance des autorités étatiques, et c’est
toujours autour de la liturgie que se structurait leur vie commu-
nautaire comme leur vie familiale et individuelle. Les livres de
priéres et de catéchismes, les /yrics catholiques, les objets sacrés,
la fonction du catéchiste, le tableau de I’année liturgique, sont
autant d’éléments qui constituaient la liturgie communautaire et
familiale, célébrée dans une famille privée ou dans une maison

9. Kwang CHo, « La vie aux Gongsos aux temps de persécutions », Kyeon-
ghyang magazine 1696, juil. 2009, p. 56-59 ; « La visite pastorale des mis-
sionnaires aux Gongsos », Kyeonghyang magazine 1697, aott 2009, p. 56-59 ;
« La naissance de Gongso aux temps de persécutions », Kyeonghyang maga-
zine 1698, sept. 2009, p. 58-61.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 110 02/12/2021 14:25:49



VIE COMMUNAUTAIRE ET LITURGIE « DOMESTIQUE »... 111

transformée en oratoire. Le travail principal des missionnaires
consistait alors a se rendre dans ces communautés, et a assurer
leur vie de foi centrée sur la liturgie et sur les sacrements. En
I’absence des prétres, ces chrétiens se rassemblaient régulicre-
ment, suivant le tableau liturgique, autour du catéchiste dans
une maison ou dans un oratoire, pour célébrer ensemble les
« cérémonies de Gongso » ou certaines prieres communautaires.
Les chrétiens récitaient les prieres quotidiennes en famille selon
la prescription donnée par les missionnaires.

Dans ce temps de crise pandémique, il s’agit bien aussi de
maintenir un lien intime entre la liturgie et la vie, ou une cir-
cularité¢ entre célébration liturgique, confession doctrinale et
vie quotidienne. Aprés avoir traversé la vie des communautés
coréennes persécutées, nous pouvons nous demander, sans trop
I’idéaliser, comment s’y articulaient la liturgie et la vie des
fideles. Pour y répondre, j’aimerais évoquer la remarque sui-
vante de Léonard Santedi, recteur de 1I’Université catholique
de Kinshasa : « les rituels acquiérent leur signification dans le
contexte de la vie et ils doivent célébrer la vie. »'* Il s’agissait
bien, pour ainsi dire, de « célébrer la vie » en participant a la
célébration liturgique présidée par le missionnaire. Par la visite
réguliere de celui-ci, la vie quotidienne pénétrée de la liturgie
devient une préparation a la liturgie. Comment se fait-il que la
liturgie ait été si structurante chez ces chrétiens ? C’est parce
que la liturgie était proche de leur vie quotidienne, malgré une
longue absence du prétre, et que la vie communautaire leur
assurait ce rapprochement en leur permettant de créer de nou-
velles pratiques de vie et de foi.

Cela dit, nous pouvons dire qu’il y a 1a, dans leurs pratiques de
foi, une circularité entre la célébration liturgique, la confession
doctrinale et la vie quotidienne. Et je voudrais encore ajouter
qu’une telle circularité fut rendue possible par une pastorale
qui suit la direction dont j’ai parlé au début, allant d’en bas
vers le haut, et pas d’un haut vers le bas. Ce que font les mis-
sionnaires en arrivant aux villages chrétiens n’¢était pas d’abord
I’instruction d’une vérité abstraite, mais de prier ensemble, de
célébrer la messe et de donner la communion, de baptiser les

10. Léonard SANTEDI KINKUPU, « Quelques déplacements récents dans
la pratique des théologies contextuelles. L’inculturation comme orthopraxis
chrétienne et I'inventivité », Revue théologique de Louvain 34/2, 2003, p. 173.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 111 02/12/2021 14:25:49



112 LA MAISON-DIEU, 306

catéchuménes et d’entendre les confessions''. C’est la liturgie
qui se situait au centre de tout, comme réalisation du contenu
de la foi et comme célébration de la vie, d’une part, et comme
formatrice de la vie des fideles et de leur identité humaine et
croyante, d’autre part. Il ne faudra pas oublier qu’il s’agit ici
d’une vie non séparée de la foi, mais déja pénétrée par elle et
par I’Esprit Saint qui est a ’ceuvre dans leur vie. Le role du
catéchiste est décisif dans cette situation de longue absence de
prétre : il devait entretenir toute la communauté en assurant les
célébrations liturgiques aussi bien que la préparation de la visite
pastorale. On comprend maintenant la raison pour laquelle les
missionnaires francais ont apporté une si grande importance
dans la formation des catéchistes, et dans la publication et la
traduction des livres catéchétiques pour cette formation.

En guise de conclusion...

Une Eglise synodale, une Eglise qui « marche et discerne
ensemble », est une Eglise ou s’actualise un cercle vertueux
entre célébration liturgique, confession doctrinale et vie quoti-
dienne. Il ne s’agit pas d’appliquer et de mettre en pratique le
mystere du salut qui a été célébré a part et qu’il s’agit de s’ap-
proprier ; puisque ¢’est la vie elle-méme qu’il s’agit de célébrer,
les fideles peuvent célébrer leur foi vécue dans la vie concréte,
qui est un témoignage de la résistance au réel et de son dépas-
sement par la foi. La liturgie et la doctrine ne sont pas des
contenus abstraits, mais contiennent tout ce que les fideles ont
vécu dans leur vie de foi. Le dit cercle vertueux signifie une
circularit¢ dynamique selon laquelle la vie concréte des fideles
ne reste pas seulement un lieu d’application de la vérité révélée

11. Nous avons a cet égard un beau témoignage de Mgr Laurent IMBERT,
Lumieére sur la Corée. Les 103 martyrs, Le Sarment- Fayard, 1984 (1838),
p. 91 : « Je suis accablé¢ de fatigue et je suis exposé a de grands périls. Chaque
jour je me léve a deux heures et demie. A trois heures j’appelle les gens de
la maison pour la pricre, et a trois heures et demie commence mon ministere
par ’administration du baptéme s’il y a des catéchumenes, ou par la confirma-
tion. Viennent ensuite la Sainte Messe, la communion, I’action de grace. Les
quinze a vingt personnes qui ont recu les sacrements peuvent ainsi se retirer
avant le jour. Dans le courant de la journée, environ autant entrent, un a un,
pour se confesser et ne sortent que le lendemain matin aprés la communion.
Je ne demeure que deux jours dans chaque maison ou je réunis les chrétiens
et, avant que le jour paraisse, je passe dans une autre maison. »

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 112 02/12/2021 14:25:49



VIE COMMUNAUTAIRE ET LITURGIE « DOMESTIQUE »... 113

annoncée et célébrée dans la liturgie, mais — pénétrée par la
foi et I’action de I’Esprit Saint — se recoit dans la célébration
liturgique et dans la proclamation de la parole de Dieu, sous
la conduite de I’Esprit Saint, devient enfin nourriture qui for-
tifie I’ame et le corps des fidéles qui participent au mystére du
salut. Dans cette perspective, les laics deviennent sujets actifs
participant au sacerdoce du Christ. L’évangélisation consiste a
entrer dans la vie concréte des gens, chrétiens ou non, a y dis-
cerner 1’action de I’Esprit Saint, et a intégrer cette vie pénétrée
de I’action divine, en tant que témoignage, dans la célébration
liturgique et dans la proclamation de la parole de Dieu.

Pour ne pas tomber dans 1’idéalisme, il faudra ajouter qu’un
tel processus a besoin d’une médiation permettant d’intégrer
la foi vécue et la vie dans la célébration et dans la proclama-
tion de la Parole divine. La théologie africaine d’inculturation
la trouve dans des « petites communautés ou les personnes se
reconnaissent et ou les expériences se partagent'? ». C’est aussi
ce que les communautés persécutées en Corée nous ont appris.
Concluons donc en reconnaissant que devant la crise sanitaire,
nous sommes tous appelés a réfléchir sur la nouvelle maniére
d’articuler la liturgie, la confession de foi et la vie quotidienne,
et de créer de nouvelles petites communautés favorisant un
cercle vertueux entre elles.

Paul Min-Taeg HAN

12. Léonard SANTEDI KINKUPU, « Quelques déplacements récents ... »,
p. 180.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 113 02/12/2021 14:25:49



114 LA MAISON-DIEU, 306

Résumé

Les communautés chrétiennes de Corée, au temps des per-
sécutions, constituent un exemple particuliérement instructif, y
compris pour nos communautés actuelles confinées durant la
pandémie et empéchées de pratiquer normalement leur religion
dans la vie quotidienne. L’auteur retrace brievement |’ histoire de
ces persécutions et montre, notamment, comment, en ’absence
permanente de prétres, ces communautés ont réussi a vivre leur
foi. Grace souvent a un catéchiste (hoejang) chargé par le prétre
durant sa longue absence de conduire la communauté dans la
priere, ’annonce de la foi, la célébration liturgique et 1’exer-
cice de la charité ont pu étre assurés. Ce qui est déterminant
dans ces communautés et qui leur a permis de tenir, c’est la
circulation vertueuse permanente entre célébration liturgique,
confession doctrinale et vie quotidienne, chacune pénétrant les
autres et inversement. Cette articulation étroite entre les trois
poles devrait étre interrogée a 1’occasion de la crise sanitaire
que nous avons vécue.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 114 02/12/2021 14:25:49



La Maison-Dieu 306, 2021/4, 115-149
Patrice BERGERON

LA GRACE ET CLECHANGE SYMBOLIQUE
CHEZ LOUIS-MARIE CHAUVET

UNE RELECTURE

Les premiéres pages de Symbole et sacrement donnent une
trés bréve définition des sacrements : ils « sont des médiations
de communication gracieuse entre Dieu et I’homme croyant' ».
Cette définition est en fait une prédéfinition, ou un préalable.
A travers elle, avant méme que n’ait été donnée la ques-
tion de départ, le théologien Louis-Marie Chauvet signale ce
qui constitue /’enjeu des sacrements, ou « leur pointe » : la
communication de la grace.

Les sacrements sont affaire de relation ou de communica-
tion entre Dieu et I’homme, et le terme de « grace » a tradi-
tionnellement servi a désigner cette relation, ou ce rapport. Il
ne s’agit pas de dire que les sacrements assurent de manicre
exclusive le rapport entre Dieu et I’humain. Il s’agit plutdt, plus
modestement, de désigner ce qui se joue a travers eux et d’en

PATRICE BERGERON, est professeur adjoint de la Faculté de théologie
et de sciences religieuses, a ['Université Laval, Québec (Canada).
Apres sa these de doctorat, dans la méme université, en cotutelle avec
["Université de Lausanne, il concentre ses recherches sur I’anthropo-
logie du don et de la reconnaissance de Marcel Hénaff et sur la
théologie sacramentaire de Louis-Marie Chauvet (grdce au soutien
financier du Conseil de recherches en sciences humaines du Canada :
CRSH). Il a publié avec Patrick Francois, Yves Guérette, Gilles Rou-
thier et Martin Yelle, Une Eglise en sortie. Relecture d’une expérience
missionnaire aupres des jeunes, Montréal/Bruxelles, Novalis / Lumen
vitae, 2018, 158.

1. Louis-Marie CHAUVET, Symbole et sacrement. Une relecture sacramen-
telle de I’existence chrétienne, Paris, Ed. du Cerf, 1987, p- 10. Dans la suite
de cet article, les pages entre parenthéses renvoient a cet ouvrage. De méme,
sauf indication contraire, les citations dans ’article sont de cet auteur.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 115 02/12/2021 14:25:49



116 LA MAISON-DIEU, 306

discuter les enjeux. En définitive, penser théologiquement les
sacrements, c’est toujours penser le rapport qui s’y vit, ¢’est-
a-dire I’alliance. C’est toujours aussi penser « la grace, puisque
c’est bien de cela qu’il s’agit finalement dans les sacrements »
(p. 48). L’alliance vient et procéde de la grace. Au plan doc-
trinal, on dira que les sacrements sont des « événements de
grace » (p. 503) ; ils expriment celle-ci ou mieux, ils la commu-
niquent. Dans cette perspective, un théologien des sacrements ne
cherche pas tant a déterminer si les sacrements communiquent
ou non la gréce, s’il y a ou non rapport. Cela, il le présuppose.
Il y croit. Sa tache est beaucoup plus subtile, elle porte sur les
modalités de ce rapport, sur ce qu’elles engagent humainement
et théologiquement. C’est a ce niveau que le débat se situe. Et
c’est a ce niveau que se situe la question que pose Chauvet a
saint Thomas d’Aquin en ouverture de son livre.

Qu’advient-il de la grace sacramentelle ou de 1’alliance — au
sens théologique du terme — dans les sacrements lorsque ceux-ci
sont pensés avec la catégorie aristotélicienne de « cause » ?
Textuellement : « comment se fait-il que, pour penser théolo-
giquement un rapport sacramentel a Dieu exprimé en derniere
instance en termes de “grace”, les scolastiques (on s’en tiendra
ici a S. Thomas d’Aquin) aient privilégié¢ de bout en bout la
catégorie de “causalite” ? » (p. 13) Cette question et I’expli-
cation qu’en donne Chauvet — « explicitons les attendus de la
question » — méritent que I’on s’y attarde.

L’approche scolastique poserait probléme en ceci que la caté-
gorie centrale de causalité

accompagne toujours [...] une idée de production ou d’augmen-
tation (de la grace, précisément) ; elle présuppose donc toujours
un schéme de représentation de type productionniste, soit franche-
ment d’ordre technique, soit parfois d’ordre biologique (le germe
en développement), schéme dont le concept d’ « instrumentalité »
constitue I’un des pivots majeurs. (p. 13)

Plus précisément encore, le probléme viendrait du fait que ce
« schéme techmque et productlonmste de I’instrumentalité et de
la causalité” » (p. 48) est au fond « inadéquat » pour penser la
grace, c’est-a-dire pour penser « la modalité du rapport de Dieu a

2. Ce «scheme », Chauvet y revient souvent dans la premicre partie
de I’ouvrage. Il le désigne parfois dans une formule abrégée — « schéme

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 116 02/12/2021 14:25:49



LA GRACE ET L’ECHANGE SYMBOLIQUE... 117

I’homme dans les sacrements » : « il y a hétérogénéité (foncicre,
semble-t-il) entre le discours de la grace et celui, instrumental
et productionniste, de la causalité » (p. 13). Car, précise-t-il,
«la grdce ne saurait étre un objet-valeur ; elle constitue méme
le paradigme du non-objet et de la non-valeur, sauf a étre niée
dans la gracieuseté et la gratuité qui la constituent » (p. 13).
Pourquoi donc les scolastiques n’ont-ils pas choisi « d’autres
types d’ analogle » qui auraient €té « plus adéquats ? » (p. 14). 11
s’agissait bien sir d’une analogle mais pourquoi ont-ils choisi
celle-1a précisément ? Et qu’implique ce recours a I’analogie ?

De toutes ces questions, la plus fondamentale semble bien
étre celle-ci : selon quelle modalité convient-il de penser la
grace mise en circulation dans les sacrements ? Va-t-on repré-
senter la grace comme une chose que 1’on peut accumuler et
utiliser, et qui risque alors d’avoir une valeur mesurable, comp-
tabilisable ? Bien siir, Chauvet n’ignore pas la dérive historique
du commerce des indulgences. Ou bien va-t-on, a I’inverse, la
présenter comme une non-chose qui, précisément, défie toute
utilité, toute accumulation, toute comptabilité, toute valeur ? Le
probléme pour Chauvet semble donc se présenter ainsi : valeur
ou non-valeur, valeur ou hors valeur ? A ses yeux, il n’y a pas
de doute possible, la grace est « hors valeur », elle est méme le
« paradigme » du non-objet, de la non-valeur. Voila la modalité
qui conviendrait a la grace sacramentelle et qui permettrait de
penser plus adéquatement le rapport entre Dieu et 1’humain,
qui se noue dans les sacrements. A I’inverse, lorsqu’elle est
placée dans I’ordre de la valeur, la grace risque de se trouver
«niée » dans ce qu’elle a de plus profond, c; “est-a-dire « dans
la gracieuseté et la gratuité qui la constituent® » (p. 13).

technique », « schéme technique et productionniste » —, alors que d’autres
fois, il donne la formule compléte, qui vient d’étre citée.

3. L.-M. Chauvet est revenu sur cette question quelques années plus tard,
dans d’autres termes, et de maniére a cibler sa réserve — tout en nuance — par
rapport a la sacramentaire du Docteur angélique : « Du point de vue phéno-
ménologique, il est clair que le “mystére” de la présence du Christ dans
I’eucharistie ne peut étre approché par la seule voie de la “substance”. Non
parce que cette voie manquerait de subtilit¢ : rien de moins “chosificateur”,
on le sait, qu’une conversion de la substance et non pas des accidents ; mais
parce qu’elle interdit de penser la présence en termes de “relation”, puisque
cette derniére appartient aux accidents... » (L.-M. CHAUVET, « Causalité et
efficacité : enjeux médiévaux et contemporains », Transversalités, n. 105,
2008, 47-48). Au cceur de la grace sacramentelle de présence du Christ, ¢’est

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 117 02/12/2021 14:25:50



118 LA MAISON-DIEU, 306

Mais d’ou viennent ces catégories opposées de valeur et de
hors valeur qu’évoque rapidement Chauvet au tout début
de son maitre-ouvrage et qui réapparaissent a des moments
clés de I’argumentation, notamment dans la critique adressée
a la théologie scolastique de saint Thomas d’Aquin, mais éga-
lement dans les transitions entre les chapitres de la premicre
partie ? D’ou viennent également ces deux autres catégories,
gracieuseté et gratuité, qui servent a qualifier le « hors valeur »
de la grace ?

Pour trouver d’ou viennent ces catégories, il faut trouver
I’endroit ou elles reviennent pour étre développées plus longue-
ment. Et cette partie de Symbole et sacrement est précisément
la section qui traite de « I’échange symbolique® » :

Penser théologiquement la grace de Dieu, et plus précisément la
grace sacramentelle, dans 1’ordre de 1’échange symbolique, a pour
nous I'immense avantage de la situer d’emblée sur le registre de
la non-valeur. (p. 113)

Il y a 1a plus qu’une coincidence a interroger. Comme il sera
possible de le constater, la problématique de 1’échange sym-
bolique chez Chauvet fait appel aux travaux anthropologiques
et sociologiques de Marcel Mauss, de Claude Lévi-Strauss, et
aussi de Jean Baudrillard. Et cette problématique teinte sa
propre théologie de I’alliance et de la grace.

Bien sir, on ne doit pas perdre de vue que sa théologie s’ins-
crit dans une problématique philosophique et théologique qu’il
a eu I’occasion de préciser avec les années et qu’il convient ici
de rappeler, car celle-ci « enrobe » sa réception du dossier de
I’échange symbolique. D une part, Chauvet entretient un rap-
port complexe avec la sacramentaire de saint Thomas d’Aquin
qui ne peut étre établi seulement a partir des premiéres pages
de Symbole et sacrement. En effet, il n’hésite pas a se dire
« herméneutiquement thomasien, sans étre thomiste », car des
sa propre formation théologique, le geste de saint Thomas
d’Aquin I’a rendu attentif a la « communication toute “spiri-
tuelle” de Dieu qui passe au travers du plus “corporel”, donc

donc précisément 1’événement « efficace » de la relation que Chauvet cherche
a mettre davantage en relief.

4. La section sur 1’échange symbolique selon I’anthropologie culturelle
et sociale fait partie du chapitre 2 de Symbole et sacrement qui porte sur la
« médiation ».

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 118 02/12/2021 14:25:50



LA GRACE ET L’ECHANGE SYMBOLIQUE... 119

aussi du plus sensible et du plus institutionnel® ». D’autre part,
si Chauvet émet des réserves par rapport a un « mode de ques-
tionner métaphysique » que toute une tradition de pensée a fait
sienne, ce mode de questionner a encore quelque chose a dire :

ce que Stanislas Breton a appelé sa « fonction méta- » [...] nous
rappelle constamment que la vérité ne peut étre réduite ni a la ver-
sion psychanalytique du « faire la vérité » concernant le sujet, ni
a la simple émergence qui en résulte a partir de sa dissémination
dans le procés de signifiance, et que, par conséquent, elle relie I’hu-
manité en une universelle communauté. Ce point est évidemment
capital. Mais, et c’est 1a que la phénoménologie et I’herméneutique
contemporaines sont devenues incontournables et marquent un
dépassement de la pensée métaphysique traditionnelle, cette vérité
objective et universelle ne nous advient jamais autrement que dans
la médiation des choses, y compris les plus humbles [...], et dans la
médiation des textes, qu’ils soient philosophiques, poétiques, théo-
logiques ou liturgiques®.

C’est en fonction d’une telle problématique générale que
Chauvet en vient a se pencher sur les textes de théoriciens issus
des sciences humaines et sociales, et ce, afin de penser la rela-
tion gracieuse qui dynamise les sacrements. Si I’introduction du
présent article a eu recours aux premicres pages de Symbole et
sacrement, ¢’est simplement parce qu’elles font bien apparaitre
la problématique connexe du symbolique et, plus spécifique-
ment, celle de I’échange symboliq7ue que Chauvet a maintenue
jusque dans ses écrits plus tardifs’.

5. L.-M. CHAUVET, « Causalité et efficacité », p. 45-46.

6. Id., p. 47. On peut consulter aussi Louis-Marie CHAUVET, « Une relec-
ture de Symbole et sacrement », Questions liturgiques, vol. 88, p. 111-125,
article dans lequel il revient sur la problématique générale de son maitre-
ouvrage et son propre geste théologique, en s’appuyant plus explicitement
sur « ’herméneutique selon Ricceur » (p. 116).

7. Voir par exemple L.-M. CHAUVET, « Parole et sacrement » reprenant un
texte de 2003 dans Le corps, chemin de Dieu. Les sacrements, Paris, Bayard,
2010, p. 110-111 : « D’emblée, nous sommes portés a parler théologiquement
de la grace en terme de relation, et de relation “symbolique”, c’est-a-dire de
communication entre sujets. Peut-étre le concept le plus adéquat, dans cette
perspective, est-il celui de “parole”. Encore faut-il s’entendre sur le sens que
nous lui donnons. » Chauvet termine sa présentation du concept de « parole »
en traitant de ses « modalités diverses », et plus spécifiquement de la parole
comme geste de don.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 119 02/12/2021 14:25:50



120 LA MAISON-DIEU, 306

Dans un premier temps, le présent article reconstruit cette
problématique de 1’échange symbolique a partir de Symbole et
sacrement de manicre a en montrer la spécificité, I’importance
et quelques difficultés. Dans un deuxiéme temps, il propose une
relecture de ce dossier a la lumiere de 1’anthropologie de la
reconnaissance de Marcel Hénaff qui, elle, est enracinée dans
une perspective d’anthropologie culturelle et sociale, elle-méme
nourrie de philosophie et d’un peu de théologie. A notre avis, le
croisement de ces pensées vaut la peine d’étre tenté, car Hénaff
est allé aussi loin dans son appropriation de la question — émi-
nemment théologique — de la grace que la théologie de Chauvet
dans sa relecture du dossier anthropologique du don comme
échange symbolique. Si donc nous reconstruisons le propos de
Chauvet sur 1’échange symbolique tel qu’il apparait dans Sym-
bole et sacrement, ¢’est parce que ce chemin de pensée demeure
selon nous pertinent. Relu a partir du propos nuancé de Marcel
Hénaff, il permet d’approcher les sacrements et la grace dans la
perspective d’une dynamique relationnelle de reconnaissance®.

L’échange symbolique
chez Louis-Marie Chauvet

C’est du coté des sociétés autrefois qualifiées d’« archaiques »
par I’ethnologie que Chauvet, sans en reprendre le préjugé
ethnocentrique, au contraire, trouve I’illustration d’un rapport
dont la principale caractéristique serait d’étre « hors valeur » et
qui conviendrait a la grace.

8. Le croisement de la théologie de Chauvet avec d’autres pensées du
don, du coté de I’anthropologie et de la sociologie, aurait pu étre tenté, non
sans profit, comme avec celles d’Alain CAILLE (Anthropologie du don, Paris,
La Découverte, 2007), de Jacques T. GopBouT (Ce qui circule entre nous.
Donner, recevoir, rendre, Paris, Seuil, 2007) ou de Camille TAROT (« Repéres
pour une histoire de la naissance de la grace », dans Ce que donner veut dire.
Don et intérét, Paris, Ed. La Découverte/M.A.U.S.S., 1993, p. 90-114 ; « Don
et grace, une famille a recomposer ? », dans Revue du MAUSS semestrielle,
n. 31, 2008, p. 317-342). Toutefois, si le présent article s’en tient surtout
a la pensée du don de Marcel Hénaff, c’est, d’une part, pour bien cadrer
la réflexion et éviter de confondre des pensées qui, bien que proches, ont
des différences non négligeables. D’autre part, la pensée du « régime de la
grace » est propre a Hénaff, et celui-ci nous semble étre le lecteur — décédé en
2018 — de Mauss qui, du c6té de 1’anthropologie et de la sociologie, est allé
le plus loin dans la réflexion sur la question de la grace et du christianisme.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 120 02/12/2021 14:25:50



LA GRACE ET L’ECHANGE SYMBOLIQUE... 121

L’apport de Marcel Mauss et de Claude Lévi-Strauss :
le cas des sociétés traditionnelles

Dans Symbole et sacrement, a la suite de Marcel Mauss
et de Claude Lévi-Strauss’, Chauvet est d’abord attentif a
la spécificité de ces sociétés analysées par les ethnologues :
« Impossible de comprendre ces sociétés tant que 1’on ne voit
pas que le principe qui en régit I’échange général est d 'un autre
ordre que celui du marché ou de la valeur. » (p. 105) Ce type
d’échange, insiste-t-il, ne doit pas étre confondu avec 1’échange
de type marchand. Les deux types existent dans les sociétés
dites « archaiques » ou « traditionnelles », dirions-nous plutét
aujourd’hui, mais ils sont a distinguer, comme le montre bien
le cas de la Mélanésie : gimwali désigne un échange de type
utilitaire, tandis que le kula s’applique a 1’échange symbolique.
Dans les deux cas, il s’agit bien d’échanges structurés, mais leur
« logique » et leur « principe » différent. A plusieurs occasions,
Chauvet parle davantage en terme d’opposition que de diffeé-
rence : « 1’échange symbolique général (kula) [...], contrai-
rement au principe méme qui régit [’échange de marché (le
gimwali), ne reléve pas du régime de la “valeur”. » (p. 105 ;
c’est nous qui soulignons)

Si Chauvet insiste beaucoup sur ce que I’échange symbolique
n’est pas, il le définit aussi positivement, a la suite de Marcel
Mauss, comme «un type d’échange qui régule 1’ensemble
des rapports entre groupes et entre individus » (p. 105). Les
objets qui circulent sous son principe sont, dans ces sociétés,
au service du lien et de I’alliance entre groupes — alliance au
sens anthropologique du terme cette fois. Et c’est pour cette
raison qu’ils sont offerts, regus et rendus librement tout autant
qu’obligatoirement.

On donne sans calculer, mais ce « cadeau» est obligatoire,
car « refuser de donner équivaut a déclarer la guerre, c’est refuser
I’alliance et la communion » [162]. Réciproquement, on ne peut
refuser le « cadeau » : « Un clan, une maisonnée, une compagnie,

9. Considérant que L.-M. Chauvet dans son livre Du symbolique au sym-
bole, Paris, Ed. du Cerf, 1979, ne référe qu’a deux reprises a Mauss, alors
que les pensées de Claude Lévi-Strauss et Jean Baudrillard sont davantage
mises en évidence, on peut soumettre I’hypothese que Chauvet a été conduit a
Mauss dans Symbole et sacrement (1987) par I’intermédiaire de ces penseurs.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 121 02/12/2021 14:25:50



122 LA MAISON-DIEU, 306

un hoéte, ne sont pas libres de ne pas demander 1’hospitalité, de ne
pas recevoir de cadeaux » [161-162]. Tout don regu oblige. [...]
Que ces échanges « gratuits » soient « obligatoires », [...] que ces
« libéralités » poussées jusqu’a « ne pas vouloir méme avoir ’air
de désirer qu’on vous rende » soient « intéressées » [201], c’est
I’évidence'.

Chauvet insiste cependant sur un point : ’intérét qui guide
ces échanges « porte d’abord sur le désir d’étre reconnu comme
sujet, de ne pas perdre la face, de ne pas déchoir de son rang,
et par conséquent de rivaliser pour le prestige. » (p. 107)

Afin de préciser cet aspect central de la pensée de Mauss,
Chauvet fait appel a I’historien Georges Duby, lui-méme
lecteur de Mauss, qui qualifie ces échanges de « générosités
nécessaires » (p. 106) et qui les a reconnus dans la société « bar-
bare » de 1’époque franque et mérovingienne (ViI*-vIII® siecles),
ou de nombreux biens prestigieux et services circulent sous
forme de dons offerts avec prodigalité et ce, malgré une grande
précarité.

De manicre générale, ce qui intéresse Chauvet « au premier
chef» chez Mauss, c’est que le « proces d’échange symbo-
lique » lui « fournit un mode¢le, parmi d’autres possibles sans
doute, pour penser le mode singulier selon lequel le sujet
émerge dans son rapport aux autres sujets. » Dans un effort
de synthése, Chauvet nomme ce qu’il considére comme étant
la « caractéristique majeure » de ce modéle et de ce proces,
a savoir qu’« il fonctionne dans 1’ordre de la non-valeur. En
cela méme, il [...] ouvre un chemin possible pour penser
théologiquement cet admirabile commercium entre Dieu et
I’homme qui s’appelle la grdace.» (p. 104) Clairement, le
proces d’échange symbolique mis en lumiere par I’ethnologie
maussienne lui ouvre un chemin pour penser plus « adéquate-
ment » la grace sacramentelle et la dynamique de reconnais-
sance qui s’y joue.

10. L.-M. CHAUVET, Symbole et sacrement, p. 107. Les numéros entre
crochets dans cette citation de Chauvet renvoient aux pages de Marcel MAUSS,
« Essai sur le don. Forme et raison de 1’échange dans les sociétés archaiques
[1923-1924] », dans Sociologie et anthropologie, Paris, Presses universitaires
de France, 2008, p. 143-279.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 122 02/12/2021 14:25:50



LA GRACE ET L’ECHANGE SYMBOLIQUE... 123

Par-dela Mauss, !'influence de Jean Baudrillard :
le cas des sociétés de consommation

Jean Baudrillard, lecteur de Mauss, accorde une place impor-
tante a I’échange symbolique dans ses analyses de la « société
de consommation » et dans la construction théorique originale
qui les accompagne. Il part de I’hypothése selon laquelle, méme
si le kula et le potlatch ont disparu, ce qui se joue dans ces
pratiques de don réciproque — échange symbolique — concerne
aussi les sociétés modernes''. )

Chauvet reprend cette idée en rappelant d’abord avec Emile
Benveniste que les « langues indo-européennes, notamment
dans le vocabulaire de 1’échange », ont gardé des « traces » de
I’ambivalence des gestes d’offrande et de réception qui sont au
cceur du proces d’échange symbolique, méme si les termes de
«don », de « cadeau » ou de « présent » semblent toucher leurs
limites quand vient le temps de décrire ce proces :

chez nous, tant de siécles de tradition métaphysique, de civi-
lisation technique, de valeur marchande se sont écoulés, faisant
régner I’équivalence, que, par un destin historialement inexorable,
nos langues mémes ont oublié 1’ambivalence native de notre voca-
bulaire d’échange. C’est pourquoi, il nous est bien difficile de per-
cevoir que le systéeme fondamental de « générosités nécessaires »
et de « gracieusetés obligatoires », articulé selon un proces de don/
réception/contre-don, continue d’habiter nos échanges. Nous avons
du mal a reconnaitre que c’est pourtant cela encore qui nous fait
vivre comme sujets et qui structure tous nos rapports dans ce qu’ils
ont d’humainement essentiel (p. 107-108).

C’est comme si une part de cette dynamique était devenue
étrangere a la société occidentale contemporaine, tout en per-
sistant, car encore aujourd’hui, un cadeau permet souvent de
nourrir ou d’ouvrir une relation. Mais Chauvet emprunte encore
davantage a Baudrillard, en reprenant a son compte sa « critique
de I’économie politique du signe » et les « quatre logiques dif-
férentes de la valeur » qui en constituent le coeur :

11. Jean BAUDRILLARD, Pour une critique de [’économie politique du
signe, Paris, Gallimard, 1972, p. 9. Voir aussi J. BAUDRILLARD, L ’échange
symbolique et la mort, Paris, Gallimard, 1976.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 123 02/12/2021 14:25:50



124 LA MAISON-DIEU, 306

1) celle, fonctionnelle, de la valeur d’usage, régie par 1’utilité
(la voiture, comme moyen de circulation rapide) ; 2) celle, écono-
mique, de la valeur d’échange, régie par 1’équivalence (la voiture,
comme ¢équivalent a tant d’argent) ; 3) celle, différentielle, de la
valeur-signe, régie par la différence codée (la voiture, comme signe
d’un certain standlng ou statut somal) 4) celle, enﬁn de ’échange
symbolique, régie par I’ambivalence '

Suivant Chauvet reprenant Baudrillard, la prédominance de la
logique de la valeur-signe caractérise la société de consomma-
tion. « Ce qui fait la valeur des choses, ce n’est pas leur usage,
mais le signe qui s’engendre de cet usage et qui vient ainsi,
imaginairement, redoubler le “réel”. » (p. 109) L’objet-signe
n’existe qu’en rapport avec d’autres objets-signes, desquels
il se distingue pour signifier un statut social particulier, a la
maniére dont les signes dans la langue se dlstlnguent d’autres
signes, tel que I’a montré Ferdinand de Saussure'’. Pour pro-
longer I’exemple de la voiture : telle voiture avec ses traits
distinctifs est différente de telle autre voiture. De plus, dans
un tel contexte, le pouvoir passe non plus seulement par le
contrdle des marchandises et de leur valeur marchande, mais
par le controle du code qui régit la valeur-signe des objets de
consommation.

Dans une société de consommation, la logique de la valeur-
signe prédomine et organise ce qui, par ailleurs et extérieure-
ment, se présente comme une consommation de biens utiles. Elle
tend aussi a se substituer a la logique réversible de 1’échange
symbolique comme maniéere d’entrer en relation avec les autres.
S’en suivent des rapports sociaux et une politique qui passent
par le jeu de la consommation et qui, étrangement mais tres
concrétement, tendent a se vivre hors toute relation concréte
compromettante, hors tout échange réciproque entre sujets, hors
toute ambivalence. Pour le dire dune seule formule : consommer
des objets, ce n’est plus seulement se procurer un bien utile
contre un montant d’argent, c’est aussi se situer socialement par
rapport aux autres (en choisissant telle voiture plutot que telle

12. J. BAUDRILLARD, Pour une critique de [’économie politique du signe,
p. 61-63 et 144-153, repris et commenté dans Chauvet, Symbole et sacrement,
p- 108-109. On peut consulter également L.-M. CHAUVET, Du symbolique au
symbole, qui se termine sur la question de « la liturgie chrétienne dans la
société de consommation » et qui mobilise ces mémes analyses de Baudrillard.

13. Ferdinand DE SAUSSURE, Cours de linguistique générale [1916], Paris,
Payot, 1985, p. 166.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 124 02/12/2021 14:25:50



LA GRACE ET L’ECHANGE SYMBOLIQUE... 125

autre, par exemple). En somme, selon Baudrillard, dans une
société de consommation proprement dite, la consommation est
une pratique sociale et politique. Bien siir, souligne Chauvet,
cette logique n’est pas la seule a I’ceuvre :

de « multiples contre-discours sociaux [...], a travers les désirs
multiformes de “retour” —retour a la “nature”, a la “féte”, au “sacré”,
a I’“histoire” — s’insurgent, et pas seulement dans les marges de la
société, contre 1’étouffement de 1’échange symbolique. Si leurrants
qu’ils soient, ces “retours” n’en constituent pas moins au niveau des
représentations une authentique revendication symboligue. (p. 110)

Dit autrement, bien que prédominante aujourd’hui, la logique
de la valeur-signe n’est pas la seule a I’ceuvre. Une fois décrites
avec Baudrillard ces quatre logiques et leurs interactions dans « la
société occidentale contemporaine », Chauvet met en évidence un
point qui, & notre avis, prend une place centrale dans sa propre
reprise théorique de 1echange symbolique — et plus largement
dans sa théorie du « symbolique » — a savoir que « cet ensemble »
de quatre logiques « est traversé par “une seule grande oppo-
sition” qui passe “entre tout le champ de la valeur” (celui des
trois premieres logiques) “et le champ de la non-valeur, celui de
I’échange symbolique”'* ». En effet, si Baudrillard parle d’abord
de la « valeur d’échange symbohque », au fil de sa démonstration,
cette valeur finit par se retourner sur elle-méme et par devenir une
«non-valeur ». Dans la suite de Symbole et sacrement, Chauvet
accorde une grande place a cette opposition entre valeur et non-
valeur qu’il emprunte a Baudrillard. Cependant, il tend a la durcir.
Car si Baudrillard montre bien que les trois premiéres logiques
de la valeur « s’articulent dans une méme logique systematique »
qui «nie, refoule et réduit I’échange symbolique™ », il insiste
aussi et surtout sur la spec1ﬁ01te de la Valeur-51gne de I'objet
de consommation, car c’est elle qui, souligne-t-il, « sous peine
des pires confusions, définit I’objet de consommation . Or,
Chauvet rassemble presque toujours ces trois logiques sous une
seule, celle de la valeur, qu’il associe de maniére indifférencice
a l'utilité, au marché et au signe.

14. J. BAUDRILLARD, Pour une critique de [’économie politique du signe,
p- 103-105 et 152, cité dans L.-M. Chauvet, Symbole et sacrement, p. 109-110.

15. 1d., p. 152.

16. Id., p. 61.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 125 02/12/2021 14:25:50



126 LA MAISON-DIEU, 306

Ceci ¢étant dit, dans son analyse du fonctionnement de 1’éco-
nomie politique du signe, Baudrillard est conduit a une critique
de ce qu’il appelle « la métaphysique du signe ». Il méne cette
critique a partir de la « logique de 1’ambivalence et du symbo-
lique », gu’il pose en « alternative radicale » a celle de la signi-
fication'’. Et sur ce dernier point, Chauvet semble le suivre en
faisant lui aussi le proceés du « signe » et en reprenant un geste
semblable. En effet, il tend a mettre d’un seul et méme coté
la valeur avec 1’échange marchand, le signe en général, « le »
métaphysique ; et de ’autre c6té la non-valeur avec 1’échange
symbolique, le symbole en général, le symbolique. Cette distinc-
tion/opposition qui, il faut le souligner, ne va pas de soi, traverse
I’argumentation de Symbole et sacrement. 11 en va de méme
chez Baudrillard. La coupure passe sensiblement au méme
endroit et prend une extension semblable'®. Si Chauvet ne fait
pas référence explicitement a cet aspect de la critique de Bau-
drillard, c’est qu’il emprunte aussi son propre chemin. C’est un
peu comme si, une fois arrivés a ce point, leur route se séparait.
Par sa critique de 1’économie politique du signe, Baudrillard est
conduit a reprendre le procés de 1’idéologie entamé par Marx.
Chauvet, pour sa part, dialogue avec une tradition théologique
qui a longtemps pensé le sacrement comme signe et mobilisé un
questionnement de type métaphysique. On comprend donc qu’il
soit tenté de se lancer dans une élucidation théorique du rapport
entre signe et symbole, et dans une critique philosophique géné-
rale du métaphysique — et non pas de /a métaphysique, peut-on
remarquer. Sur ce terrain, il va plus loin que Baudrillard. La
suite de son propos sur I’« échange symbolique » dans Symbole
et sacrement en témoigne a sa manicre. Il quitte a ce moment
les univers de Mauss et de Baudrillard. Il ouvre tranquillement
d’autres chemins et croise d’autres pensées.

Par-dela Mauss et Baudrillard

Dans le but d’affiner son concept d’échange symbolique,
Chauvet avance quelques éléments supplémentaires qu’il convient

17. J. BAUDRILLARD, Pour une critique de |’économie politique du signe,
p. 179-182.

18. Id., p. 179-190. « Nous emploierons toujours [...] le symbole (le sym-
bolique, I’échange symbolique) en opposition et en alternative radicale au
concept de signe et de signification. » (p. 180)

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 126 02/12/2021 14:25:50



LA GRACE ET L’ECHANGE SYMBOLIQUE... 127

de restituer. Partant de la distinction entre échange marchand
et échange symbolique inspirée par Mauss, reprise de manicre
différenci¢e par Baudrillard dans une opposition entre valeur et
non-valeur, Chauvet propose de penser 1’articulation de ces deux
types d’échange de maniere dialectique.

Selon Iui, «la logique de la valeur/signe, qui est celle du
marché » et celle de « la non-valeur, qui est celle de I’échange
symbolique [...] habitent toute société humaine, mais selon un
dosage variable dont les sociétés archaiques, d’une part, et notre
actuelle “société de consommation”, d’autre part, constituent les
deux formes extrémes. » Ces deux logiques sont a comprendre
comme « deux pdles en tension dialectique », qui sont en méme
temps « deux niveaux différents d’échange » (p. 111'). Alors
que Baudrillard semble plutot réserver la logique de la valeur-
signe a la société de consommation, I’amalgame entre les diffe-
rentes logiques de la valeur opéré par Chauvet laisse penser que
cette logique est aussi opérante dans les sociétés traditionnelles.
Bien qu’ils soient dans un rapport dialectique, la « différence »
entre ces deux niveaux d’échange n’en demeure pas moins
«nette » selon lui, et I’échange symbolique est « plus et autre
chose » que 1’échange marchand :

ce qui s’échange a travers des ignames, des coquillages ou des
sagaies, comme a travers la rose ou le livre offerts chez nous
en cadeau, c’est plus et autre chose que ce qu’ils valent sur le
marché ou ce a quoi ils peuvent étre utiles. C’est plus et autre
chose que leur donné immeédiat. On est ici en dega ou au-dela
du régime de I'utilité et de 'immédiateté. Le principe est celui
de D’exces. Le véritable objet de [’échange, ce sont les sujets
eux-mémes. Par le truchement de ces objets, ce sont les sujets
qui nouent ou renouent alliance, qui se reconnaissent comme
membres a part entiere de la « tribu », qui y trouvent leur identité
en s’y montrant a leur place et en mettant ou remettant les autres
«a leur place » (p. 111-112).

A la différence donc de I’échange marchand, I’échange sym-
bolique est affaire de reconnaissance, d’alliance, d’identité.
Dans le but de préciser sa pensée, Chauvet établit un paralléle
avec le langage. La différence et la tension dialectique entre

19. Voir aussi L-M. CHAUVET, Les sacrements. Parole de Dieu au risque
du corps, Paris, Les Editions Ouvrleres/Les Editions de I’Atelier, 1993,
p. 134-136.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 127 02/12/2021 14:25:50



128 LA MAISON-DIEU, 306

échange marchand et échange symbolique rejoindrait la diffé-
rence et la tension entre signe et symbole®. A cet égard, la
section qui suit immédiatement celle sur 1’échange symbolique
est trés claire. « La différence entre signe et symbole nous appa-
rait [...] comme homologue a celle qui existe entre le prin-
cipe de la valeur d’objet qui régit le marché et le principe,
hors-valeur, de communication entre sujets qui régit I’échange
symbolique » (p. 128). Se jouerait donc dans le langage ce qui
se joue avec I’échange des biens, c¢’est-a-dire un rapport dialec-
tique entre deux poles?'.

La distinction qui sous-tend cette dialectique, précise-t-il,
a «valeur d’abord méthodologique » et « joue une fonction
heuristique », car les deux poles « sont toujours mélés dans le
concret ». « Impossible d’affirmer de maniére unilatérale : “ceci
est un signe” ou “voila un symbole” » (p. 118). De ce point de
vue, toujours selon Chauvet, signe et symbole se confondent. Et
I’objectif n’est « pas [de] définir de maniére absolue I’essence
du symbole ». Toutefois, de maniére formelle, il est possible
et souhaitable suivant Chauvet de distinguer entre deux « prin-
cipes » différents a I’ceuvre dans le langage. Et c’est cette diffé-
rence qu’il accentue, jusqu’a en conclure en reprenant Tzvetan
Todorov que «le symbole ne peut pas étre compris dans le
sillage du signe, dont il serait seulement une réalisation plus
“esthétique” et plus complexe » (p. 118-119)*. Le premier

20. L.-M. CHAUVET, Du symbolique au symbole, p. 46. Il distingue
d’abord entre deux niveaux du langage pour ensuite parler des deux pola-
rités de tout langage. Sur ce point, il référe explicitement a Frangois MARTY,
La question de la vérité. Une recherche sur le langage, Cours ronéoté du
Centre d’Etudes et de Recherches Philosophiques, 128 rue Blomet, 75015
Paris, 2° édition, 1977.

21. Voir aussi p. 118 : «Nous avons distingué¢ précédemment deux
logiques a I’ceuvre dans 1’échange des biens : celle du marché et de la valeur,
centrée sur les objets comme tels ; celle de 1’échange symbolique, en dega
ou par-dela la valeur, centrée sur le rapport entre les sujets comme tels. [...]
Ce sont ces mémes deux niveaux et deux polarités que nous allons retrouver
maintenant avec notre distinction entre signe et symbole. » Il faut noter ici que
Baudrillard parle Iui aussi d’un rapport d’« homologie », mais plutdt « entre la
logique de la signification et celle de I’économie politique » (J. BAUDRILLARD,
Pour une critique de [’économie politique du signe, p. 185).

22. Voir aussi p. 128-131. Chauvet réfere a Tzvetan TopOROV, Théories
du symbole, Paris, Seuil, 1977. Une fois de plus, il nous semble pertinent de
noter le paralléle chez Baudrillard qui s’en prend a la « sémio-linguistique
classique » qui fait « du symbole » une « variante analogique du signe »
(J. BAUDRILLARD, Pour une critique de [’économie politique du signe, p. 180).

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 128 02/12/2021 14:25:50



LA GRACE ET L’ECHANGE SYMBOLIQUE... 129

reléverait de la non-valeur, alors que le second reléverait de
la valeur.

Suivant Chauvet, considérer un mot comme un signe, c’est
porter attention a sa « valeur de connaissance ». « C’est la
valeur de I’énoncé, en tant qu’il dit quelque chose sur quelque
chose, qui est ici mesurée. On prend ainsi le langage selon sa
dimension informative, eu égard a la justesse de la connais-
sance qu’il fournit. » Sa figure idéale tient dans le « langage
scientifique » qui, en tant que discours de connaissance,
cherche a exclure le sujet et a représenter de la manicre la
plus juste possible le « référent extra-linguistique qu’il vise »
(p. 125-126). Précisément, selon Chauvet, la « fonction » du
signe est :

de renvoyer a un aliud aliquid qui se tient toujours sur le
terrain de la valeur, de la mesure, du calcul : valeur cognitive
des représentations par rapport au réel ; valeur économique de
I’avoir par rapport aux disponibilités du groupe ; valeur technique
des objets par rapport au travail a accomplir; valeur éthique
des comportements par rapport aux normes de la société, etc
(p. 127-128).

Sur le « plan intra-linguistique », Chauvet signale comment
le signe linguistique tient sa « valeur » du « rapport de diffé-
rence » qu’il entretient « soit, au plan paradigmatique, entre
ce mot et tous les autres mots du lexique, soit, au plan syn-
tagmatique, entre ce mot et les autres mots de 1’énoncé »
(p- 125). Ainsi du mot « pierre », qui se distingue de « roc »
ou de « caillou » dans le dictionnaire ou dans le discours d’un
géologue.

Considérer un mot comme symbole cette fois, toujours suivant
Chauvet, c’est s’« intéresser prioritairement non a [’énoncé et a
sa valeur, mais a I’énonciation et au sujet qui s’y dit a un autre
sujet » (p. 126). L’attention est ici portée non sur ce qui est dit,
mais sur le fait que quelqu’un s’adresse a quelqu’un. La « non-
valeur » du symbole vient de sa fonction de « reconnaissance ».

La fonction premiere du symbole est d’articuler celui qui
I’émet ou le regoit avec son monde culturel (social, religieux,
économique ; ...) et ainsi de l’identifier comme sujet dans son
rapport avec les autres sujets. Il noue ainsi le pacte culturel ou
s’effectue toute reconnaissance mutuelle. Simultanément, il atteste
cette loi du manque (loi de I’ Absent, de I’Autre, de I’Ancétre...)

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 129 02/12/2021 14:25:50



130 LA MAISON-DIEU, 306

qui fonde toute société humaine et, en elle, tout individu comme
sujet. Toutes choses qui, par définition méme, échappent a la
« valeur ». (p. 128)

Toujours suivant Chauvet, cette fonction du symbole est
premiere dans le langage, par rapport a celle du signe. Le
mot « pierre » vaudra comme symbole s’il est prononcé par
exemple « dans les rues de Pékin » et entendu par un tou-
riste francais égaré. Pour cette personne, ce que signifie le
mot n’a guére d’importance. « L’effet d’emblée produit, c’est
la reconnaissance de la “France” ici présente, le /ien symbo-
lique renoué avec la “francité”, et non pas la connaissance
que le mot m’apporte en tant que signe.» Dans un registre
non linguistique, Chauvet donne aussi I’exemple du drapeau.
A sa vue, il est possible de se demander ce qu’il signifie avec
ses couleurs et I’histoire du pays, mais il agit plus souvent
comme symbole, en reliant a leur patrie ceux qui le regardent
(p. 126-128). De méme pour le pain et le vin de I’eucharistie,
ou I’eau du baptéme, souligne-t-il; pris comme symboles,
ils seraient des « médiateurs d’identité chrétienne » et, « un
peu comme un mot de passe », ils permettraient « au groupe
comme tel ou aux individus de se reconnaitre, de s’identifier »
(p. 119). Drailleurs, rappelle Chauvet, le « symbole antique »
avait précisément cette fonction. La réunion des moitiés de
I’objet coupé en deux permettait aux héritiers de partenaires
anciens de se reconnaitre.

Non seulement le symbole a pour fonction la reconnaissance
mutuelle des sujets, mais il a aussi pour fonction d’« introduire
dans un ordre dont il fait lui-méme partie et qui se présuppose
dans son altérité radicale comme ordre signifiant. » En cela,
précise Chauvet, il se distingue a nouveau du signe, qui « ren-
voie [...] & quelque chose d’un autre ordre que lui-méme ».
C’est la notion connexe mais distincte d’« ordre symbolique »
qui fait ici son entrée et, du méme coup, la pensée d’Edmond
Ortigues que reprend Chauvet. Cette notion lui permet de pré-
ciser qu’un symbole n’est jamais seul. Il est toujours, lui aussi,
dans un rapport de différence avec d’autres éléments qui for-
ment un ensemble, un « systeme », un « ordre », qui peut étre
rituel, religieux, social, culturel, comme le mythe tel qu’ana-
lysé par Claude Lévi-Strauss, mais aussi et d’abord linguis-
tique, comme en témoigne le phonéme, que Chauvet qualifie de
«degré zéro » du symbole. Ainsi, lorsqu’un symbole apparait,

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 130 02/12/2021 14:25:50



LA GRACE ET L’ECHANGE SYMBOLIQUE... 131

«c’est tout "ordre symbolique auquel il appartient [...] qu’il
fait surgir »*.

En tout cela, et Chauvet semble a ce moment resserrer son
propos, « le symbole échappe par essence méme a la valeur
(sauf, bien sir, en ses contours formels, faute de quoi on ne
pourrait méme pas le distinguer des autres ¢léments avec les-
quels il forme systeme) » (p. 123-124; c’est nous qui souli-
gnons). Chauvet remarque bien que sa définition de 1’ordre
symbolique comme systeme de différences se rapproche étran-
gement d’un des ¢léments du signe, a savoir, rappelons-le, qu’il
tient précisément sa « valeur » du «rapport de différence »
qu’il entretient avec d’autres signes dans cet ensemble signi-
fiant qu’est la langue. En écartant cette exception — « sauf, bien
str » — il semble vouloir préserver sa définition et la non-valeur
du symbole.

Il importe a ce point-ci de remarquer également que les
exemples de symboles fournis par Chauvet peuvent jusqu’a un
certain point &tre compris tout aussi bien comme des signes.
Ainsi du drapeau qui évoque la patrie chez ceux et celles qui le
regardent : méme lorsqu’il produit cet effet, ne renvoie-t-il pas
simplement « a quelque chose d’un autre ordre que lui-méme »
(p. 120), comme le fait un signe tel que défini par Chauvet
avec Ortigues, la patrie tenant lieu ici de signifié ? De méme
avec le mot « pierre » : lorsqu’entendu dans les rues de Pékin
par un Frangais, il ne renvoie certes pas d’abord a son signifi¢
habituel — une matiére minérale, dure —, mais on peut penser
qu’il renvoie simplement a un autre signifié, a quelque chose
d’un autre ordre que lui-méme, dans ce cas-ci une personne par-
lant frangais. La distinction tend donc a se brouiller lorsqu’on
creuse un peu. Que reste-t-il alors de la valeur du signe ou de
la non-valeur du symbole si ses propres exemples de symboles
— supposément de I’ordre de la non-valeur — peuvent aisément
étre compris aussi comme des signes, et ce, sans méme changer
de pole dialectique ?

Ces dernieres remarques veulent simplement montrer les dif-
ficultés que souléve le découpage entre valeur et non-valeur
lorsque Chauvet I’applique au signe et au symbole, auxquels

23. Edmond ORTIGUES, Le discours et le symbole, Paris, Aubier-Montaigne,
1962, p. 43, 54, 210, cit¢ dans L.-M. CHAUVET, Symbole et sacrement,
p. 120-123.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 131 02/12/2021 14:25:50



132 LA MAISON-DIEU, 306

sont assignées les fonctions respectives de connaissance et de
reconnaissance.

Tableau : Transformation et extension de la distinction entre
échange marchand et échange symbolique chez Chauvet

Echange symbolique > Echange marchand

Non-valeur &> Valeur
Symbole > Signe
Reconnaissance > Connaissance

Chauvet insiste bien sur le fait que I’on ne peut « choisir I’'un
au détriment de 1’autre » (p. 132). Mais son insistance sur la
valeur du signe et la non-valeur du symbole durcit I’opposition
et laisse penser qu’il faudrait en derniére instance choisir. Ne
serait-il pas préférable d’envisager plutot un niveau du symbo-
lisme qui opére a I’intérieur méme de la signification, comme
ce qui la rend possible, mais qui n’est pas nécessairement en
tension avec elle ? Si Chauvet tend a durcir ainsi 1’opposition,
on peut penser que c’est en raison du fait qu’il a lui-méme
eu a choisir et a prendre ses distances par rapport a la longue
et plurielle tradition théologique du sacrement comme signe,
une tradition qui part de saint Augustin et qui va jusqu’a saint
Thomas d’Aquin et la néoscolastique (p. 132).

On le voit, la problématique de 1’échange symbolique chez
Chauvet est dense. Au plan théorique, les diverses ramifications
auxquelles elle conduit nous semblent devoir étre nuancées,
pour une part du moins. Mais avant d’en venir a ces quelques
¢léments de critiques, il importe d’apprécier positivement 1’in-
tuition de départ qui I’a conduit vers une prise en compte des
travaux issus de ’anthropologie maussienne pour penser la
grace sacramentelle.

Transition : les sacrements
comme dynamique de reconnaissance

Chauvet trouve dans la pensée des anthropologues, sur les
rapports de don dans les sociétés traditionnelles (ou segmen-
taires), un modele qui lui apparait mieux convenir aux sacre-
ments pour penser le rapport de grace qui les traversent. Cette
approche lui semble avoir le bénéfice de placer la grace dans

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 132 02/12/2021 14:25:50



LA GRACE ET L’ECHANGE SYMBOLIQUE... 133

I’ordre de la relation. Dit simplement : ce qui se joue dans
les sacrements est un rapport de reconnaissance entre des alté-
rités. Timothy M. Brunk semble étre celui, parmi les lecteurs
de Chauvet, qui a le mieux cerné I’importance chez lui de
I’« échange symbolique ». A ce titre, il présente la « théorie du
don » et le « modele de Mauss » comme des éléments centraux
de sa pensée®. Il remarque également les influences de Bau-
drillard et de Duby.

Trés concrétement, c’est le geste de présentation des dons
qui fait le pont entre les pratiques de don réciproque dans les
sociétés segmentaires et le sacrement chrétien de I’eucharistie.
Ce geste dont I’anthropologie a montré 1’importance est a penser
comme un geste par lequel s’opére la reconnaissance d’une alté-
rité, soit celle d’une divinité, d’un esprit ou d’un ancétre, soit
celle d’un groupe ou d’un individu.

Au regard de I’histoire des pratiques et des théories de 1’eucha-
ristie, notamment au regard de ce qu’a produit le Moyen Age
quant a D’eucharistie comme sacrifice d’expiation, ce modele
théorique issu de I’anthropologie culturelle et sociale présente
I’immense avantage de situer ce sacrement dans 1’ordre d’une
relation qui se distingue de la relation marchande. Considérant
les abus passés liés a 1’eucharistie comme sacrifice d’expia-
tion, considérant le rapport néfaste au salut engendré par la
pratique de la pénitence tarifée dans laquelle la comptabilisa-
tion des messes a joué¢ un role central, la mise en évidence de
la dimension de reconnaissance dans les rapports de don et
dans les sacrifices traditionnels est une bonne nouvelle pour la
théologie sacramentaire. Cela permet non seulement de penser
la profondeur anthropologique des gestes que mobilise I’eucha-
ristie, mais cela permet aussi d’en faire voir la portée relation-
nelle. Dit autrement, le don en jeu n’est pas une chose, il n’est
pas un don a cumuler comme on cumule et échange des biens
ou une somme d’argent ; il est un geste qui vise a instaurer et
a maintenir une relation avec une altérité. Il s’agit non d’abord

24. « We have seen [...] that “presence of the absence” is a critical term
for Chauvet. The same is true of “obligatory generosity”, a phrase which, as
we have seen, he takes from Duby. Chauvet finds traces of this feature of
“archaic” societies in contemporary culture. » Timothy M. BRUNK, Liturgy
and Life. The Unity of Sacrament and Ethics in the Theology of Louis-Marie-
Chauvet, New York, Peter Lang Publishing, 2007, p. 78. Voir aussi, plus
largement, p. 75-87.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 133 02/12/2021 14:25:50



134 LA MAISON-DIEU, 306

de donner « quelque chose », il s’agit de se risquer vers un autre
—vers tel groupe ou tel individu qui se distingue de tel autre, ou
encore vers telle divinité — en lui présentant un bien qui atteste
de sa propre implication dans le geste ; il s’agit de se donner
dans ce que I’on donne. Et Chauvet a eu I’intuition d’emprunter
ce chemin pour revisiter le sacrement de I’eucharistie.

Mais de facon générale, ce n’est pas seulement 1’eucharistie
que cette plongée dans 1’anthropologie éclaire, mais plus lar-
gement la relation d’alliance — au sens théologique, distinct de
celui que lui donne généralement 1’anthropologie — que chacun
des sacrements contribue a relayer et a entretenir. L’apport du
théologien Antoine Delzant apparait aussi non négligeable sur ce
point, lui qui a pensé la grace comme « alliance symbolique ».
Drailleurs, Chauvet y fait référence occasionnellement : « la grace
est essentiellement le non-calculable et le non-stockable. Elle est
“par-dela utile et inutile”, selon I’expression d’A. Delzant. Elle
reléve du “par-dessus le marché” et de Iexcés® ».

Il trouve chez ce théologien des intuitions semblables aux
. 26 . , . . .
siennes”®. Une fois établi cet enracinement anthropologique de
I’alliance eucharistique, un ensemble de difficultés se présen-
taient toutefois a la pensée de Chauvet. Et il les a affrontées
d’une fagon qui lui est unique. Le temps qui a passé depuis les
grandes années du structuralisme permet d’aborder ces diffi-
cultés avec un recul qu’il ne pouvait avoir au temps ou il a écrit.

Reprise a partir de I’anthropologie
de la reconnaissance de Marcel Hénaff

La «découverte » anthropologique de Mauss a fécondé la
pensée de toute une génération d’intellectuels. La reprise de ses
travaux par Lévi-Strauss a partir de la linguistique saussurienne
y a été pour beaucoup?’. En simplifiant, il est possible de dire

25. Antoine DELZANT, La communication de Dieu. Par-dela utile et inu-
tile. Essai théologique sur [’ordre symbolique, Paris, Ed. du Cerf, 1978,
évoqué dans L.-M. CHAUVET, Symbole et sacrement, p. 113.

26. En revanche, les interlocuteurs que Chauvet et Delzant privilégient ne
sont pas les mémes. Alors que Chauvet discute davantage avec les anthropo-
logues, Delzant dialogue avec la sémantique structurale.

27. Voir Claude LEVI-STRAUSS, Les structures élémentaires de la parenté,
Paris/La Haye, Mouton, 1967 ; ID., « Introduction a I’ceuvre de Marcel Mauss

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 134 02/12/2021 14:25:50



LA GRACE ET L’ECHANGE SYMBOLIQUE... 135

que I’apport de Lévi-Strauss a été de montrer que les termes de
parenté que met en rapport I’échange symbolique dans les sociétés
segmentaires sont structurés comme le langage et ses signes diffé-
renciés. Mais le succés de Lévi-Strauss a été tel qu’il est devenu
difficile de cibler ce qui, par rapport aux diverses reprises lin-
guistique, psychanalytique et philosophique de ses travaux®,
reléve plus exclusivement, au plan théorique, d’une approche
anthropologique des faits dits de symbolisme et des rapports de
don réciproque. La question se pose en ce qui concerne I’ceuvre
de Lévi-Strauss elle-méme. Car lorsque ce dernier développe sur
I’inconscient, sur la communication et sur la pensée sauvage, il
prend un chemin qui lui est propre et qui tend vers des questions
relevant davantage de ce que 1’on nomme aujourd’hui la psycho-
logie cognitive et la neurophysiologie du cerveau®.

Le probléeme de [’articulation
entre échange symbolique,
échange marchand et signification

Les propositions de Chauvet sur I’échange symbolique parti-
cipent de I’effervescence théorique liée aux travaux de Mauss et
de la relecture qu’en a fait Lévi-Strauss. Comme d’autres a la
méme époque, Chauvet se demande ce qui distingue 1’échange
symbolique de I’échange marchand et des faits de signification,
tout en s’interrogeant sur les incidences philosophiques de ces
bouleversements dans le champ des sciences humaines. Si ses
propositions théoriques débordent le seul champ de 1’anthropo-
logie, elles semblent trouver la leur point de départ. La centra-
lité chez lui de la différence entre échange marchand et échange
symbolique atteste de ce point de départ. Elle lui vient de Mauss
et de Malinowski. Le croisement de cette question avec celle
de la signification appartient aussi au champ anthropologique,
mais mobilise plus nettement 1’héritage de Lévi-Strauss.

[1950] », dans Marcel MAUSS, Sociologie et anthropologie, Paris, Presses uni-
versitaires de France, 2008, p. IX-LII.

28. Par exemple, et a titre indicatif seulement, Roland BARTHES, Mytho-
logies, Paris, Seuil, 1957 ; Jacques LACAN, Ecrits, Paris, Seuil, 1966 ; Claude
LEvi-STrAUSS et Paul RICEUR, « Autour de /a Pensée sauvage. Réponses
a quelques questions. Entretien du “Groupe philosophique” d’Esprit avec
Claude Lévi-Strauss [1963] », Esprit, n. 301, 2004, 169-192.

29. Voir Dan SPERBER, Le symbolisme en général, Paris, Hermann, 1974.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 135 02/12/2021 14:25:50



136 LA MAISON-DIEU, 306

Comme cela a été évoqué, on peut penser que la maniere
dont Chauvet navigue dans toutes ces questions et articule entre
eux ces trois concepts — d’échange symbolique, d’échange mar-
chand et de signification — va de pair avec ses préoccupations
de théologien héritier d’une longue et plurielle tradition de
pensée du sacrement comme signe et instrument. Or, une telle
articulation entre ces concepts ne va pas de soi. Elle a I’avan-
tage d’aller au-dela des évidences. Par exemple, dans le cas de
Baudrillard, elle fait voir comment 1’échange marchand et la
consommation, par-dela le fait qu’ils mettent en circulation des
biens utiles, sont aussi le théatre de rapports sociaux appauvris
qui traduisent des rapports de domination entre classes sociales.
Mais une telle articulation des concepts tend aussi a masquer
la spécificité de chacun. Car lorsque ’attention est trop exclu-
sivement portée sur les analogies formelles, il devient difficile
de voir autre chose dans 1’échange des objets de consommation
qu’un équivalent du jeu des signes dans le langage, auquel s’op-
poserait la non-valeur des rapports de don dans 1’échange sym-
bolique. Chez Baudrillard comme chez Chauvet, les homologies
formelles apportent des éclairages, mais elles tendent aussi a
rabattre les différents niveaux les uns sur les autres. A cet égard,
la reformulation en termes de valeur et de non-valeur joue un
role central. Elle tend a transformer en opposition ce qui peut
aussi étre pensé plutét comme une distinction. Cette reformula-
tion laisse penser qu’il s’agit en définitive d’un choix ou d’une
alternative, comme si 1’échange marchand et I’échange symbo-
lique se trouvaient sur un méme plan, comme s’il s’agissait de
deux opposés en tension ou entre lesquels on oscille, comme si
— en investissant un pdle — on négligeait nécessairement 1’autre.
De méme avec le symbole et le signe®.

30. Clairement, la problématisation de Baudrillard tend vers 1’alternative.
« La barre qui sépare la valeur d’usage de la valeur d’échange, et celle qui
sépare le signifié du signifiant est une barre d’implication logique formelle :
elle ne sépare pas radicalement ces termes respectifs, elle établit entre eux une
relation structurale. De méme entre valeur d’échange et signifiant, entre valeur
d’usage et signifié. En fait, toutes ces relations font systeme dans le cadre de
[’économie politique. Et ce systéme tout entier, dans son organisation logique,
nie, refoule et réduit I’échange symbolique. La barre qui sépare tous ces
termes ensemble de 1’échange symbolique n’est pas une barre d’implication
structurale, c’est la barre de 1’exclusion radicale (celle qui suppose 1’alter-
native radicale de la transgression). » J. BAUDRILLARD, Pour une critique de
[’économie politique du signe, p. 151-152. Ce dernier montre comment dans

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 136 02/12/2021 14:25:50



LA GRACE ET L’ECHANGE SYMBOLIQUE... 137

Une difficulté de ce type peut étre rencontrée avec 1’anthropo-
logie structurale de Lévi-Strauss et sa « théorie de la communi-
cation ». La « solution » proposée par un de ses commentateurs
et lecteurs, I’anthropologue et philosophe Marcel Hénaff, est
de mieux distinguer entre eux les niveaux : I’échange symbo-
lique (ou le don réciproque), 1’échange marchand, la significa-
tion®'. Avec cette distinction comme point de départ, la mise
en évidence des rapports d’homologie formelle demeure alors
possible voire souhaitable, mais elle risque moins de conduire
au rabattement d’un niveau sur I’autre. Les écarts sont alors
préservés et les points de contacts s’en trouvent du méme coup
mieux définis.

La maniere dont Hénaff approche ce probléme théorique nous
semble en définitive préférable a celle développée par Chauvet
et Baudrillard, car elle permet de mieux cerner 1’échange sym-
bolique — don réciproque comme rapport de reconnaissance —
comme tel et, plus largement, les « faits de symbolisme ». Elle
propose comme eux de penser le symbolisme, la reconnaissance

les sociétés contemporaines, les rapports sociaux de distinction et les rapports
de pouvoir passent par la consommation des objets, avec pour conséquence un
deéficit relationnel et la mise a 1’écart de 1’échange symbolique. Cette particu-
larité des sociétés de consommation les distingue des sociétés segmentaires.
Néanmoins, il est une chose de montrer que la consommation et 1’échange
d’objets tend a empiéter sur le terrain autrefois réservé a 1’échange symbo-
lique, il en est une autre de les situer sur un seul et méme plan, comme s’il
fallait choisir entre les deux. Dit autrement, la logique de la valeur-signe et
de I’objet-signe n’est pas la seule en jeu. Baudrillard montre bien que cette
logique tend a former systéme avec les deux autres logiques de la valeur
d’usage et de la valeur d’échange, avec pour résultat I’exclusion et le refou-
lement de 1’échange symbolique. Mais il tient aussi a distinguer ces logiques,
parce que ’'une n’est pas réductible a 1’autre. Donc, si a un certain niveau
la pensée de Baudrillard conduit a une alternative ou a une tension entre le
systeme des trois logiques de la valeur — qui inclut 1’échange marchand et
I’objet-signe — et la logique ambivalente de 1’échange symbolique, elle offre
aussi des ressources pour penser leur distinction.

31. Marcel HENAFF et Claude LEVI-STRAUSS, « 1963-2003 : I’anthropo-
logie face a la philosophie. Entretien. », Esprit, janvier, 2004, p. 88-109. Plus
largement, voir Marcel HENAFF, Claude Lévi-Strauss, Paris, Belfond, « Les
dossier Belfond », 1991, p. 445 ; Ip, Le prix de la vérité. Le don, [’argent, la
philosophie, Paris, Seuil, « La couleur des idées », 2002, p. 560 ; Ip, Claude
Lévi-Strauss. Le passeur de sens, Paris, Perrin, « Tempus », 2008, p. 256 ;
Ip, « Mauss et I’invention de la réciprocité », Revue du MAUSS semestrielle,
n. 36, 2010, p. 71-86 ; Ip, Claude Levi-Strauss et [’anthropologie structurale,
Paris, Seuil, « Points. Essais », 2011, p. 656 ; Ib, Le don des philosophes.
Repenser la réciprocité, Paris, Seuil, « L’ordre philosophique », 2012, p. 352.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 137 02/12/2021 14:25:50



138 LA MAISON-DIEU, 306

et le don comme ce qui reléve d’un « hors-de-prix », mais le
champ d’application du symbolisme est aussi restreint et cesse
d’étre appliqué simultanément a tous les champs de la vie
sociale, ce que tend a faire Lévi-Strauss. Le symbolisme cesse
aussi d’étre la négation de quelque chose d’autre — l’inverse
de I’échange marchand, I’inverse de la valeur — et peut étre
approché dans sa richesse propre et sa complexité. Par exemple,
il y a bien un surinvestissement proprement social et symbo-
lique de la consommation dans les sociétés de marché, comme
le démontre trés bien Baudrillard, ou encore un empiétement
du marché et de son outil monétaire sur les autres niveaux,
mais ’effacement hypothétique de I’échange marchand et de
la consommation des objets-signes n’induirait pas automatique-
ment le retour en force de I’échange symbolique des sociétés
traditionnelles. De méme, le « niveau symbolique » du langage
se distingue du procés de signification, mais leur rapport n’a
pas nécessairement a étre pensé en termes d’opposition entre
«non-valeur » et « valeur ». Dit autrement, parler c’est toujours
d’abord parler a quelqu 'un, et ce qui rend possible cette adresse,
c’est ’ordre symbolique des différences entre les phonémes et
les signes comme « pacte ». Mais une fois que cela a été dit, on
n’a pas tout dit de ce qu’impliquent la lecture et I’interprétation
d’un texte, par exemple.

L’approche d’Hénaff est a comprendre comme un travail de
réception tant de 1’anthropologie structurale de Lévi-Strauss que
de I’approche plus sociologique de Mauss. C’est ainsi qu’il en
vient a entrer avec Lévi-Strauss sur le terrain de la linguistique.
Mais son retour & Mauss le conduit en méme temps a marquer
certaines limites de 1’approche structurale. Il resserre la pro-
blématique et fait ressortir la spécificité de la reconnaissance
réciproque et mutuelle, c¢’est-a-dire du symbolisme. C’est en ce
sens que son approche théorique sur ces questions nous apparait
davantage prometteuse.

De la réciprocité cérémonielle
au « régime de la grdace »

En s’inspirant de D’anthropologie et de la question de
I’échange symbolique pour repenser I’eucharistie et 1’alliance
chrétienne, Chauvet ne devait pas seulement faire son chemin
et articuler cet échange symbolique avec 1’échange marchand et

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 138 02/12/2021 14:25:50



LA GRACE ET L’ECHANGE SYMBOLIQUE... 139

la signification, il se confrontait aussi a la difficulté¢ de distin-
guer entre les formes réciproques et collectives du don dans les
sociétés segmentaires et ses formes unilatérales et plus indivi-
duelles dans les sociétés modernes. Cette difficulté est apparue
a Mauss lui-méme deés la rédaction de son « Essai sur le don »
et elle a soulevé un ensemble de questions qui sont encore
aujourd’hui débattues.

Une maniere d’aborder ces questions consiste a s’inter-
roger sur la différence entre la réciprocité du don cérémoniel
— sacrifices ou dons cérémoniels entre groupes dans les sociétés
segmentaires analysées par les anthropologues — et la moda-
lit¢ gracieuse ou unilatérale du don dans d’autres contextes.
Selon Hénaff, le régime de la grace est a penser comme une
transformation dans les conditions de la reconnaissance et du
lien social, qui est elle-méme a mettre en rapport avec une
transformation dans 1’organisation sociale suite a 1’apparition
d’une autorité politique centrale, comme un Etat. De la recon-
naissance réciproque dans les sociétés segmentaires, on passe
avec les sociétés politiques a une reconnaissance qui opere a
travers des formes plus unilatérales de don. Ce n’est plus tant
le lien trés personnalisé des multiples dons et contre-dons qui
a les devants dans le régime de la grace que la faveur venue
d’en haut accordée a tous collectivement et qui englobe les
divers groupes et individus. Les dons singuliers entre ces divers
groupes et individus ne disparaissent pas, mais ils se présentent
non plus tant comme des répliques institutionnalisées et orien-
tées vers des partenaires spécifiques, que comme ce qui relaye
la faveur venue d’en haut et en poursuit le mouvement. Il y a
toujours une réponse au don initial, mais dans le prolongement
de la faveur recue a travers la liberté responsable de chacun.
On passe alors, dirait Hénaff, de la réciprocité a la mutualité.

Si Chauvet n’a pas abordé de front cette difficulté, son
interprétation du proces d’échange symbolique dans la pricre
eucharistique montre bien qu’il vise le régime de la grace dont
parle Hénaff. De méme, I’exemple récurrent du cadeau qu’il
met de 1’avant pour illustrer ce type de relation symbolique
de reconnaissance dans les sociétés modernes témoigne qu’il
n’ignore pas la différence entre la situation qui prévaut dans
les sociétés segmentaires et celles dans les sociétés politiques
dont les sociétés modernes. Il voit bien que le don réciproque
cérémoniel n’est pas le cadeau offert a un ami par un individu

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 139 02/12/2021 14:25:50



140 LA MAISON-DIEU, 306

moderne, mais que dans les deux cas, c’est la reconnaissance
de I’autre comme autre qui se joue, par le truchement d’un bien
précieux, dit symbolique.

Cependant Chauvet ne fait pas de cette difficult¢ — que
pourtant il repére — un probléme. Au plan théorique, il cherche
plutdt a accentuer la dimension de reconnaissance propre aux
divers types de don, au risque de gommer la différence majeure
entre la reconnaissance par la réciprocité rituelle — un don qui
implique un retour sous la forme d’une réplique — et la recon-
naissance a travers une faveur unique qui rassemble — un don
sans attente de retour. S’en suit une définition quelque peu élas-
tique de I’« échange symbolique » comme ce qui désigne la
reconnaissance de 1’altérité de facon générale. Cette définition
large et implicite laisse alors de coté les distinctions pourtant
importantes pour éviter la confusion. Par exemple, dans son
analyse de la priére eucharistique, c’est presqu’exclusivement
comme don unilatéral qu’il utilise le concept d’échange sym-
bolique, alors méme que chez les anthropologues, 1’échange
symbolique désigne le plus souvent la réciprocité rituelle des
partenaires.

Les distinctions établies a partir de ’anthropologie de la
reconnaissance d’Hénaff permettent ainsi de distinguer plus
finement les niveaux. Dans la liturgie eucharistique, si les
gestes de la présentation des dons et de la communion relévent
de la réciprocité traditionnelle et cérémonielle, le rapport de
reconnaissance auquel la priére eucharistique invite renvoie,
lui, essentiellement au schéme relationnel vertical qui est celui
de la grace. Dans ce schéme vertical, le don peut susciter une
réponse libre et reconnaissante, mais la réciprocité en cause
est celle — constitutive — qui opére dans toute forme de rela-
tion, et non la réciprocité rituelle et contraignante sous forme
de réplique. Dit autrement, les distinctions théoriques établies
par Hénaff, lorsqu’on les retourne vers la théologie sacramen-
taire de Chauvet permettent de marquer plus nettement tant
I’importance de I’offrande — du pain et du vin, mais ultime-
ment de toute 1’assemblée et de chacun de ses membres — qui
instaure la relation, que son statut spécifique : elle n’est pas
une réplique, mais une réponse idéalement libre et reconnais-
sante a 1’égard d’un don gracieux incommensurable, celui de
la vie de Dieu au cceur de celle des humains et du monde.
Et si, sur le plan théologique, on insiste sur la gratuité de ce
don, c’est pour rappeler que la grace veut relever, rassembler

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 140 02/12/2021 14:25:50



LA GRACE ET L’ECHANGE SYMBOLIQUE... 141

dans I’unité et instituer des sujets, et non écraser ni dominer,
comme peuvent le faire par ailleurs divers dons unilatéraux a
hauteur d’homme, y compris du c6té de pratiques ecclésiales
non converties.

Du régime anthropologique de la grdce
a la grdce chrétienne : la gratuité
au cceur de l’ambivalence

Une difficulté supplémentaire a laquelle Chauvet se confron-
tait en dialoguant avec 1’anthropologie culturelle et sociale
¢était non seulement de distinguer les formes du don propres
au régime de la grace de ses formes traditionnelles — le « don
réciproque cérémoniel », dit Hénaff*> —, mais aussi de penser
cette gratuité de la grace qui vient d’étre évoquée. La grace de
Dieu, en lien avec 1’évidement kénotique sur la croix, tend a
étre pensée comme pure gratuité, c’est-a-dire comme étant une
initiative divine pour laquelle les mérites de I’homme ne sont
pour rien. Evidemment, cela ne veut pas dire que c’est ainsi
qu’elle est accueillie a chaque fois.

En effet, au plan anthropologique, tout don, peu importe
ses modalités, en tant qu’il médiatise humainement une rela-
tion concréte a 1’autre, est nécessairement ambivalent. S’il peut
mener a la confiance et a la reconnaissance positive de ’autre,
il peut aussi mener a son contraire, c’est-a-dire qu’il peut se
transformer en méfiance.

Dans le cas des sociétés segmentaires, le systéme de la
justice vindicatoire vise précisément a prendre en charge les
manquements aux devoirs de I’alliance. Ce systéme n’autorise
cependant pas vraiment de marge de manceuvre entre 1’alliance
paritaire et la guerre entre ennemis. On peut aussi penser que
dans un tel contexte, les sacrifices expiatoires jouent un roéle
analogue a celui du systéme vindicatoire, mais dans la rela-
tion a l’invisible donateur. Avec 1’apparition d’une autorité
centrale, les conditions de [’ambivalence changent au méme
titre que les conditions de la reconnaissance. 1.’autorité cen-
trale prend en charge la gestion des offenses. Elle s’interpose
entre les sujets, comme la grace qui, dans sa faveur, fédére les

32. M. HENAFE, Le prix de la vérité, p. 145-207.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 141 02/12/2021 14:25:50



142 LA MAISON-DIEU, 306

donataires dispersés. Si la guerre entre groupes ennemis devient
une menace moins présente a I’intérieur méme de la commu-
nauté politique, tout en demeurant une possibilité reportée vers
I’extérieur, c’est la domination institutionnalisée qui, a 1’inté-
rieur, tend a prendre les devants comme risque potentiel. Le
donateur — Dieu et les institutions qui médiatisent sa grace,
la cité et ses institutions — a une position dominante dans le
régime de la grace qui est proprement théologico-politique. Dit
rapidement, si un don unilatéral a le pouvoir d’induire chez le
bénéficiaire le bonheur d’étre comblé et de 1’éveiller a sa propre
liberté et a sa propre responsabilité, d’ou 1’expression de la gra-
titude reconnaissante qui accompagne souvent la réception d’un
tel don, il a aussi — sur le plan formel et anthropologique — la
capacité d’écraser et d’instaurer un rapport de dépendance, de
domination ou de sujétion qui n’est pas a proprement parler
une guerre.

Chauvet ne manque pas de nommer avec Baudrillard cette
ambivalence®. Par contre, une fois nommée, c’est comme si
elle passait dans 1’oubli et cédait toute la place a la non-valeur.
Au terme de son analyse théorique de la question, Chauvet
semble ne retenir qu’une version positive de I’échange symbo-
lique, jusqu’a en faire son « essence ».

Car I’essence symbolique du cadeau se caractérise justement
non par la valeur de 1’objet offert — celle-ci peut étre pratiquement
nulle en termes de valeur d’usage ou de valeur marchande, et
le «rien » offert étre pourtant pleinement recu comme cadeau —,
mais par le rapport d’alliance, d’amiti¢, d’affection, de reconnais-
sance (de et envers 1’autre) qu’il crée ou recrée entre les parte-
naires (p. 112).

A suivre Chauvet, 1’échange symbolique semble par moments
ne pouvoir conduire qu’a de I’amitié¢ et de la confiance, tant
dans les sociétés segmentaires que dans les sociétés poli-
tiques. Dans son ouvrage Les sacrements, Chauvet va méme
jusqu’a associer directement « la logique qui régit 1’échange
symbolique » avec celle de la « gratuité¢ » dans laquelle, dit-il,

33. « Ainsi la structure d’échange (cf. Lévi-Strauss) n’est-elle jamais celle
de la réciprocité simple. Ce ne sont pas deux termes simples, mais deux
termes ambivalents qui échangent, et 1’échange fonde leur relation comme
ambivalente. » J. BAUDRILLARD, Pour une critique de [’économie politique du
signe, p. 62, cité dans L.-M. CHAUVET, Symbole et sacrement, p. 108.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 142 02/12/2021 14:25:50



LA GRACE ET L’ECHANGE SYMBOLIQUE... 143

« [chacun] donne sans compter** ». Dans Symbole et sacrement
cette fois, lorsqu’il référe aux travaux de 1’historien Georges
Duby a propos des « générosités nécessaires » a 1’époque méro-
vingienne, il omet de signaler que la c1rcu1at10n des dons se fait
sur fond d’hostilité, de rivalité et de pillage™®.

Ils sont quelques lecteurs a avoir remarqué et critiqué cette
orientation interprétative de Chauvet par rapport a I’échange
symbolique. Le plus sévére d’entre eux, Gerard Moore, considere
que Chauvet présente une version « romantique » et inadéquate
de I’échange symbolique dans les sociétés traditionnelles, notam-
ment mélanésiennes. Il va méme jusqu’a conclure que son pas-
sage par I’anthropologie est, au final, une « distraction®® ». Daniel
F. Pilario, de son coOté, s’appuyant sur les analyses de Pierre
Bourdieu, affirme que Chauvet ferme les yeux sur 1’« ambi-
guité » inhérente des échanges symboliques et sur les jeux de
pouvoir et de domination auxquels ils, condulsent parfois, notam-
ment dans des institutions comme 1’Eglise®’.

34. L.-M. CHAUVET, Les sacrements, p. 134.

35. « Le don est en effet, dans les structures de ce temps, la contrepartie
nécessaire de la capture. Au terme d’une campagne heureuse, aucun chef de
guerre ne garde pour lui le butin. II le distribue, et non seulement parmi ses
compagnons d’armes. Il se doit en outre d’en offrir une part aux puissances
invisibles. [...] Cette distribution, cette consécration sont la condition méme
du pouvoir, celui que le chef exerce sur ses compagnons, celui que les dieux
lui déleguent. » Georges DuBY, Guerriers et paysans. vil- Xil siecle. Premier
essor de [’économie européenne, Paris, Gallimard, 1973, p. 62.

36. Traduction libre de Gerard MOORE, « Recension : The Sacraments.
The Word of God at the Mercy of the Body », The Australasian Catholic
Record, vol. 80, n. 2, 2003, p. 264-265. « The first [problematic feature]
is the seemingly “romanticized” view of symbolic exchange in traditional
societies, particularly those in Melanesia. While Chauvet is intending to
bring out the gratuity of grace through contrast between traditional exchange
and western economic logic, this excursion into anthropology is inadequate
and a distraction. » Il faut noter que Moore est un théologien australien du
United Theological College (North Parramatta, Australie), ce qui explique
peut-étre pourquoi il cible le cas mélanésien duquel il est géographiquement
plus proche.

37. « Any framework, such as Chauvet’s, which posits a clear-cut dis-
tinction between the economic and the symbolic runs the risk of reading
manipulative power into the divine all-gratuitous action, thus turning a blind
eye (especially when this divine all-gratuitousness is mediated by such a
precarious institution as the church) to the ambiguity inherent in all gift-
exchanges. » Daniel Franklin PiLARIO, « “Gift exchange” in Sacramentology.
A Critical Assessment from the Perspective of Pierre Bourdieu », Questions
Liturgiques/Studies in Liturgy, vol. 82, n. 1, 2001, p. 93. Bourdieu, sur lequel

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 143 02/12/2021 14:25:50



144 LA MAISON-DIEU, 306

Il est important de noter que le probléme ici évoqué concerne
sa théorie de 1’échange symbolique qu’il élabore a partir de
modeles anthropologlques sans toujours marquer le moment
ou il passe a une lecture de 1’échange symbolique converti, et
sans distinguer entre différents types de dons. On peut aussi
rappeler qu’il élabore sa théorie a I’intérieur d’une probléma-
tique philosophique et théologique qui en déplace les enjeux.
Mais il importe aussi de souligner qu’en d’autres parties de son
ceuvre, notamment dans les sections sur la pratique des sacre-
ments, on voit clairement que Chauvet n’ignore pas [’ambiva-
lence des rituels chrétiens, au contraire. « Le rite, souligne-t-il
avec insistance, est capable du meilleur comme du pire. » Et
pour « demeurer proprement chrétien », il est « constamment
a évangéliser™ ». Sa critique des abus liés & la messe comme
sacrifice d’expiation au Moyen Age et a la veille de la Réforme
protestante atteste aussi de sa vigilance critique a propos de
I’ambivalence. Un lecteur comme Robert Mager y a été attentif.

La force de I’argumentation de Chauvet réside dans la tournure
non apologétique de sa présentation de la dimension institutionnelle
comme corporéité. En situant cette dimension dans la sacramenta-
lit¢ de I’Eglise, il la « remet a sa place » et en fait apparaitre tant
I’importance que les limites®

Pilario appuie sa critique, a sa propre manicre d’articuler économie (échange
marchand) et échange symbolique.

38. L.-M. CHAUVET, Les sacrements, p. 127-128 : « Le rite est capable du
meilleur comme du pire. Le meilleur : c’est notamment ce que 1’on a cherché
a montrer au long de I’analyse qui vient d’étre faite. [...] On ne devient
chrétien qu’en entrant en institution [...]. Vouloir sortir de ces médiations
institutionnelles et rituelles, c’est étre victime d’un imaginaire d’immédiateté
dont on pergoit aisément les dégats. Le rite n’en est pas moins, simultané-
ment, capable aussi du pire. Outre ses risques évidents de routine, il est lourd
d’ambiguités d’ordre psychique (la névrose obsessionnelle peut y trouver un
terrain favorable), social (il peut fonctionner comme coquille vide de contenu
de foi, seul important le “contenant”, c’est-a-dire les marques sociales d’ap-
partenance a une religion donnée et, par-la, a une culture ou a un milieu
social), politique (les manipulations des cérémonies par le pouvoir établi),
aussi bien que spirituel (substitution plus ou moins magique de I’efficacité
du rite a la Parole et a ses interpellations éthiques), etc. Le rite est donc
constamment a évangéliser, s’il veut demeurer proprement chrétien. » Voir
aussi L.-M. CHAUVET, Symbole et sacrement, p. 361-363.

39. Robert MAGER, « L’Eglise-sacrement a I’épreuve du symbole. L apport
de Louis-Marie Chauvet », Eglise et Théologie, vol. 21, n. 2, 1990, p. 186.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 144 02/12/2021 14:25:51



LA GRACE ET L’ECHANGE SYMBOLIQUE... 145

Suivant Mager, I’approche de « I’Eglise comme mystére »
par Chauvet évite le piege de la mystification et de I’idéali-
sation de la communauté ecclésiale dans lequel trop de théo-
logiens catholiques tombent et qui conduit souvent a masquer
les risques propres a une structure hiérarchique. A cet égard,
le concept de « réciprocité » mis en avant par Chauvet joue-
rait un role central. « Cette réciprocité n’est pas a comprendre
dans le sens romantique ou basculent trop d’ecclésiologies de
la “communion”. L’interdépendance que fonde la réciprocité est
a la fois coopération et compétition. » Mager reconnait donc la
sensibilité de Chauvet a la question de I’ambivalence. Toute-
fois, on peut remarquer que ce dernier sent aussi le besoin de
préciser que la réciprocité dont il est question est, précisément,
« ambigué®’ ».

Si I’ecclésiologie de Chauvet jouit d’une appréciation somme
toute assez positive chez le théologien catholique Mager, elle
laisse plutot interrogatif un lecteur de tradition protestante
réformée comme Henry Mottu, par ailleurs appréciatif de I’en-
semble de son travail*'.

Ouverture

La pensée des anthropologues sur le don réciproque céré-
moniel joue un rdle central dans 1’argumentation de Chauvet.
On reconnait 1’héritage de cette tradition de pensée dans sa
problématique de I’échange symbolique. Celle-ci lui permet
de penser la grace comme un rapport relationnel de recon-
naissance. Certes, la manic¢re dont il articule théoriquement
I’échange symbolique avec 1’échange marchand et la signi-
fication gagne a étre nuancée. De méme, il ne distingue pas

40. R. MAGER, « L’Eglise-sacrement a I’épreuve du symbole », p. 190-191.
R. Mager note également que « Chauvet passe un peu rapidement sur cette dis-
tinction importante » entre « corps ecclésial » et « corps du Christ » (p. 189).

41. «Or, de méme qu’il faut prendre garde de ne pas tomber dans une
conception romantique du symbolique, ce qu’admet [Chauvet] lui-méme, de
méme il ne faut pas céder a une ecclésiologie romantique. N’a-t-on donc
pas [dans Symbole et sacrement] une notion non différenciée, organiciste de
I’Eglise comme corps du Christ ? » Henry MOTTU, « “Symbole et sacrement”.
A propos d’un livre récent », Revue de théologie et de philosophie, vol. 121,
n. 2, 1989, p. 221-222. Voir aussi les interrogations de Pierre GISEL, « Du
symbolique au symbole, ou du symbole au symbolique ? », Recherches de
science religieuse, vol. 75, n. 3, 1987, p. 362-365.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 145 02/12/2021 14:25:51



146 LA MAISON-DIEU, 306

toujours nettement entre la reconnaissance sous la forme du don
réciproque cérémoniel et la reconnaissance sous les traits de la
graice comme don unilatéral. Plus encore, il tend a projeter sa
sensibilité théologique pour la gratuité sur les diverses formes
de la reconnaissance, au risque d’en oublier parfois — théori-
quement — leur incontournable ambivalence. En fin de compte,
a certains moments, on ne sait plus trop si Chauvet opere une
interprétation de 1’échange symbolique par la grace entendue
comme pure gratuité, ou l’inverse, c’est-a-dire une interpréta-
tion chrétienne de la grace a partir de I’échange symbolique.
La relecture de ce dossier a partir de I’anthropologie du don et
de la reconnaissance de Marcel Hénaff a permis de prendre un
peu de recul et de cibler I’essentiel.

Cette difficulté théorique chez Chauvet ne doit toutefois pas
faire manquer la fécondité du geste théorique qui est au cceur
de son travail et qui consiste précisément a approcher la grace
sacramentelle et I’alliance chrétienne a partir de cette problé-
matique anthropologique sur la reconnaissance et le don. Car
cette approche théorique permet de penser la grice — centrale
dans les sacrements et plus largement dans I’existence relue
chrétiennement — comme une dynamique relationnelle ou la
reconnaissance de ’altérité de chacun est en jeu. De plus, elle
prend en compte les modalités concrétes de cette dynamique
dans ’ordre du rituel.

Plus encore, et toujours sur le plan théorique, il importe de
relever ce qui nous apparait étre un autre apport spécifique des
travaux de Chauvet pour penser théologiquement la grace chré-
tienne en termes de reconnaissance. Si, plus souvent qu’au-
trement, c’est I’expression « non-valeur » ou « hors valeur »
qu’il utilise pour qualifier la grace, avec la difficulté que cela
présente pour penser sa « gratuité » dans 1’ambivalence des
institutions et des gestes qui la médiatisent, Chauvet fait aussi
appel a un autre concept, celui de « gracieuseté ». Au méme
titre que les deux autres, ce concept lui permet de qualifier
la grace et « désigne [...] ce qui ne peut pas, par définition
méme, faire I’objet d’un calcul, d’un prix, d’un marchandage »
(p. 113). Mais il lui permet d’apporter une précision supplé-
mentaire déterminante. Ce qui apparait alors, c’est la grace en
tant qu’elle laisse place a une réponse et a une participation
libre de I’humain a son mouvement, dans la créativité et la
responsabilité :

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 146 02/12/2021 14:25:51



LA GRACE ET L’ECHANGE SYMBOLIQUE... 147

Cette gracieuseté qualifie le contre-don requis comme sans prix,
sans calcul — bref, comme réponse d’amour. Le contre don de notre
réponse humaine appartient donc lui-méme au concept théologi-
quement chrétien de « grdace ». Renversement capital pour I’intel-
ligence chrétienne du rapport a Dieu ! (p. 114)

A mes yeux, Chauvet formule ici la principale fécondité de
son approche de la grace par la voie de I’échange symbolique :
elle met en lumiére la dynamlque de reconnaissance qui est au
ceeur de la grdce, comme ce qui ouvre [’espace d’une possible
participation libre, créative et responsable de I’humain a son
mouvement, une participation qui passe par la disponibilité,
qui tient lieu de réponse, et qui ouvre sur la reconnaissance
mutuelle. Dit simplement, ce qui ne veut pas dire que cela est
simple, accueillir la grace comme reconnaissance accordée gra-
tuitement peut changer une vie, des vies. C’est la résurrection
comme événement et comme opération de relévement du sujet
dans ses relations & autrui et au monde, qui se présente alors
comme ce qui est a vivre et ce que le don de Dieu vient appeler,
porter et sous-tenir.

Plus que ne le suggeére un anthropologue et un philosophe
comme Hénaff, cet espace problématique de la réponse humaine
au don de la grace est complexe, varié ; il reste a penser, et la
théologie de Chauvet contribue a le faire. C’est alors I’horizon
d’une vie humaine vécue dans la foi, I’espérance et la charité
qui devient « pensable » comme un fruit de cette grace. Bien
sur, la charité bienveillante, 1’entraide, la solidarité mutuelle
et les combats pour la justice sont concernés. Et ce sont ces
pratiques qui contribuent a nourrir le lien social qui intéressent
I’anthropologie et la sociologie. Mais plus largement, c’est toute
la créativité et la subjectivité humaine qui, potentiellement, est
sommeée de se lever lorsqu’elle est interpellée et déplacée par
I’altérit¢ du don de Dieu et la gratuit¢ de la reconnaissance
qui y est offerte*”. Bien siir, concrétement, et il importe de le

42. «Or, comme tout don, celui de la création n’est recu que moyen-
nant un contre-don : en 1’occurrence, celui de la créativité humaine [...]. »
L.-M. CHAUVET, Symbole et sacrement, p. 367. Et au cceur de cette créativité,
comme le souligne cette fois Antoine DELZANT (Croire quand méme, Paris,
Bayard, 2006, chapitre « La gratuité », p. 281) dans des termes semblables
a ceux de Chauvet, c’est la reconnaissance des sujets qui est primordiale :
« La gratuité est la qualité d’un don ou d’un service réalisés en vue de créer
ou de maintenir la reconnaissance mutuelle entre les sujets. Elle met en jeu
une liberté qui exerce un intérét désintéressé, qu’on appelle amour [...]. »

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 147 02/12/2021 14:25:51



148 LA MAISON-DIEU, 306

mentionner une derniére fois, /’accueil du don de grace peut
étre vécu négativement comme ce qui écrase et qui oblige a
donner a son tour et toujours plus, jusqu’a I’épuisement. Mais
il faut voir alors que c’est la réception du don de Dieu et ce
qu’on en fait qui pose probléme, pas la grace elle-méme.

En somme, recevoir la faveur de Dieu comme grace de recon-
naissance est tout sauf simple et ennuyeux. Mal comprise et mal
regue, elle peut écraser et obliger a recevoir passivement. Mais
bien recgue, elle place chacun devant une question qui libére :
comment se situer par rapport a ce don de vie qui, mystérieu-
sement, est toujours déja offert, gratuitement, chaque jour, et
appelle a vivre en plénitude ? D’ou I’importance de penser avec
la profondeur requise cet horizon problématique et complexe du
« contre-don » humain, ou mieux, de la « réponse » humaine, y
compris lorsque ce don est une grace qui n’attend pas de retour.

Chauvet va méme assez loin dans cette direction.

La grace [...] n’advient jamais autant a son essence de grace
que lorsqu’elle sollicite cette liberté et cette responsabilité de 1’étre
humain. Elle n’est jamais aussi bien recue par celui-ci comme don
gratuit que lorsqu’elle suscite un contre-don gracieux, lequel est
toujours de I’ordre de I’amour™.

Cette proposition pointe vers la réciprocité constitutive de
toute forme de reconnaissance telle qu’Hénaff la pense discre-
tement*. Le point de vue théologique de Chauvet en montre
la complexité et la diversité en ce qui concerne le régime de
la grace. Car la grace n’est pas que bienfait, elle est aussi
et d’abord une reconnaissance offerte qui suscite et libere la
liberté, en vue d’une réponse qui s’élabore au cceur méme de
I’existence.

Patrice BERGERON

43. L.-M. CHAUVET, Les sacrements, p. 141.
44. R. HENAFF, Le don des philosophes, p. 152.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 148 02/12/2021 14:25:51



LA GRACE ET L’ECHANGE SYMBOLIQUE... 149

Résumé

D’ou viennent ces catégories opposées de valeur et de hors
valeur qu’évoque rapidement le théologien des sacrements
Louis-Marie Chauvet au tout début de son maitre-ouvrage Sym-
bole et sacrement et qui réapparaissent a des moments clés de
I’argumentation, notamment dans sa discussion avec la théo-
logie sacramentaire de saint Thomas d’Aquin ? D’ou viennent
également ces deux autres catégories, gracieuseté et gratuité, qui
servent a qualifier ce « hors valeur » de la grace a I’ceuvre dans
les sacrements ? Elles lui viennent de sa réception du concept
d’échange symbolique tel qu’il a été pensé¢ de maniere différen-
ciée du c6té de I’anthropologie, tant celle de Marcel Mauss, que
celles de Claude Lévi-Strauss et de Jean Baudrillard. A travers
une lecture attentive des écrits de Chauvet, cet article montre
d’abord que ce dossier théorique gravitant autour de 1’échange
symbolique, qui se trouve a l’intérieur d’une problématique
philosophique et théologique plus large, occupe tout de méme
une place importante. S’il comporte quelques difficultés, il va
aussi et surtout de pair avec des fécondités qu’il importe d’iden-
tifier. Ensuite, a partir de I’anthropologie du don et de la recon-
naissance de Marcel Hénaff, cet article explore la maniere dont
I’horizon anthropologique du don — ici I’échange symbolique —
permet a Chauvet d’approcher la grace comme un don gratuit
qui, dans sa gracieuseté, soutient le contre-don de la réponse
humaine en méme temps qu’il ’appelle a la liberté responsable
et ouvre a une dynamique de reconnaissance. Enfin, sur le
plan proprement théorique, la contribution de Chauvet fait bien
voir tant la complexité que la fécondit¢ d’une théologie de la
grace qui s’ouvre au don réciproque et rituel tel qu’il est étudié
par I’anthropologie culturelle et sociale depuis Marcel Mauss.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 149 02/12/2021 14:25:51



379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 150 02/12/2021 14:25:51



NOUVELLE TRADUCTION
DU MISSEL ROMAIN

La Maison-Dieu 306, 2021/4, 151-168
Bernadette MELOIS

LE MISSEL ROMAIN, AU SERVICE
D’UNE PRIERE « EUCHARISTIQUE »
DE PASSEMBLEE

Introduction

La nouvelle traduction du Missel romain, que nous allons peu
a peu nous approprier, nous convoque a une révision de nos
pratiques liturgiques. Nous sommes invités a prendre de la dis-
tance par rapport a quelque cinquante années de pratique litur-
gique et a considérer a frais nouveau le mystére de I’eucharistie
par le biais de cette nouvelle traduction. Nous arrivons donc
a un moment de discernement dont le Missel et sa Présenta-
tion genérale composent I’un des outils. Ils offrent des points
d’appui et de références pour un nouveau départ d’incultura-
tion d’une liturgie dont les ¢léments fondamentaux nous sont
rappelés.

Une réception dans un contexte inédit

Outre la nouveauté de la traduction du Missel qui va nous
obliger a une attention particuliere, il se trouve que nous la

Bernadette MELOIS est directrice du Service national de la pasto-
rale liturgique et sacramentelle (SNPLS) attaché a la Conférence des
évéques de France (CEF).

Ce texte reprend la conférence donnée par la directrice et des
membres du Service national de pastorale liturgique et sacramentelle
(SNPLS) dans le cadre de la publication de la traduction francophone
Tertia typica du Missel romain.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 151 02/12/2021 14:25:51



152 LA MAISON-DIEU, 306

recevons dans un contexte de pandémie — nous ne pouvons pas
encore parler de post-pandémie — ou la vie ecclésiale se trouve
bousculée et parfois remise en question par la disparition de
certains fideles, la difficulté de rassembler la communauté dis-
persée, les contingences sanitaires qui demeurent, etc. Mais
plus encore, la pandémie et ses divers confinements ont mis
en lumiére des mutations théologiques et pastorales bousculant
la théologie de ’eucharistie et de la communauté par I’intru-
sion des modes de retransmission télévisuelle qui interrogent
le sens de la communion, de la présence eucharistique, de
I’assemblée, etc.

Ces contraintes autant que ces interrogations peuvent étre des
ressources pour donner une nouvelle impulsion a la vie eucha-
ristique de nos communautés. Aussi, loin de réduire la réception
de cette révision de la traduction a une querelle de mots — que
I’on pourrait stigmatiser comme querelle entre conservateurs et
progressistes — il convient de placer le débat au niveau de la vie
spirituelle du peuple chrétien, de sa marche a la suite du Christ,
de son engagement éthique né de la communion a la vie divine.

Une réflexion au sein du Service national

Il revient au Service national de la pastorale liturgique et
sacramentelle d’organiser la réception pastorale du Missel
romain dans ce contexte particulier. Notre conviction de départ
est que le Missel est au service de la priere « eucharistique » de
I’assemblée liturgique, tout comme de sa vie spirituelle.

Cette contribution, fruit d’une réflexion commune, s’articule
autour de cinq thémes qui montrent que la structure et 1’exacti-
tude des mots de la traduction du Missel romain ne sont pas une
fin en soi, mais bien que 1’un et I’autre ne prennent sens que
dans un « faire », c’est-a-dire une action commune, qui est au
service d’un « vivre » ensemble qui est priere. Nous aborderons
donc les points suivants 1) La Présentation générale du Missel
romain (PGMR) : entre mode d’emploi et itinéraire ; 2) Les
portes d’entrées dans le Missel romain telles que les ordonne
la PGMR ; 3) Le Missel romain un livre pour se tenir en Eglise
dans la priere ; 4) L’horizon missionnaire du Missel romain ;
5) La responsabilité ecclésiale en liturgie.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 152 02/12/2021 14:25:51



NOUVELLE TRADUCTION DU MISSEL ROMAIN 153

La Présentation générale du Missel romain (PGMR) :
entre mode d’emploi et itinéraire

Comment la Présentation générale du Missel romain, qui
pour beaucoup se place, a priori, du c6té du mode d’emploi — et
donc peu souvent lue comme la plupart des notices —, peut-elle
nous aider a entrer dans une nouvelle maniére d’habiter les
rites pour que chacun vive la liturgie comme un acte de pricre
communautaire ?

La structure de la PGMR

Pour commencer, selon les mots de Frangois Cassingena-
Trévedy : «il faut refaire connaissance » avec le texte de la
PGMR, «long texte a la portée mystagogique sous-estimée' ».
Autant dire que la PGMR, a sa manicre propre, nous fait entrer
dans le mystére du Christ Sauveur.

La PGMR comporte neuf chapitres structurés en 399 numéros,
plus un Préambule qui inscrit le Missel dans la « tradition inin-
terrompue » de la messe, donnant au monde le « témoignage
d’une foi inchangée » depuis les temps apostoliques®. Le reste
de la PGMR est a lire a la lumiére du fondement suivant : la
«régle de la priere » (lex orandi), s’adaptant aux conditions
nouvelles de la vie de I’Eglise au cceur du monde, objective
— au sens de donne corps a — la «régle de la foi» (lex cre-
dendi) qui sous-tend la vie spirituelle des croyants, plongés
dans la mort et la résurrection pour la gloire de Dieu et le
salut du monde.

La structure méme de la PGMR dit, d’emblée, la volonté
conciliaire de s’intéresser a I’essentiel, « L’importance et la
dignité de la célébration eucharistique® » dans le but de faire
progresser le peuple de Dieu vers la sainteté®.

Pour mémoire :

1. Frangois CASSINGENA-TREVEDY, « Le Missel, le choix au service de la
vie spirituelle », Du bon usage des normes liturgiques, Paris, Ed. du Cerf,
« Lex orandi nouvelle série », 2020, p. 367.

2. PGMR, n. 2-5 et 6-9.

3. PGMR, titre de la 1 partie.

4. Cf. PGMR, 5.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 153 02/12/2021 14:25:51



154 LA MAISON-DIEU, 306

— Les chapitres [ a IV passent du rappel de I’importance de
la célébration eucharistique, centre de la vie liturgique,
sommet et source de la vie chrétienne, a sa structure orga-
nique (§ 1), puis aux divers ministéres qu’elle requiert
(§ II), pour finalement porter notre attention sur la forme
paradigmatique de la célébration, celle qui rassemble
I’Eglise comme peuple de Dieu.

— Les chapitres V et VI donnent des critéres pour la dis-
position et I’ornementation des églises puis sur les objets
nécessaires a la célébration.

— Les trois derniers chapitres sont particuliérement innovants
puisque le VII concerne le choix des messes et celui de
ses différentes parties ; le VIII donne le sens des messes
pour intentions diverses ; et le IX® et dernier chapitre est
un ajout de la 3° editio typica de 2002 (Traduction fran-
caise 2007°) qui n’apparaissait donc pas dans la version
de 1975. 11 ouvre un espace aux adaptations qui relévent
des conférences des évéques de chaque pays.

Des évolutions a repérer

Bien que la nouvelle traduction de la PGMR soit disponible
depuis 2008, il n’est pas slr que les évolutions notables qu’elle
présente ait été percues a leur juste valeur. Pour n’en citer que
quelques-unes :

— Le silence est un point sensible soulevé des le n. 45. 11
est rappelé a chaque acte de priére. Par exemple : avant
la préparation pénitentielle (n. 51), apres les lectures
(n. 128), au ceeur de la priere universelle (n. 71). Le
silence, en soi, apparait comme un acte de priére.

— Les attitudes et les gestes de I’assemblée sont précisés
(n. 43) pour étre signe d’unité (n. 42). Le ton de la voix,
tant du prétre que des lecteurs, est souligné selon la nature
de la prise de parole : lecture, pricre, etc.

— Un des éléments majeurs est ’attention pastorale aux
besoins des communautés célébrantes. Le choix des
messes et des parties de celles-ci (lectures, oraisons,

5. Publiée dans L’art de célébrer la messe. Présentation Générale du
Missel Romain, 3¢ édition typique 2002, Paris, Desclée Mame, 2008.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 154 02/12/2021 14:25:51



NOUVELLE TRADUCTION DU MISSEL ROMAIN 155

préfaces, priéres eucharistiques, etc.) reléve d’une consi-
dération pastorale tendue vers un but : « répondre plus
exactement aux besoins spirituels des fidéles » (n. 20).
Les messes pour intentions diverses répondent au méme
souci pastoral. Deés lors, le choix se trouve « incorporé
a la norme méme et devient I’enjeu d’un exercice spiri-
tuel® » au service de la priére de la communauté.

Un itinéraire de vie

Guide de la célébration, le Missel propose un itinéraire,
c’est-a-dire un chemin balisé par les normes pour faire entrer
le peuple de Dieu dans la pricre et le conduire a vivre la célé-
bration comme un dialogue fructueux avec le Pere, par le Fils et
dans I’Esprit saint. La norme que définit le Missel a travers des
prescriptions concrétes n’a pas pour but d’enfermer les prétres
et les fidéles dans un carcan célébratoire, mais bien de leur
faire découvrir que les normes sont au service de la commu-
nauté pour soutenir la pastorale et, partant, la vie spirituelle du
peuple de Dieu.

Aussi, la PGMR

— offre a notre regard une vision de I’Eglise, corps du Christ
et peuple de Dieu avec en son sein divers ministéres, ¢’est-
a-dire des services, nécessaires a la bonne mise en ceuvre
de la liturgie pour qu’en elle s’accomplisse « I’ceuvre de
notre rédemption » (SC 2).

— propose une théologie de la priére en développant une
théologie de la liturgie, priere par excellence.

— déploie une christologie sans mettre de c6té une théologie
trinitaire. Toute I’action du Christ dont nous faisons mémoire
est référé a I’ceuvre du Pere — lui « vers qui montent nos
louanges » (Priére eucharistique, PE 1) — et ne se comprend
que dans la puissance de I’Esprit qui « continue son ceuvre
[celle du Christ] dans le monde » (PE 4).

La PGMR est donc bien plus qu’un simple « mode d’em-
ploi». Si elle indique la norme a suivre, et partant possede

6. Francois CASSINGENA-TREVEDY, « Le Missel, le choix au service de la
vie spirituelle », p. 379.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 155 02/12/2021 14:25:51



156 LA MAISON-DIEU, 306

une dimension normative, en expliquant le sens des rites, en
¢largissant les propositions par ’ouverture a des choix mul-
tiples, elle offre des critéres d’interprétation qui induisent une
nécessaire maturité spirituelle, théologique et finalement pas-
torale, ¢loignée d’un certain rubricisme. La PGMR marque le
passage d’un ritus servandus, qui imposait une maniere stricte
de célébrer, a un ars celebrandi qui requiert une connaissance
et une intelligence des rites et de leur performativité en vue du
salut des hommes et de la gloire de Dieu.

Plusieurs portes d’entrée dans le Missel romain,
ordonnées par la PGMR

Outre sa structure ordonnée, qui conduit des fondements de
la célébration eucharistique a ses aspects les plus pratiques, la
Présentation générale du Missel romain manifeste une volonté
d’interprétation, de formation, de pédagogie en vue d’une juste
utilisation du Missel romain.

Ce livre unique, qui régule la priere du peuple chrétien,
contient tout ce qui est nécessaire a la célébration eucharis-
tique. Un peu comme une base de données ou se cotoient un
pluralisme de formulaires, et dont il faut saisir des ¢léments
épars ici et la pour construire de maniére responsable et mettre
en ceuvre une célébration vivante ou I’ensemble du peuple de
Dieu sera nourri et régénéré dans la foi.

On peut accéder au Missel par différentes entrées qui toutes
conduisent a faire de la célébration eucharistique un lieu de
rencontre du Christ pascal, médiateur de toute grace.

Le Propre du Temps

La premiére entrée s’adosse a 1’année liturgique, ce que
le Missel appelle le « Propre du temps ». C’est tout 1’enchai-
nement du mystére de la vie du Christ depuis sa naissance,
attendue par nos Péres dans foi, jusqu’a la réalisation du dessein
de Dieu qui passe par la mémoire du mystére pascal, sommet de
I’année liturgique, et nous conduit a 1’épanouissement de la
vie chrétienne par le don de I’Esprit. Le corpus des oraisons et
des préfaces exprime, au fil des jours et des mois, ce mystere
de I’inclusion de Dieu « dans le cours du temps » (2° Préface

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 156 02/12/2021 14:25:51



NOUVELLE TRADUCTION DU MISSEL ROMAIN 157

de Noél) qui, ayant accompli « jusqu’au bout le mystére de
Paques », fait de nous ses « enfants d’adoption » par Jésus
Christ (Préface de la Pentecote).

Le Propre des saints

La deuxiéme entrée s’attache au « Propre des saints » en qu1
Dieu « couronne[ ]ses propres dons’ ». A travers les saints, c’est
la variété des réponses a I’appel du Christ qui s’offre a notre
méditation et a notre pricre, car les saints nous donnent a recon-
naitre la fécondité de la vie en Christ sous ses multiples aspects.
Dés lors, la maniére de célébrer la sainteté de Dieu manifestée
en tant d’hommes et de femmes au cours des ages est variée.
Le discernement pastoral fera considérer le bien spirituel des
fidéles et non des « inclinations personnelles » (PGMR, n. 352).

L ’Ordo missa

L’Ordinaire de la messe est une troisieme entrée. Non seu-
lement la PGMR fait du choix des formulaires de messe un
principe directeur, mais le Missel propose une série de choix
dans le corps méme de 1I’Ordo missce. Ainsi, nous avons
quatre formules pour la préparation pénitentielle, dix pricres
eucharistiques, deux formules d’introduction a la priére sur
les offrandes, quatre formules d’anamneése, etc. Sans oublier
la longue série des préfaces, certaines étant propres aux fétes,
mais d’autres découlant du choix du célébrant : les huit préfaces
des dimanches et les six préfaces communes témoignent de dif-
férents aspects du mystere du salut et de I’Eglise.

Les « Messes rituelles et pour les sacrements » rendent compte
de la vie sacramentelle de I’Eglise, depuis les sacrements de
I’Initiation jusqu’a leur déploiement dans la vie concréte des
hommes et des femmes qui répondent a une vocation particu-
liere au sein du peuple de Dieu. Une entrée qui donne a Jpenser
organisation de ce peuple, que Dieu veut saint en sa présence.

Les « Messes _pour circonstances diverses », comme leur
nom l’indique, s’intéressent a ce qui fait la vie quotidienne
tant de I’Eglise que du monde. Ces formulaires de messe ont
la particularité de prendre en compte des situations pastorales

7. 1% Préface des saints.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 157 02/12/2021 14:25:51



158 LA MAISON-DIEU, 306

particuliéres, tant 1’unité des chrétiens ou 1’évangélisation que
la bonne marche des saisons ou la tenue d’un synode. C’est
donc, encore, avec un discernement pastoral qu’il convient d’en
faire usage — plus encore en ce qui concerne les messes votives.

Le chant et la musique

Une derniére entrée dans le Missel romain concerne la
musique et le chant. La PGMR a rappel¢ I'importance des inter-
ventions chantées, particuli¢rement des acclamations du peuple,
des dialogues, etc. Le Missel propose la mise en musique de
ces interventions qu’il sera enrichissant de prendre en compte
pour former les fidéles et donner a la célébration une plus
grande unité.

La PGMR marque de manicére trés vive 1’aspect pastoral
inscrit dans la grande variété¢ des formulaires de pricre. Parce
qu’en dernier ressort, c’est bien du souci de la vie spirituelle des
fideles qu’il s’agit. C’est dire a quel point I’interprétation — au
sens musical du terme — des normes doit étre envisagée bien
en amont de la célébration elle-méme, par une fréquentation du
Missel, reconnu comme instrument, pour qu’en vérité ce livre
particulier devienne le livre de la pri¢re de I’Eglise.

Un livre pour se tenir en Eglise dans la priere

En célébrant le 25° anniversaire de la Constitution sur la
liturgie, Jean-Paul II soulignait un aspect décisif que le Concile
avait voulu valoriser : « voir dans la liturgie une épiphanie de
I’Eglise : elle est ’Eglise en priére® ». Cette mise en avant qui,
pour beaucoup, était une découverte, au mieux une redécouverte,
est la fine pointe d’un lent cheminement opéré tout au long
du xx° siécle qui a permis de renouer les liens entre 1’ccuvre du
Christ et celle de I’Eglise, unies inséparablement dans ’action
liturgique. La nouvelle traduction du Missel détermine une nou-
velle étape dans ce processus.

8. JEAN-PAUL II, Lettre apostolique a 1’occasion du 25° anniversaire de
la Constitution Sacrosanctum concilium, n. 9, dans : CNPL, Le renouveau
liturgique — Documents fondateurs, Ed. du Cerf, « Liturgie » 14, 2004.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 158 02/12/2021 14:25:51



NOUVELLE TRADUCTION DU MISSEL ROMAIN 159

Se disposer a 1’épiphanie de ’Eglise

Célébrer I’eucharistie rend visible 1’Eglise en priére. Pour
autant, I’Esprit Saint, qui nous a configurés au Christ lors de
I’initiation chrétienne, ne nous donne pas la possibilité de célé-
brer selon notre libre arbitre ou notre inspiration du moment,
au sein d’un groupe d’initiés ou cooptés sur des critéres variés.
Bien au contraire, gage d’ecclésialité, le Missel nous donne de
nous tenir ensemble, en un seul corps, dans la priére. Livre de la
priere commune, il propose un chemin balis¢ par des normes,
un itinéraire fait pour construire la communauté comme Eghse
Le contenu du Missel est en attente de réalisation concrete — car
tant que la liturgie n’est pas mise en ceuvre, le texte est « lettre
morte », mais il induit et appelle un déploiement cérémoniel qui
rendra visible ce que nous sommes fondamentalement : peuple
de Dieu, corps du Christ, temple de I’Esprit, etc. L’¢piphanie de
I’Eglise en priére devient réelle lorsque nous célébrons selon
les normes du Missel qui objectivent la priére.

Conduire a 1'épiphanie de 1’Eglise

Une telle épiphanie est de I’ordre du don, et non de 1’ordre
des options de celui qui préside au rassemblement de la com-
munauté. Est-ce a dire que cela nous dépasse et que nous n’y
pouvons rien ? A la fois, oui et non. Oui pour ce qui vient du
Pére par le Fils et dans I’Esprit, non pour ce qui est de notre
disposition a recevoir le don et a le rendre visible. La PGMR
signale des lieux, qui se tiennent comme en réserve et ou se
joue la possibilité épiphanique.

* Devenir corps du Christ

Le premier lieu concerne les postures que le Missel détaille
et qui dépasse la simple rubrique. Les changements de posi-
tion des ministres ou des fideles désignent I’avenir commu-
nautaire et missionnaire auquel chacun est appelé. Les gestes
et les attitudes manifestent ces évolutions qui, loin d’étre seu-
lement extérieures ou intérieures, expriment visiblement ce que
la liturgie nous fait devenir. Ainsi, durant la messe, une oscil-
lation apparait : chaque participant — fidele et ministre — passe
d’adstantes, celui qui se tient 13, a circumstantes, celui qui se
tient autour, et inversement. Le jeu des regards, des paroles, des

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 159 02/12/2021 14:25:51



160 LA MAISON-DIEU, 306

déplacements, etc. disent la nouveauté eucharistique du rapport
des participants entre eux : ils deviennent le corps du Christ.
Il ne s’agit pas 1a d’un jeu de role et encore moins un théatre,
mais une épiphanie de I’Eglise, comme corps en priére, qui
dévoile un appel et une mission, dont 1’eucharistie est la source
et le sommet.

* Des choix pastoraux effectués pour le bien du peuple

Un second lieu est a chercher dans une des invitations de la
PGMR, que nous avons déja soulignée plus haut, qui concerne
la préparation de la liturgie de la messe. En son numéro 352,
la PGMR rappelle que si la logique de choix constitue pour les
pasteurs une norme fondamentale du Missel, sa fécondité se
déploie dans I’attention au « bien spirituel du peuple de Dieu »
et a la délibération pastorale entre les acteurs liturgiques :

L’efficacité pastorale de la célébration sera certainement accrue
si les textes des lectures, des pric¢res et des chants correspondent
bien, dans la mesure du possible, et a I’état de préparation spiri-
tuelle et a la mentalit¢ des participants. [...] Par conséquent, le
prétre, en organisant la messe, considérera davantage le bien spi-
rituel du peuple de Dieu que ses inclinations personnelles. Il se
rappellera en outre que ce choix des différentes parties devra se
faire en accord avec tous ceux qui jouent un réle dans la célébra-
tion, sans exclure aucunement les fidéles pour ce qui les concerne
plus directement’.

Le Missel protége la priere de I’assemblée afin qu’elle
demeure universelle et eucharistique. Elle ne peut et ne doit
jamais se réduire a I’expression d’une assemblée particuliére
non plus qu’a I’instrumentalisation d’une idée, méme généreuse.
L’épiphanie de I’Eglise trouve son expression dans les paroles
de Cyprien de Carthage : « [pour que le] Pére reconnaisse les
paroles de son Fils lorsque nous prions. Celui qui habite au fond
de notre cceur, qu’il soit aussi dans notre voix. [...] Or, nous
obtiendrons plus efficacement ce que nous demandons au nom
du Christ, si nous le demandons avec sa propre priére. »'* Dés
lors, les choix 4 a opérer délimitent un itinéraire, non seulement

9. PGMR, 352, § 1-2.

10. CYPRIEN DE CARTHAGE, Traité sur la priére du Seigneur, Office des
lectures, Caréme Mardi 1, Liturgie des heures, t. 11, Cerf — Descslée — Der-
sclée de Brouwer — Mame, 1980, p. 67.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 160 02/12/2021 14:25:51



NOUVELLE TRADUCTION DU MISSEL ROMAIN 161

pour préparer la célébration, mais pour se préparer personnel-
lement et collectivement a la messe.

Le Missel, accompagné de la PGMR, se révéle comme le
livre nécessaire pour que la pricre soit condulte et vécue avec
le vrai souci pastoral de construire I’Eglise. Il soutient, non
de maniére abstraite ou idéale, le déploiement cérémoniel qui
rend visible la nature profonde du sacrement de I’eucharistie
qui édifie chaque participant comme membre d’un corps, celui
du Christ et de I’Eglise.

L’horizon missionnaire du Missel romain

Livre indispensable, le Missel donne les mots dont nous
avons besoin pour formuler notre priere. Des mots qui dévoilent
I’horizon missionnaire de toute célébration eucharistique. Com-
mencons par le mot de la fin qui a donné son nom « commun »
a la célébration eucharistique. /te missa est, entend[iJons-nous
sans trop savoir que missa est issu du verbe mittere, qui signifie
« envoyer ». Ainsi, si la missa est finie, elle s’avere étre un envoi
des participants a I’eucharistie dans le monde. Le mot de la fin,
devenu globalisant de 1’acte eucharistique, qualifie 1’ensemble
de cet acte. Nous célébrons, non pour vivre un culte replié sur
lui-méme ou un cceur a ceeur chaleurcux avec le Christ, mais
pour faire mémoire de sa mort et de sa résurrection qui nous
envoie dans le monde a la suite du Chrlst pour lui annoncer /a
Bonne Nouvelle du régne de Dieu"'

Les dialogues entre prétre et fideles

La perspective missionnaire est bien constitutive de 1’eucha-
ristie et les allusions a la mission jalonnent la célébration. Elles
s’inserent toutes dans un dialogue entre un ministre ordonné,
prétre ou diacre, et les fideles rassemblés, manifestant que la
mission n’est pas un domaine réservé a une catégorie de bap-
tisés. Elle concerne chacun et nul ne peut s’y soustraire.

— Pensons au dialogue de la priere sur les offrandes. Dans la
seconde formule, la réponse de 1’assemblée : « Pour la gloire

11. Lc 4, 43.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 161 02/12/2021 14:25:51



162 LA MAISON-DIEU, 306

de Dieu et le salut du monde » dit clairement que 1’offrande
du Christ a laquelle nous sommes associés concerne 1’humanité
tout entiére et situe chaque baptisé dans sa responsabilité mis-
sionnaire. De son coté, la premiere formule renvoie de manicre
plus explicite a la dimension sacrificielle de 1’eucharistie. Ce
serait se méprendre que d’en oublier la dimension missionnaire.
C’est justement parce que ce don est de I’ordre de la charité, du
don total de soi que nous pouvons nous donner nous-mémes par
amour pour les autres. Il s’agit 1a du cceur méme de la mission :
étre don d’amour et de charité pour le monde a la suite et a
I’exemple du Christ.

— L’invitatoire a la communion : « Heureux les invités au
repas des noces de I’Agneau », renvoie a la fois a Apoca-
lypse 19, 9, qu’il reprend littéralement, et a la parabole des
invités indifférents introduite par la phrase : « Heureux celui qui
participera aux repas dans le Royaume de Dieu » (Lc 14, 15ss).
Au méme titre que ces deux invitations trés ouvertes, 1’invita-
toire ne concerne pas les seuls membres de I’assemblée : c’est
I’humanité tout entiére qui est invitée a participer, dans son
accomplissement final, au festin du Royaume. Ceux qui, pré-
sents aujourd’hui répondent a I’appel, regoivent mission de
transmettre 1’invitation.

Les formules du rite de conclusion

Le Missel propose désormais quatre formules d’envoi qui
ouvrent a différentes manicres de percevoir et de penser le pro-
longement eucharistique.

— « Allez dans la paix du Christ ». Ce qui importe ici, c’est
d’étre dans le monde des semeurs de paix a la suite du Christ,
qui est notre paix (Ep 2, 14). Fort de la charité¢ du Christ, nous
sommes envoyés comme artisan de paix et de réconciliation
dans un monde de conflits et de violences.

— « Allez porter I’Evangile du Seigneur » renvoie directement
a la mission d’annonce inscrite dans notre €tre baptismal et
renouvelé par I’écoute de la Parole et la communion au corps
du Christ. L’Eglise nous rappelle que la messe n’est pas une
célébration au sein d’un « club » fraternel, mais la source de
vie a transmettre au monde.

— « Allez en paix, glorifiez le Seigneur par notre vie ». En
son temps, Augustin disait que le chrétien « s’il ne cesse pas de

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 162 02/12/2021 14:25:51



NOUVELLE TRADUCTION DU MISSEL ROMAIN 163

bien vivre, loue Dieu continuellement'? », et plus encore « si tu
ne te détournes j jamais de la vie Vertueuse ta bouche est muette,
mais ta vie est une acclamation. »' Temmgnage silencieux de
la charité qui annonce I’amour par-dela les mots, a 1’image
de Marie engendrant la vie par son « oui». Le sacrement de
I’eucharistie nous entraine a faire de nos vies une acclamation
communicative.

— « Allez en paix ». Formule lapidaire qui offre deux axes :
« allez », c’est-a-dire ne pas rester statique, se mettre en mou-
vement vers ; « en paix », c’est-a-dire porteur d’une dimension
intérieure jaillie du cceur méme du Christ, Je vous donne ma
paix qui n’est pas celle du monde. Nous avons été¢ nourris de
cette paix qui va désormais soutenir notre foi, notre espérance
et notre charité dans le monde ou nous sommes envoyés. Les
formules d’envoi qualifient bien la mission du baptisé.

On pécherait par laicisme, €crivait le pére Roguet, si on ne met-
tait pas le sacrifice du Christ au cceur de la vie chrétienne. On
pécherait par liturgisme si on croyait que tout est accompli quand
la messe est célébrée, que la communaute est dissoute, libérée de
tout engagement, par ’[te missa est"

Non, la « messe n’est pas finie » ! elle se poursuit dans la vie
des croyants qui, fortifiés par le sacrement qu’ils partagent, sont
renvoyés par les formules du Missel a leur mission de baptisés :
annoncer I’Evangile et a en témoigner par toute leur vie.

La responsabilité ecclésiale en liturgie

Pour poser un regard plus global notons que les éléments sou-
levés jusqu’a present confirment a leur maniére que « L’eucha-
ristie fait I’ Eghse , pour autant que I’assemblée se fasse
épiphanie de 1Eghse en priere en « étant dans le Christ, en

12. Saint AUGUSTIN, Sur le psaume 148, Office des lectures, Temps pascal,
samedi V, dans Liturgie des heures, t.2, p. 672.

13. Ibid. )

14. A.-M. ROUGUET, La messe, Paris, Ed. du Cerf, 1951, p. 186.

15. Cf. H. de Luac, Corpus mysticum. L Eucharzstle et I'Eglise au
Moyen Age. Etude historique, Paris, Ed. du Cerf, uvres complétes XV, 2009
(reprise de la 2° éd., 1949 ; 1° éd., 1944), p. 144 ; Meéditation sur lEglzse
Paris, Ed. du Cerf, (Euvres Completes VIII, 2008 (reprlse de la 6° éd., 1985 ;
1°éd., 1953), p. 113.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 163 02/12/2021 14:25:51



164 LA MAISON-DIEU, 306

quelque sorte le sacrement, c’est-a-dire a la fois le signe et le
moyen de 1 union intime avec Dieu et de 1’unité de tout le genre
humain. »'®

A la suite de Henri de Lubac

La formule « I’eucharistie fait I’Eglise » a aidé de Lubac a
synthétiser la tradition patristique sur l’origine sacramentelle
de I’ Eghse Elle a vite séduit parce qu “elle permettalt de rap-
peler que I’ Eglise est bien plus qu’une institution ou méme une
organisation de type associatif : elle est le fruit du Christ qui la
construit comme son corps par les rites déployés. Comprenant
son intérét pédagogique, Paul VI et Jean-Paul II I’ont utilisé
dans leur enseignement. Ce dernier en a méme fait le titre d’un
chapitre dans son encyclique sur 1’eucharistie : « I’eucharistie
édifie I’Eglise!” ».

Tirée de Méditations sur [ Eglzse il n’est cependant pas
neutre que cette formule appartienne a une phrase plus com-
plexe, élaborée comme un paradoxe : « C’est I’Eglise qui fait
I’eucharistie, mais c’est aussi I’eucharistie qui fait I’Eglise ». La
priorité d’alors était de réaffirmer la source sacramentelle de la
vie ecclésiale. Or inversé, le paradoxe peut servir tout aussi bien
a rappeler que, sans I’Eglise, l’eucharistie ne peut se célébrer.
Dans son encyclique, Jean Paul Il s’appuiera sur la « relation
circulaire » des « faire »'® pour souligner ’apostolicité néces-
saire a toute célébration.

La régulation ecclésiale

Il n’est pas neutre a cet égard de lire dans le numéro 22 de
la PGMR que «le droit de régler ’organisation de la liturgie
dépend uniquement de [’autorit¢ de I’Eglise » a savoir le
« Siege apostolique et, selon les régles du droit, [...] ’évéque »
ou les «diverses assemblées d’évéques légitimement consti-
tuées, compétentes sur un territoire donné ». Cette norme vise

16. Lumen gentium, 1.

17. JeaN-PAUL II, Encyclique Ecclesia de Eucharistia sur « I’Eglise vit de
I’eucharistie », 17 avrll 2003, § 2..

18. Pour cela, au début du troisieme chapitre, Jean-Paul II avance 1’argu-
ment suivant : « si ’eucharistie édifie I’Eglise et I’Eglise fait I’eucharistie, il
s’ensuit que le lien entre I'une et ’autre est trés étroit » (n. 26).

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 164 02/12/2021 14:25:51



NOUVELLE TRADUCTION DU MISSEL ROMAIN 165

a garantir "authenticité de la liturgie, et cela n’obére pas sa
vitalité. Ainsi, on 1’a déja dit, un IX° et dernier chapitre a été
ajouté en 2002 dans la 3° editio typica de la PGMR pour ouvrir
un espace aux adaptations qui relévent des conférences des
évéques de chaque pays.

Dans ce chapitre, le numéro 387 souligne ainsi avec force
la mission de I’évéque de « favoriser la vie liturgique dans son
diocese, la régler et veiller sur elle », car « c’est a lui qu’il
revient en premier lieu de nourrir les prétres, les diacres et
les fideles de I’esprit de la liturgie. » La finale est importante,
car elle désigne I’équilibre a tenir : d’une part, interroger nos
pratiques a partir de I’affirmation selon laquelle « absolument
personne d’autre, méme prétre, ne peut, de son propre chef,
ajouter, enlever ou changer quoi que ce soit dans la liturgie »
(PGMR, n. 22); d’autre part, éviter de verser dans un rubri-
cisme qui oublierait « I’esprit de la liturgie ». Cet équilibre est
a tenir par tous, et pas seulement les ministres, puisque « la
célébration de I’eucharistie est I’acte de 1’Eglise tout enticre,
dans lequel chacun fait seulement, mais totalement, ce qui lui
revient » (PGMR, n. 5). C’est ainsi, poursuit le numéro 5 que
« par sa participation consciente, active et fructueuse au mysteére
eucharistique », ce peuple déja « saint par son origine [...] pro-
gresse continuellement en sainteté ».

Re-visiter le Missel

Pour qu’elle soit de nature vraiment pastorale — et pas seu-
lement le reflet d’un communautarisme ou des préférences de
certains —, la mise en ceuvre du Missel romain suppose donc
de recevoir la régulation ecclésiale qu’il représente comme
une condition d’authenticité, voire comme un « cadeau ». En
effet, comme ’expérience le montre, ¢’est un moment de grace
qui s’opére quand chacun, sans attirer a lui, joue son role en
fonction d’une partition connue et dans un rythme qui facilite
I’agir des autres. Alors en toute célébration, aussi modeste soit
elle, se construit le corps, chacun « selon sa condition » et « en
tenant compte de la nature de chaque assemblée et des diverses
circonstances qui la caractérisent” ». L’arrivée de la nouvelle
traduction du Missel offre I’opportunité d’une « revisitation »

19. PGMR, 17.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 165 02/12/2021 14:25:51



166 LA MAISON-DIEU, 306

pour réapprendre a gotter I’apostolicité de ce que nous vivons
ensemble.

Au-dela de l’aspect normatif, qui pourrait encourager le
scrupule, il s‘agit avant tout de goliter au bonheur de plonger
dans un mystére qui précéde et dépasse infiniment le cercle
des participants, mais dont I’actualisation leur est pourtant réel-
lement confiée. Vécu dans toute son amplitude, 1’esprit de la
liturgie ouvre a la grace de savoir se réajuster sans cesse en tant
que corps. Ainsi, chaque eucharistie édifie-t-elle effectivement
I’Eglise en priére, comme nous ne cessons de le dire, pour la
gloire de Dieu et le salut du monde.

Conclusion

La réception de la nouvelle traduction du Missel romain ne
se mesurera pas a 1’aune de I’exactitude des mots ou de son
emploi avec plus de rigueur. Elle se réalisera si les pasteurs et
les communautés se saisissent du livre, I’ouvrent et 1’accueillent
véritablement comme un ouvrage au service de la vie de la
foi. Parce qu’il est ordonné au service de la messe, le Missel
conduit ceux qui vivent cette action commune a s’accoutumer
aux meeurs du Royaume (saint Irénée). Servir la priére « eucha-
ristique » d’une assemblée est de ’ordre d’une triple mission.

Tout d’abord, prendre soin de cette forme de vie particu-
liere qu’est la liturgie de la messe est une mission de grande
importance. Elle déborde la seule responsabilité des ministres
ordonnés pour s’étendre a I’ensemble de la communauté. Ainsi,
chacun fait ce qu’il a a faire, tout et seulement ce qu’il a a faire,
afin que la liturgie soit véritablement I’épiphanie de I’Eglise en
priére, un vivre ensemble qui est pricre.

Ensuite, si la priere devient véritablement eucharistique, elle
prend en compte les espoirs et les détresses de tout le genre
humain. En élargissant les limites physiques de 1’assemblée a
tous ceux dont elle est éloignée, le service de la priere donne
la parole a tous ceux qui sont maintenus dans le silence. La
messe n’est pas I’exclamation des vainqueurs, mais I’action de
grace des sauvés, de ceux qui savent mieux que d’autres quelle
miséricorde les a relevés.

Enfin, servir la priere eucharistique touche a la capacité de
chacun d’étre un témoin missionnaire. Nourris par I’'unique Pain
de vie regu sous la forme de la parole de Dieu et du corps du

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 166 02/12/2021 14:25:51



NOUVELLE TRADUCTION DU MISSEL ROMAIN 167

Christ, tous sont appelés a « glorifier Dieu par toute leur vie »
(rite d’envoi de la nouvelle traduction). La priére n’est jamais
close sur elle-méme : elle suscite une forme de vie de foi dont
I’engagement éthique et le témoignage sont le sceau.

En conclusion, le Missel romain concentre dans ses pages
une authentique vision pastorale qu’il importe de reconnaitre
pour nourrir et irriguer la vie liturgique des paroisses. Cette
vision reléve d’un double mouvement : ad intra pour la crois-
sance spirituelle et la vivification missionnaire de 1’assemblée,
ministres et fideéles compris ; ad extra parce que le mouvement
initié au cceur de la célébration conduit a 1’annonce aux nations.
Une pastorale liturgique et sacramentelle demeure toujours
d’actualité dans la mesure ou elle honore 1’eucharistie comme
source et sommet de la vie chrétienne.

Bernadette MELOIS

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 167 02/12/2021 14:25:51



168 LA MAISON-DIEU, 306

Résumé

Dans cette contribution, la directrice du Service national
de pastorale liturgique et sacramentelle souligne la dimension
éminemment pastorale du Missel romain, a I’occasion de sa
nouvelle traduction en langue frangaise. Au-dela de la structure
méme du Missel et de ’exactitude des mots de la traduction,
se joue I’action commune du peuple de Dieu qui se reconnait
comme Eglise, corps du Christ pour la gloire de Dieu et le salut
du monde. L’article aborde successivement : la Présentation
générale du Missel romain comme mode d’emploi et itinéraire ;
les diverses portes d’entrées dans le mystére que propose le
Missel romain selon sa Présentation générale ; la visée fonda-
mentale du Missel romain qui est de permettre a tous de se tenir
en Eglise dans la priére ; I’horizon missionnaire déterminant
du Missel romain ; et la responsabilité ecclésiale dans la régu-
lation de la célébration de la messe qui nécessite d’approfondir
ce Missel romain pour entrer dans 1’esprit de la liturgie.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 168 02/12/2021 14:25:51



CHRONIQUES

La Maison-Dieu 306, 2021/4, 169-170
André HAQUIN

« HOMME ET FEMME,
IL LES CREA. PLACE DE LA FEMME
DANS LA LITURGIE »

67¢ SEMAINE D’ETUDES LITURGIQUES
SAINT-SERGE (PARIS 6-9 JUILLET 2021)

Orthodoxe Saint-Serge (Paris), jamais on n’avait abordé

spécifiquement la question des ministéres féminins, un
sujet cecuménique d’une grande actualité. Malgré la pandémie,
la Semaine liturgique a pu avoir lieu, en partie en présentiel et
en partie a distance. Une trentaine de papers ont été proposés
aux organisateurs, qui montrent une grande variété d’approches.
Les Eglises chrétiennes connaissent aujourd’hui des situa-
tions asymétriques concernant les ministéres. Les Orientaux
ordonnent prétres et diacres des hommes mariés ou non, tandis
que les évéques viennent généralement du monde monastique ;
ils doivent étre célibataires ; en revanche, les femmes n’ont pas
acces aux ministéres ordonnés. Les Eglises issues de la Réforme
ont des ministéres masculins et féminins de pasteur(e)s, prétres
et méme évéques célibataires ou marié(e)s. L’Eglise catholique
occidentale ordonne des « diacres permanents » mariés ou céli-
bataires, tandis que les évéques et les prétres sont célibataires.
Peut-étre le diaconat sera-t-il un jour accessible aux femmes ?
Les Eglises catholiques de rite oriental ordonnent des hommes
célibataires ou mariés ; les évéques sont célibataires.

D EPUIS QU’EXISTENT les Semaines liturgiques de 1’Institut

Quatre interventions concernent les Eglises anciennes
les femmes dans les Eglises du nr® siecle, 1’ordination des
diaconesses, les ministéres selon la Lettre de Polycarpe aux

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 169 02/12/2021 14:25:51



170 LA MAISON-DIEU, 306

Philippiens, et la théologie de la liturgie de Jean Chrysostome
a A. Schmemann. Il a été question aussi du chapitre 12 du
Lévitique a propos de I” « impureté » de la femme qui accouche
et de sa purification. Trois liturgies orientales ont fait 1’objet
d’une présentation : le rite byzantin, le rite syriaque et le rite
arménien. Sans oublier la question des ordres mineurs, les
ministéres féminins dans 1’Orthodoxie sont un sujet a 1’ordre
du jour, — en particulier celui des diaconesses déja évoqué au
Concile de Moscou (1917-1918) —, grace notamment aux tra-
vaux d’Elisabeth Behr-Siegel. En ce qui concerne la Réforme,
il a été question de Minke de Vries, prieure d’une communauté
monastique et des ministéres féminins ordonnés dans I’Eglise
d’Angleterre. Du coté de lEghse catholique, on a rappelé la
pratique des chanteuses d’opéra lors des liturgies de la Semaine
sainte a 1’époque baroque. On s’est aussi demandé si une théo-
logie de I’Esprit Saint n’ouvrirait pas les portes vers le diaconat
féminin. On a montré la place importante dans 1’Eglise catho-
lique des ministeres laics, d’hommes et de femmes, notamment
pour diverses liturgies lorsque manquent les ministres ordonnés :
assemblées dominicales en l’absence de prétres, célébration
des funérailles, préparation aux divers sacrements. Quelques
exposés ont souligné la complémentarité hommes-femmes dans
I’Eglise qui permet d’approfondir la théologie de la liturgie. Il a
été question aussi du role de I’épouse du prétre orthodoxe. Tout
cela constitue un bel ensemble qui a retenu 'intérét des parti-
cipants. On peut toutefois regretter que I’organisation n’ait pas
prévu un exposé d’ouverture qui présente les aspects essentiels
de la problématique et que la place réservée a la Bible ait été
aussi parcimonieuse, laissant de coté les récits de la création et
les ministéres féminins dans le Nouveau Testament.

Les contributions feront, comme d’habitude, I’objet d’un
volume édité par Aschendorff (Miinster). La prochaine Semaine
liturgique se tiendra a Saint-Serge du 5 au 8 juillet 2022. Elle
aura pour théme « Les modes de communion ecclésiale par la
liturgie ».

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 170 02/12/2021 14:25:51



La Maison-Dieu 306, 2021/4, 171-173
Gilles DROUIN

« LA LITURGIE ET LES ARTS »
CONGRES 2021 DE LA SOCIETAS LITURGICA

L’édition 2021 du Congrés de la Societas Liturgica qui s’est
tenu 1’été dernier du 20 au 22 juillet sur le théme « La liturgie
et les arts », a été marquée par la décision prise par le Conseil
de cette sociét¢ cecuménique internationale, de tenir en ligne,
a distance, ce Congres initialement prévu a Notre Dame Uni-
versity, USA, en raison des restrictions de déplacements liées
a la pandémie. Le défi était de taille : comment « réunir » des
participants issus des cinq continents, avec les conséquences en
termes de décalages horaires et maintenir un minimum d’inte-
ractions qui font I’intérét de ces congres ? L’équipe de Notre
Dame University a relevé le défi avec un brio, une compétence
et une disponibilité unanimement salués. Certes la dimension
de rencontres interpersonnelles a manqué. Mais une organisa-
tion maitrisée, avec une ergonomie parfaite des différents outils
numériques, a ouvert des possibilités inconnues des congrés
traditionnellement « en présentiel » : par exemple des groupes
de dialogue interconfessionnels plus systématiques, des forums
d’échanges par groupes linguistiques et surtout la possibilité¢ de
« revenir » apres coup sur les conférences toutes enregistrées en
vidéo et disponibles en ligne en amont et en aval du congrés.
De plus, le mode distanciel a en partie résolu une des questions
délicates de ces congres, celle de la barriére tarifaire générée
par les transports mais aussi les standards « nord-américains »
de ce genre d’événements, largement incompatibles avec ce
que peuvent se permettre des chercheurs de pays du sud ou
d’Europe. Un bémol important, cependant : le mode distanciel a
montré ses trés grandes limites pour les liturgies retransmises ;
des liturgies trés américaines, aussi politiquement engagées que
musicalement impressionnantes, dont on doit interroger la 1égi-
timité de la recherche a tout prix d’une participation online. Le

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 171 02/12/2021 14:25:51



172 LA MAISON-DIEU, 306

prochain congrés aura lieu durant 1’été 2023, a 1I’Université de
Maynooth en Irlande, sur un mode probablement hybride.

Sur le fond, les quatre interventions principales étaient
congues, de maniere heureuse, comme des diptyques combinant
un apport magistral d’un chercheur confirmé et une réponse
par un «junior». Le jeu des réponses a complété la grande
diversité des approches, caractéristiques de la Societas, par une
diversité des articulations entre les deux volets du diptyque. A
la conférence magistrale de Frangois Cassingena-Trévedy sur la
liturgie envisagée comme une poiétique et assortie d’un appel
a une heureuse frugalité dans les formes liturgiques, Arnaud
Montoux a répondu par une subtile évocation de la transfigura-
tion de I’ordinaire du temps opérée par la poétesse Marie Noél
dont il est un des meilleurs spécialistes. Le monde anglophone
était représenté par deux tandems : David Brown nous a livré,
a partir de D’art du vitrail, une magnifique évocation de ce que
I’art peut donner a voir de la fonction de transfiguration du
réel par la liturgie ; son « répondant », Gerald Liu, s’est livré a
une critique exigeante de ses présupposés. Deborah Sokolove a
proposé une réflexion sur « le pourquoi de I’art dans les litur-
gies aujourd’hui ? », et Marcia Mac Fee lui a répondu avec une
thése selon laquelle liturgie et monde devaient étre « indissolu-
blement liés » et que I’art pouvait précisément incarner ce lien.

Ainsi lalivraison 2021 des interventions américaines rompait-elle
avec ’approche de case studies qui caractérisait depuis long-
temps ’approche anglophone de la liturgie pour renouer avec une
approche plus fondamentale. C’est paradoxalement du monde ger-
manique avec la néerlandaise Mirella Klomb que cette approche
« anglo-saxonne » était présente avec une analyse, tenant du
plaidoyer, de ce qu’elle appelle les liturgies urbaines. En fait, il
s’agissait de paraliturgies du parvis destinées a des contemporains
plus ou moins étrangers — selon la chercheuse d’Amsterdam — au
langage liturgique. Son « répondant » Dominic Abel a tenté¢ de
fonder théologiquement ces pratiques paraliturgiques a partir de la
catégorie de bénédiction.

Le congres a ¢galement présenté une quarantaine de papers.
Le monde francophone était trés honorablement représenté par
des étudiants de I’Institut de Théologie des arts et de 1’Institut
de Liturgie de Paris. Martine Saurory a évoqué avec finesse le
mouvement, trés francais, des chapelles d’artistes a partir des
grands exemples de Maurice Denis au Prieur¢ a Saint-Germain,

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 172 02/12/2021 14:25:51



CHRONIQUES 173

d’Henri Matisse a Vence et de Georges Braque a Varengeville.
Anne Soncarrieu a analysé la portée eschatologique des ins-
tallations d’André Gence. Julien Sauvé a esquissé une théo-
logie de I’assemblée liturgique comme vera icona du Christ.
Caroline Morizot s’est livrée a une brillante interprétation théo-
logique d’un cycle de vitraux contemporains des débats eucha-
ristiques pré-tridentins, avec la série de Sainte-Foy de Conches
en Normandie. Enfin Marc Bonningues a présenté I’allocu-
tion de Paul VI aux artistes en 1964, un grand texte trop peu
connu car éclipsé par les documents suivants de Jean Paul II
et de Benoit XVI. Quant a I"auteur de ces lignes il a abordé,
a partir de exemple du parcours catéchuménal envisagé pour
Notre-Dame-de-Paris, quelques défis de l'intégration de 1’art
d’aujourd’hui dans une grande cathédrale. L’assemblée des
membres de la Societas Liturgica 1’a désigné comme Président
elect, avec pour les deux ans qui nous séparent du congrés de
Maynooth (2023), un travail d’appui au Président en exercice,
le méthodiste Ron Anderson.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 173 02/12/2021 14:25:51



379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 174 02/12/2021 14:25:51



La Maison-Dieu 306, 2021/4, 175-178
Héléne Bricout

« LITURGIE ET POUVOIR
LE CLERICALISME ET LA LITURGIE »

COLLOQUE DE MUNICH
(28-29 OCTOBRE 2020)

L’Eglise d’Allemagne est en démarche synodale. Parmi
les thémes travaillés dans ce cadre figure «le pouvoir dans
I’Eglise », une réflexion déja engagée depuis longtemps dans la
Commission liturgique de la Conférence épiscopale allemande,
présidée par Mgr Stefan Ackermann, évéque de Treves. Pour
contribuer a la réflexion, ladite Commission a organisé un col-
loque interdisciplinaire et inter-universitaire intitulé « Liturgie
et pouvoir. Le cléricalisme et la liturgie ». Le public visé était
constitué de responsables en liturgie, pasteurs, agents pastoraux,
formateurs dans 1’Eglise, théologiens, étudiants, et plus large-
ment tous ceux que la question intéresse. Environ deux cents
personnes y ont participé. Dans son introduction, Mgr Ackerman
a posé la question des modalités et critéres d’exercice juste d’un
pouvoir qui demeure inévitable, mais risqué.

En raison des circonstances, le colloque organis¢ par le
Centre de conférences de I’Académie catholique de Baviére a
Munich s’est tenu, en ligne, enticrement a distance, servi par
une technique efficace.

Une premicre séquence a €té consacrée aux symboles et
aux concepts du pouvoir. C’est un sociologue, Armin Nassehi
(Munich) qui a inauguré la réflexion, sur le caractére asymé-
trique du pouvoir entre ceux qui 1’ont et ceux qui ne 1’ont pas.
La théologienne Julia Knop (Erfurt) s’est ensuite interrogée
sur les facteurs structurels et théologiques qui produisent le
cléricalisme : une logique d’ordination, qui fait découler de
I’ordination la prédominance du prétre ; une logique d’état
(hiérarchique) qui sépare volontairement les clercs des baptisés
et I’inscrit dans ses normes ; et une logique de représentation

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 175 02/12/2021 14:25:51



176 LA MAISON-DIEU, 306

masculine qui identifie le prétre au Christ et donne au pouvoir
dans I’Eglise une figure genrée. L’Eglise apparait comme une
societas inaequalis. Elle en énumére les conséquences et plaide
pour I’¢laboration d’une théologie des ministéres qui préserve
les clercs du cléricalisme.

Quatre ateliers ont ensuite invité les participants a réfléchir
a différentes formes de manifestation du pouvoir clérical : ’es-
pace liturgique, les vétements et les rubriques (Stefan Bontert,
Bochum), le rapport au corps dans la sacralisation du ministére
(Gregor-Maria Hoff, Salzbourg), les mises en scéne du pouvoir
dans les démarches conciliaires au cours de I’histoire (Bene-
dikt Jirgen, Bochum) ou dans les célébrations cecuméniques
(Thomas Stubenrauch, Speyer).

Enfin, en analysant quelques exemples concrets de célébra-
tions, un théologien liturgiste (Martin Stuflesser, Wurzbourg),
une chanteuse lyrique (Nora Gomringer), un directeur de théatre
(Ulrich Khuon) et une conseillére de conservatoire de danse
(Christiane Theobald) ont cherché a vérifier comment ils reflé-
taient les principes théologiques de Vatican II, en particulier
sur la participation active. Il a été largement remarqué que les
célébrations étaient 1’ceuvre du clergé seul, faisant des partici-
pants non des sujets de la liturgie, mais des récipiendaires d’une
liturgie cléricale.

Le deuxieme temps a porté la réflexion sur « la symbolique de
la différence » dans la liturgie. Le théologien liturgiste Winfried
Haunerland (Munich) a montré que la liturgie catholique ne peut
renoncer a une différenciation des roles entre clercs et laics, sur
la base d’une représentation symbolique dont les formes sont
a examiner, voire a modifier. En posant un juste rapport entre
les deux sacerdoces et une reconnaissance d’une symbolique
adéquate des roles, il sera possible de trouver les conditions
d’un exercice et des formes appropriés de cette différence. Cing
membres de confessions chrétiennes différentes (Angela Berlis
pour ’Eglise vieille-catholique, Constantin Miron pour I’ Eglise
grecque-orthodoxe, Benedikt Kranemann pour I’Eglise catho-
lique, Alexander Deeg pour les Eglises luthériennes et Stefan
Schweyer pour les Eglises libres-évangéliques) étaient invités
a réagir : un échange fraternel, typique de la belle habitude
du dialogue oecumenlque en Allemagne qui montrait en outre
que le cléricalisme n’est pas un probléme spécifique a 1’Eglise
catholique.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 176 02/12/2021 14:25:51



CHRONIQUES 177

Le troisiéme temps du colloque était intitulé : « Des hommes
au pouvoir — Liturgie et genre ». Deux théologiennes (Ingrid
Fischer, Vienne et Judith Miiller, Bale) et une canoniste (Judith
Hahn, Bochum) ont présenté des critiques fortes et des analyses
percutantes a partir de leur lieu de recherche, mettant en cause
la maniere dont les clercs-hommes se représentent les femmes
et leur role, et par conséquent certaines formulations et repré-
sentations théologiques dont témoignent par exemple, la suffi-
sance de la communion du prétre pour I’intégrité de la messe,
la représentation du prétre comme alter Christus, 1’exclusivité
cléricale de I’in persona Christi : la figure du clerc pourrait
bien étre davantage paienne que chrétienne... Le débat s’est
ensuite engagé avec trois répondants (Walter Lesch, Louvain ;
Miriam Rose, Iéna ; et Mgr Johannes Wiibbe, évéque auxiliaire
d’Osnabriick). Cela a permis de souligner une certaine fascina-
tion pour le pouvoir mis en scene liturgiquement, et de s’inter-
roger sur la « manifestation de I’Eglise » perceptible dans les
modes cléricaux actuels d’agir liturgique.

De ce colloque se dégagent plusieurs pistes. (1) Un dia-
gnostic sur les causes structurelles, théologiques et culturelles
des dérives actuelles dans 1’exercice du « pouvoir clérical » ; le
cléricalisme apparait comme une surévaluation de la différence
entre ordonnés et non-ordonnés, voire un détournement du
sens du ministeére pour un profit personnel. (2) La nécessité de
corriger les représentations masculines de la féminité, dont les
présupposés issus d’une histoire longue ont trop peu été remis
en cause, en intégrant les réflexions et recherches récentes, sans
négliger la voix des femmes. (3) Une sérieuse révision de la
théologie des ministéres et des concepts utilisés apparait néces-
saire, de méme que le rapport du sacerdoce ministériel et du
sacerdoce baptismal. La question de 1’ordination des femmes a
été plusieurs fois mentionnée, de méme que les écueils de cer-
taines compréhensions trop étroites — et obsolétes — de 1’in per-
sona Christi. (4) La recherche d’une meilleure articulation, a
I’intérieur de la liturgie, entre les représentations symboliques
liturgiques et les données du contexte culturel actuel ; on exa-
minera par exemple si les différences liturgiques marquées entre
les personnes sont toujours pertinentes, dans leur nature et dans
leur expression.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 177 02/12/2021 14:25:51



178 LA MAISON-DIEU, 306

Ce trop bref compte-rendu ne permet pas une présentation
trés précise de la richesse du colloque. La publication des inter-
ventions majeures ¢tait prévue : elle permettra de I’apprécier
a sa juste valeur. Mgr Ackerman a indiqué en finale sa déter-
mination a poursuivre les chantiers qui ont été ouverts. Il faut
saluer Iinitiative de la Commission liturgique de la Conférence
épiscopale allemande qui révele a la fois, de la part des autorités
ecclésiastiques allemandes, la prise en compte des questions
actuelles brilantes et le souci de les affronter, et la capacité
a mobiliser les ressources de la recherche théologique pour
contribuer a une démarche synodale qui engage largement les
baptisés.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 178 02/12/2021 14:25:51



LES LIVRES

La Maison-Dieu 306, 2021/4, 179-184

SERVICE NATIONAL DE LA PASTORALE LITURGIQUE ET SACRAMENTELLE
(Conférence des ¢évéques de France), Vivre la messe. La nouvelle
traduction du Missel romain, Paris, Mame, « Célébrer » 5, 2021,
202 p.

Le sujet du 5° Cahier de la collection « Célébrer », consacré
au texte du Missel romain en francais (2021), est un des plus
importants. Il a pour but de redécouvrir les richesses du Missel
de Paul VI dans sa derniére version, et par la, de favoriser sa
réception aussi large que possible. Bien sir, les deux premiers
Cahiers ont déja ouvert le chemin en abordant des probléma-
tiques eucharistiques. Le livre Vie recue, vie donnée. L offrande
eucharistique amorce la réflexion sur la dimension sacrificielle
de I’eucharistie et celui intitulé Les célébrations de la Parole
concerne a la fois la messe et la liturgie des Heures.

L’intérét pour la «lex orandi »

Délibérément, les auteurs ont privilégié 1’action liturgique,
choisissant de faire « entendre » les textes eux-mémes et de
faire « voir » I’action eucharistique et ses ministres en dialogue
avec |’assemblée. Paul De Clerck ne disait-il pas aux célébrants
« Faites ce que vous dites et ne dites pas ce que vous faites » ?
Une maniére de prendre au sérieux et de « donner ses chances »
a la ritualité chrétienne qui dévoile le mystére du salut a tra-
vers son langage biblique et son enracinement dans la Tradition
de I’Eglise. Cette manicre s’écarte de 1’approche notionnelle,
d’ailleurs peu accessible a de nombreux chrétiens d’aujourd’hui
qui ont perdu les « codes » du langage de la foi. Elle est aussi
une fagon d’aborder pastoralement 1I’évangélisation par I’action
liturgique que ne renieraient pas les chrétiens d’Orient. Elle se
souvient également du beau titre donné par A.-G. Martimort a
son manuel de liturgie « L’Eglise en (état de) priere » plutot que
la « La priére de I’Eglise ». La pratique de la lex orandi invite
a une démarche de transversalité a travers le rite eucharistique.
Ainsi, dans « Au nom du Pére, et du Fils, et du Saint-Esprit »,

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 179 02/12/2021 14:25:51



180 LA MAISON-DIEU, 306

le lecteur est invité a considérer quatre moments de I’eucha-
ristie ou ce geste est présent. Plus encore, le signe de la croix
dans le Rituel de [’Initiation chrétienne des adultes (RICA)
et dans le baptéme d’enfants en montre la fonction propre qui
est la constitution du catéchumene cheminant vers 1’Initiation
chrétienne et la vie baptismale. Cette « parole en acte » est au
coeur de la vie spirituelle des baptisés et de leur participation
croyante a I’eucharistie. Sans oublier que ce geste rejoint la
pratique quotidienne des chrétiens qui s’adonnent a la priére.
La transversalité pourrait méme s’étendre aux divers sacrements
et a toute la ritualité, jusqu’aux sacramentaux présentés dans le
Livre des bénédictions.

Explorer I’eucharistie
comme un jardin anglais !

La maniére de présenter les richesses du missel s’apparente
ici plus a une promenade dans un jardin « a I’anglaise » qu’a la
découverte d’un jardin « a la francaise ». Le lecteur est invité a
lire I’ouvrage en se laissant inspirer par la nécessité¢ du moment,
une catéchese pour enfants, une homélie, un cercle liturgique,
etc. Bien sir, par son intention, le commentaire de la messe
offert par ce volume est proche de la théologie liturgique que
propose la Présentation générale du Missel romain (PGMR).
Mais quant a sa présentation, celle-ci suit une autre logique,
abordant chacune des séquences eucharistiques selon son dérou-
lement : rites d’introduction, liturgie de la parole, liturgie du
repas eucharistique, rites de conclusion. Pour renouveler le
regard du lecteur et I’emmener dans ce voyage, les auteurs
du Cahier proceédent par petites touches qui finissent par des-
siner une véritable mosaique. Ils utilisent un langage poético-
liturgique auquel la sobriété ne nuit nullement.

La pratique de la mystagogie

Bien que les diverses contributions soient classées en trois
catégories : théologie, liturgie, mystagogie, on peut dire que
le genre littéraire fondamental de presque chaque contribu-
tion reléve de la mystagogie. Cette pratique magistrale des
évéques des premiers siécles est particulierement indiquée a

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 180 02/12/2021 14:25:52



LES LIVRES 181

notre époque, plus proche de I’Eglise des Péres que de celle du
Moyen Age. Il s’agissait dans les premiers si¢cles de faire naitre
la foi chrétienne au cceur d’une population invitée a quitter ses
cultes traditionnels. Cette maniére de faire a misé sur le lan-
gage biblique et liturgique, porteur de la foi évangélique. La
mystagogie, pourrait-on dire, joue sur un registre a trois poles,
le mystere liturgique inscrit dans la ritualité, son rapport aux
événements bibliques qui constituent une sorte de préfiguration
du salut dans le Christ, et I’expérience chrétienne des néophytes
qui prend place dans leur existence de « jeunes chrétiens ».
Dans « Des actes liturgiques pétris de Bible », « Notre cceur
n’était-il pas tout brilant, tandis qu’il nous parlait ? », ou dans
« Présider a la maniére du Christ », on devine chez les auteurs
I’espoir que la pratique du nouveau missel s’accompagne d’un
« printemps de la mystagogie ».

Le mystere pascal du Seigneur

S’il y a un fil rouge aussi bien dans la constitution Sacro-
sanctum concilium (n° 5) que dans la célébration eucharistique,
c’est bien le mystére pascal du Christ mort et ressuscité ou plus
exactement mort, ressuscité, donnant I’Esprit Saint et attendu
dans la gloire. Plus, le mystére pascal est intimement reli¢ a
I’Incarnation du Sauveur pour la vie du monde. Ce mystére est
celui du « passage » parmi nous de I’Envoyé du Peére jusqu’a
son grand passage de ce monde a Dieu (Jn 13, 1). Le mot de
mystere est a comprendre dans son sens biblique de mystere du
salut. Nous découvrons dans cette dramatique du salut le temps
de Dieu ou le passé, le présent et le futur sont intimement liés,
le Ressuscité étant désormais le berger des peuples.

— Le sacrifice du Christ. Bien loin du sens que le mot
sacrifice a dans I’histoire des religions ou dans le sens
populaire d’effort pénible qui plait a Dieu, le sacrifice
du Christ n’est pas extérieur a lui, comme le seraient
les holocaustes. Il est un sacrifice existentiel vécu dans
I’obéissance a son Peére (Ph 2), le don total du Christ en
personne, don du salut pour ’humanité : « Ceci est mon
corps livré pour vous ». Ce sacrifice est « représenté » et
« commémoré » avec gratitude a chaque eucharistie dans
le mémorial de I’Eglise. La pri¢re eucharistique I (Canon

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 181 02/12/2021 14:25:52



182 LA MAISON-DIEU, 306

romain) insiste sur ce « sacrifice pur et saint, sacrifice
parfait, Pain de la vie éternelle et coupe du salut ».

— On comprend que le Mouvement liturgique ait insisté pour
que les chrétiens retrouvent le chemin de la communion
eucharistique non pas en dehors du rite eucharistique,
mais comme « sommet» du sacrifice eucharistique, du
don sacrificiel du Christ « jusqu’a I’extréme » (Jn 13, 1)
et communion aux fréres. Vatican I a ouvert a tous les
baptisés la communion a la coupe : « Prenez et mangez...
prenez et buvez... » pour rendre plus effective la partici-
pation au don sacrificiel du Seigneur.

— Les premiéres années de la réforme liturgique de Vatican I1
ont souligné la dimension festive du repas du Seigneur,
ressuscité et présent, mais celle-ci ne peut négliger la place
du sacrifice existentiel du Christ s offrant pour le salut du
monde. Le mémorial en acte de la Paque du Christ célebre
avec gratitude 1’unique sacrifice du Christ auquel I’Eglise
est associée : « Vous ferez cela en mémoire de moi ».

— Dans la geste dialogale de I’eucharistie, les chrétiens
sont invités a s’offrir eux-mémes en sacrifice spirituel
(Rm 12, 1) : «Regarde, Seigneur, le sacrifice de ton
Eglise, et daigne y reconnaitre celui de ton Fils qui, selon
ta volonté, s’est offert en sacrifice... (priére eucharis-
tique III). L’existence baptismale n’est-elle pas I’accueil du
sacrifice du Christ, un culte « en esprit et en vérité » (Jn 4),
le « sacrifice de louange », la vie selon les Béatitudes ?

Le contenu du 5° Cahier

Comme le souligne le dogmaticien Jean-Louis Souletie
(ICP, Paris), directeur d’ouvrage de Vivre la messe. La nou-
velle traduction du Missel romain, « ce livre liturgique traduit
que la loi de la priere est la loi de la foi, I’Eglise croit comme
elle prie ». Il nous apprend « a croire en Dieu qui nous fait
connaitre ce que nous confessons » (p. 10). Le Missel n’est pas
seulement le livre du prétre et des ministres de I’eucharistie,
mais le livre de 1’assemblée chrétienne « en pricre », réunie par
la Parole de Dieu et le repas eucharistique, appelée a devenir le
Corps dont le Christ est la Téte. L’ouvrage propose vingt-cing
approches de I’eucharistie qu’on peut regrouper selon diffé-
rents points de vue :

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 182 02/12/2021 14:25:52



LES LIVRES 183

— Des réflexions sur ['instrument de la priere : « Le missel,
livre de I’assemblée en pricre », « Le Missel romain, au
service de I’épiphanie de I’Eglise en pricre » et sur la nou-
velle traduction : « A la découverte d’une nouvelle traduc-
tion », « La traduction, un acte de transmission vivante de
la priere ecclésiale », « Recevoir la nouvelle traduction »,
« Participer activement a la priére eucharistique » ;

— Une approche canonique et théologique : « Le Missel
romain au service de la communion de I’Eglise », « De la
lex orandi a la lex credendi », « La traduction, un acte de
transmission vivante de la priere ecclésiale », « L’Eglise
fait I’eucharistie et I’eucharistie fait I’Eglise », « La messe
comme forme de vie chrétienne » ; « La place du don et le
don de la place » ; « Un sacrifice des lévres et du coeur »,
« Notre coeur n’était-il pas tout brilant, tandis qu’il nous
parlait ? », « Des actes liturgiques pétris de Bible », « Des
paroles et des gestes pour faire mémoire ».

— Des commentaires de textes liturgiques : « Au nom du
Pére, et du Fils, et du Saint-Esprit » ; « Le Seigneur soit
avec vous » ; « Professer le Symbole de la foi» ; « Une
priere qui devient universelle » ; « Il est grand le mys-
tere de la foi» ; « Des paroles et des gestes pour faire
mémoire » ; « Il dit la bénédiction » ; « Louanges eucha-
ristiques » ; « Un don a transmettre pour la vie au monde ».

— Une réflexion sur les ministeres liturgiques : « Présider a la
manicre du Christ » ; « Missel et discernement pastoral ».

En conclusion

Le Missel n’est pas un livre de recettes ; il est au service de
I’« art de célébrer ». Cela ne veut pas dire que tous les célé-
brants sont des artistes, mais plutot, selon le mot de P. Jounel,
des «artisans » de la liturgie, a condition d’étre des pasteurs.
Les textes et les rites de la messe sont comme la partition musi-
cale qui doit donner naissance a la musique vive et sonore,
ceuvre commune et expérience fondamentale. Les changements
dans le missel de 2021 concernent essentiellement des paroles,
notamment certains dialogues du prétre et de I’assemblée. Mais
ces textes liturgiques doivent étre compris dans 1’acte rituel fait
de gestes, de mouvements, de chants et de silence.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 183

02/12/2021 14:25:52



184 LA MAISON-DIEU, 306

L’homélie est non seulement une démarche biblique mais
aussi liturgique. Elle veille a transmettre la signification de la
Parole de Dieu afin qu’elle puisse descendre dans le cceur et
la vie de chacun. Mais, comme action liturgique, elle prend
appui sur le rite lui-méme, s’adresse a I’assemblée célébrante.
L’homélie joue elle aussi de manicre transversale, en écho avec
le rite depuis le rassemblement jusqu’a 1’envoi final. L’inten-
tion mystagogique qui I’anime est aussi au cceur de la caté-
chese et de I’initiation a la foi. Elle invite a croiser les données
bibliques, liturgiques et anthropologiques.

Le discernement pastoral s’exercera dans le choix des oraisons
et des lectures bibliques de semaine, des chants qui font corps
avec le rite, des nombreuses préfaces et priéres eucharistiques.
Le «bien spirituel » du peuple de Dieu est premier par rapport
aux « inclinations personnelles » du célébrant. Ces choix doivent
se faire autant que possible « en accord avec tous ceux qui jouent
un role dans la célébration » (PGMR 352). Cette préparation
suppose une concertation et une rencontre des divers ministres
de la célébration : diacre, lecteurs, psalmiste, chorale ou chantres.
Si elle ne peut étre réguliére, en tout cas elle s’impose avant les
temps liturgiques majeurs de I’année (p. 174).

André HAQUIN

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 184 02/12/2021 14:25:52



La Maison-Dieu 306, 2021/4, 185-191

ABSTRACTS

The rediscovery of the baptismal priesthood and of house litur-
gies. The quest for a fresh articulation of the domestic Church
and the greater Church, Bernadette MELOIS

In the early Church, the expression “domestic Church”
referred to something quite different from its modern-day
meaning, because it was the complete Church, the entire local
community who met together to celebrate in houses. However,
what has been experienced as a result of the lock-down because
of the pandemic has given a new meaning to these “domestic
Churches”, where “domestic liturgies” were celebrated to make
up for not being able to gather together in churches.

This article clarifies the terminology used for these circums-
tances, and then, based on the various initiatives which dio-
ceses or parishes proposed, the author shows how an important
consequence has been a rediscovery of the baptismal priesthood,
which includes which includes the ability, within a ritualised
prayer to lead a celebration and to offer prayers of blessing
and supplication.

Liturgies celebrated in homes, borrowing from the liturgy
of the Church, were led by baptised lay people, with an inten-
tional concern to relate this the liturgy of the greater Church.
The author observes how “domestic liturgies have allowed
a good number of Christians to take their destiny as Christi
fideles in hand, as adults in the faith ...”, thereby discovering
a happy balance in the interrelationship between the common
priesthood of the faithful and the ministerial priesthood. This
extended experience across several months should serve, well
beyond the lock-down, to enrich the life of the Church and
Christian living.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 185 02/12/2021 14:25:52



186 LA MAISON-DIEU, 306

Toward a new reception of the Liturgy of the Hours by the bap-
tised, Bénédicte DUCATEL

Did the fact of not being able to be part of celebrating com-
munity because of the lockdown encourage the development of
the Liturgy of the Hours? It seems difficult to reply positively,
even knowing that what we were able to observe — in particular
via internet — is only an imperfect reflection of what actually
happened in practice.

It seems that this prayer of the Church is still largely per-
ceived as being primarily prayer for the clergy. Undoubtedly
this signals a profound lack of understanding of the Liturgy
of the Hours, it being thought of in terms of the breviary and
belonging to priests.

However, the author underlines the extent to which use of the
Liturgy of the Hours is beginning to develop in the parish and
family life of a good number of the faithful. It is increasingly
being seen as an authentic liturgy, celebrated as Church, and as
an entry — as is all liturgy — into the paschal mystery (and not
just as the sanctification of time).

It is a form of liturgy which is also being seen as an emble-
matic expression of the baptismal priesthood to the extent that
it is designed for all the baptised so that they can fulfil the
mission which is theirs by virtue of their baptism. The clergy
(and the Religious) for whom celebrating the Liturgy of the
Hours has been mandated also have the task of encouraging
the faithful into praying it with them.

The powerful pervasiveness of the mediatic model during the
health crisis, Marc GALLO

The development of liturgical celebrations being streamed
during the lockdowns imposed because of the COVID-19
health crisis invites careful reflection on the complex relation-
ship between liturgy and media. It is a relationship which we
initially experienced as having been “ship-wrecked”, so like a
latter-day Robinson Crusoe, desperately clinging to whatever
was at hand.

Nevertheless, there is a unique affinity between liturgy as
mediation and media, including those media which are available
to us today, even if we need to be full cognizant of their limits.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 186 02/12/2021 14:25:52



ABSTRACTS 187

To be able to do this we need to take the fourth anthropolo-
gical turn into account, namely the information revolution. This
leads us to understanding the human being, no longer as being
the centre of everything, but rather as “placed in the middle
of things where things talk to him/her and where things speak
among themselves”.

So virtual reality is also part of the world in which we live, in
which we evolve and it is stamped on our very bodies. In other
words, we have to “learn to live in this other world” in which
virtual reality extends physical reality and is not just a simple
circumstantial alternative. This obliges us to pay close attention
to the quality of our digital products, to reflect seriously about
their implications and how they are implemented. We need to
set aside our natural naivety which may provoke irony, even
derision, and so ultimately betrays the Good News which we
have to proclaim to the world. Other consequences are that we
need to work on our art of (physically) celebrating the liturgy
of the Church and to develop liturgical formation.

The sacramentality of a televised Mass. Lack of liturgy or liturgy
of lack: the quest for a sacramental form, Philippe BARRAS

Nothing will ever replace the liturgical celebration of the
Church, with an assembly making memory, together, of Christ’s
paschal mystery. However, the lockdowns experienced because
of the health crisis have opened our eyes to the fact that televi-
sing Mass (when done under the proper conditions) does have
a certain value — something with which the elderly and sick
people are already well familiar.

Of course, we needed to exercise our rich imagination to try
and ensure how liturgies of the Word and praying the Liturgy
of the Hours could shape domestic liturgies with family and
friends. However, for a good number of Christians these did
not compensate for the lack of effective liturgy — for which part
of the reason may be the kind of Christian education they had
long ago, or that they found it difficult to dare to think they
could devise and lead such celebrations.

What is more, if we compare the practice of retransmitting
televised Masses with other circumstances — such as distance
learning or the retransmission of live shows performed without
an audience — then it is clear that these do certainly have value

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 187 02/12/2021 14:25:52



188 LA MAISON-DIEU, 306

for those who follow them with the mind-set of wanting to
participate.

The author argues that such retransmissions when viewed
by faithful who have appropriate spiritual intentions do consti-
tute liturgies: minor liturgies certainly, but none the less with
a certain sacramentality. These are definitely not equivalent
to ecclesial celebrations of the eucharist, nor even a eucharist
extended via intervening media, but they can claim to be a
sacramental, comparable to other sacramentals. What remains
is to engage in serious reflection about these sacramentals and
their articulation with the eucharist, the major sacrament in the
life of the Church.

Allowing real space, Jean-Marie DUTHILLEUL

In this article the author — who is a renowned architect and
expert on the lay-out of churches — explores how our relation-
ship to liturgy was experienced during the health crisis and
offers some reflections on the celebration space in our churches.
Effectively, the lockdown health regulations and the protective
precautions (masks, distancing, etc.) made us aware of the
relationships we need, both in our towns and in our Christian
communities.

The increase in the number of televised Masses served only
to reinforce the already deep-rooted notion that Mass was
simply a spectacle to be watched, where all that is expected
of people is their attendance — something to which, sadly, the
layout of many of our churches bears witness. Once celebra-
tions were permitted, the restrictions on the number of people
allowed to participate exposed the limitations of these celebra-
tions. It underlined the lack of reflection on the reality of the
liturgical assembly, constituted as the Body of Christ, united
to him and in him.

The return to a more normal situation should, the author
argues, be taken as an opportunity for thinking anew the layout
of our churches, so that they become the space for feasting and
for rejoicing with the Risen Christ. It will require a major effort
to avoid both the performance platform option and the rows of
chairs which imprison the faithful and thereby prevent them
from becoming a body, and instead to commit to new confi-
gurations in tune with the Church, with the particular building

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 188 02/12/2021 14:25:52



ABSTRACTS 189

and with the community. Such hard work is the price to pay if
the health crisis experience is to bear any fruit.

Liturgy as journey. Reviewing one diocese’s experience of the
health crisis, Régis BOMPERIN

Dioceses and parishes launched a whole series of initiatives
to compensate for the lack of liturgy during the lockdown
imposed because of the Covid-19 pandemic. The author looks
back on his experience as both a parish priest and a member
of the diocesan liturgy team which then leads to offering an
analysis as to how these initiatives helped the Church to stay on
course. It led to the Church being able to recognise herself as
“body”, and as being pilgrim by nature, with all her weaknesses
and difficulties, exercising the priestly function of Christ by
means of her liturgy.

It is a pilgrim journey which comprises many instances of
beginning again as we stretch toward the fulfilment which
will come at the end of time, within the eschatological ten-
sion inherent to Christian life. The experience of the crisis
has allowed us, perhaps, to appreciate to what extent both the
liturgy and the Church herself are marked by their incomplete-
ness which in turn can better to lead us toward eternal life in a
Kingdom which — although certainly already here-and-now — is
not yet fulfilled and toward which we are making our humble
pilgrim way.

The community life and “domestic” liturgy of persecuted Chris-
tians: the example of South Korea, Paul Min-Taeg HAN

The experience of persecution by Christian communities in
Korea provides a particularly instructive example, not least for
our actual communities under lockdown because of the pan-
demic and so prevented from practicing their religion normally
in everyday life.

The author provides a brief history of these persecutions and
concentrates on showing how these communities, despite being
continuously deprived of priests, managed to live their faith.
This was because, when the priest was going to be absent for
a long time, he often tasked a catechist (hoejang) with leading
the community in prayer, which meant that the proclamation

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 189 02/12/2021 14:25:52



190 LA MAISON-DIEU, 306

of the faith, liturgical celebration and the exercise of charity
were maintained.

What proved to be decisive in these communities and which
is what enabled them to hold firm was the permanent virtual
circle among liturgical celebration, professing the faith, and
everyday life, and the mutual influence they exercised on each
other. It is, the author suggests, this tight articulation among
these three poles that we should explore in the context of the
health crisis from which we have all been suffering.

Grace and symbolic exchange in Louis-Marie Chauvet: a rerea-
ding, Patrice BERGERON

What is the source for the opposing categories of “value” and
“non-value”, which Louis-Marie Chauvet as theologian of the
sacraments evokes right at the beginning of his master-work,
Symbol and Sacrament, and which will be taken up again later
in the book, notably when he engages with the sacramental
theology of Saint Thomas Aquinas. Similarly, where do the
other two categories of “graciousness” and “gratuitousness”
come from, which serve to qualify the “non-value” of the grace
which is at work in the sacraments?

The answer is that these come to him from his understanding
of the concept of symbolic exchange, as developed by various
anthropologists, such as Marcel Mauss, Claude Lévi-Strauss and
Jean Baudillard, who have conceptualised it in different ways.

By offering a careful rereading of Chauvet’s writings, this
article shows firstly the important place that this theoretical dos-
sier which gravitates around symbolic exchange — something
that is part of a larger philosophical and theological discus-
sion — actually has for his thinking. It brings with it a certain
number of difficulties ; however, and above all, it also bears
potential fruitfulness, which it is important to discern.

Secondly, building on the anthropology of gift and mutual
recognition of Marcel Hénaff, the article explores how the
horizon of “gift” — in this case that of symbolic exchange —
enables Chauvet to envisage grace as a freely-given gift. This,
in its “graciousness”, opens the way to the counter-gift of the
human response, while at the same time being an invitation
to personal freedom, and so opening the way to a dynamic of
mutual recognition.

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 190 02/12/2021 14:25:52



ABSTRACTS 191

Finally, at the strictly theoretical level, Chauvet’s contribu-
tion shows clearly both the complexity and the fruitfulness of a
theology of grace as a reciprocal and ritual gift, in terms of how
this has been explored by anthropology since Marcel Mauss.

The Roman Missal, enabling the assembly to pray the eucharist,
Bernadette MELOIS

In this article, offered as the new translation of Roman Missal
comes into use, the author (who is Director of the Service
national de la pastorale liturgique et sacramentelle, the French
national liturgical office) underlines the Missal’s eminently pas-
toral dimension.

Over and above considerations about the structure of the
Missal and the exactness of translation, what is at stake is the
shared action by the people of God whose members recognise
themselves as Church, the body of Christ for the glory of God
and salvation of the worlds.

She presents, in order:

e the General Introduction to the Roman Missal, unders-
tood as a guide and an itinerary ;

« the various entry points into the mystery which the Roman
Missal offers according to its General Introduction ;

 the fundamental vision of the Roman Missal which is
to enable everyone to have their place in the Church at
prayer ;

* the decisively missionary horizon of the Roman Missal ;

» and the ecclesial responsibility in the regulation of the
celebration of the Mass which implies we need to deepen
our appreciation for the Roman Missal so as to enter into
the spirit of the liturgy.

English translation by Robert Kelly

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 191 02/12/2021 14:25:52



379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 192 02/12/2021 14:25:52



TABLE DES MATIERES
DE LA MAISON-DIEU 2021

La Maison-Dieu 306, 2021/4, 193-197

Table des articles par ordre alphabétique d’auteur

Titre de Darticle Numération Pagination

BARRAS, Philippe. La sacramentalité

de la messe télévisée. Manque de liturgie

ou liturgie du manque : la recherche

d’une forme sacramentelle 306 49-71

BERGERON, Patrice. La grace et I’échange
symbolique chez Louis-Marie Chauvet :
une relecture 306 115-149

BoMPERIN, Régis. La liturgie, un itinéraire.
Essai de relecture d’une expérience
diocésaine en temps de crise sanitaire 306 85-98

Bricour, Héléne. « Liturgie et pouvoir.
Le cléricalisme et la liturgie », colloque
de Munich (28-29 octobre 2020) [chronique] 306 175-178

BRIsoN, Sylvain. Les nouveaux défis
d’une ecclésiologie politique ? L’Eglise
et sa pratique face a la crise sanitaire 304 77-96

BURKI, Bruno. L’ordonnance d’une priere
eucharistique protestante 305 169-188

CHAUVET, Louis-Marie. La liturgie comme
« mystere ». Réflexions théologiques,

questions pastorales 305 71-87
DELHOUGNE, Henri. Accueillir la nouvelle

traduction du Missel romain 305 13-42
Drouin, Gilles. Des corps vivants en liturgie 303 9-20

DRrouiN, Gilles. Nouvelle traduction
du Missel romain. Enjeux théologiques
et pastoraux d’une réception 305 43-61

DRroun, Gilles. « La liturgie et les arts,
congres 2021 de la Societas Liturgica
[chronique] 306 171-173

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 193 02/12/2021 14:25:52



194 LA MAISON-DIEU, 306

DUCATEL, Bénédicte. A la recherche
d’une nouvelle réception de la liturgie
des Heures pour les baptisés 306 23-34

DUTHILLEUL, Jean-Marie. La liturgie
au miroir de la crise : I’espace réel 306 73-83

GALLO, Marc. La prégnance du modéle
médiatique pendant la crise sanitaire 306 35-48

GAZzzOLA, Isaia. L’expérience liturgique
d’une église 303 21-56

GIRAUDO, Cesare. Le ministére des femmes
dans la liturgie entre « saine tradition »
et « progres légitime » [chronique] 305 189-206

GUINGAND, Jérome. Les psaumes : matrice
de D’art littéraire de Didier Rimaud 303 119-148

Han, Paul Min-Taeg. Vie communautaire
et liturgie « domestique » de chrétiens
persécutés : I’exemple de la Corée du Sud 306 99-114

HAQUIN, André. « La liturgie au miroir

de la crise sanitaire », colloque de I’Institut

supérieur de liturgie (Paris, 20-22 janvier

2021) [chronique] 303 165-171

HAQUIN, André. « Le Missel romain

au service de I’Eglise en priere : la nouvelle

traduction en frangais, session nationale

du SNPLS, Conférence des évéques

de France, (Paris, 3 mars 2021) [chronique] 304 155-158

HAQUIN, André. In memoriam : hommage
au P. Philippe Rouillard (1926-2021) 304 159-160

HAQUIN, André. « Homme et femme,

il les créa. La place de la femme dans

la liturgie », 67° Semaine d’études liturgiques

Saint-Serge, (Paris, 6-9 juillet 2021)

[chronique] 306 169-170

HAUNERLAND, Winfried. Un Missel

renouvelé pour I’aire germanophone.

Les efforts de la Commission Ecclesia

Celebrans de 2005 a 2013 305 157-168

HETIER, Denis. L’artiste dans 1’économie
trinitaire. « La Lettre aux artistes »
de Jean-Paul II (4 avril 1999) 303 93-105

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 194 02/12/2021 14:25:52



TABLE DES MATIERES DE LA MAISON-DIEU 2021

JESIORsKI, Slawomir. L’Eglise et la liturgie
dans le monde contemporain

DE KERIMEL, Guy. Le Missel romain :
au service de 1’Eglise en pricre

Lazowskl, Christophe. Pour une grammaire
du don. Le langage sacrificiel

dans la traduction de la premiére priere
eucharistique

LepouX, Frangois-Xavier. Un espace
pour la musique

LEMAIRE, Jean-Pierre. « Et la poésie
dans tout ¢a ? »

MARIOLLE, Bénédicte. « Le culte distancié »
a I’épreuve de la mort : pour une nouvelle
approche du fait sacramentel

MELois, Bernadette. La redécouverte
du sacerdoce baptismal et de la liturgie
a la maison. La recherche d’une
nouvelle articulation Eglise domestique/
grande Eglise

MELols, Bernadette. Le Missel romain,
au service d’une priére « eucharistique »
de I’assemblée

O’LouGHLIN, Thomas. La persistance
de présupposés néo-scolastiques
et la situation catholique contemporaine

PrRETOT, Patrick. Le Missel romain,

acte de discernement ecclésial de la tradition
eucharistique. La liturgie a I’heure

de la synodalité

SOULETIE, Jean-Louis. Notes théologiques
sur le vocabulaire du Missel.

TassIN, Claude. Genése 22 : une clé
de la Veillée pascale ? Une approche tirée
du « Targum Neofiti » de « 1’Agédah »

DE VILLEROCHE, Laurent. La liturgie,
un autre rapport au temps sous la pression
de I’accélération

WOoIMBEE, Grégory. La théologie du corps
mystique : du sens perdu a I'unité retrouvée

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 195

303

305

305

303

303

304

306

306

304

305

305

304

304

304

195

149-164

9-11

89-127

57-91

107-117

9-27

11-21

151-168

29-53

129-156

63-69

137-154

55-75

97-136

02/12/2021 14:25:52



196 LA MAISON-DIEU, 306

Livres recensés
Collectif (par ordre alphabétique des titres)

Titre de Darticle Numération Pagination

— SERVICE NATIONAL DE LA PASTORALE
LITURGIQUE ET SACRAMENTELLE
(Conférence des évéques de France),
Vivre la messe. La nouvelle traduction
du Missel romain, Paris, Mame,
« Célébrer » 5, 2021, 202 p. (A. Haquin) 306 179-184

— SEKRETARIAT DES DEUTSCHEN
BISCHOFSKONFERENZ, Trauerfeiern
und Gottesdienste nach Katastrophen,
Kevelaer, Butzon & Bercker GmbH,
Arbeitshilfen 317, décembre 2020,
33 p. (M. Steinmetz) 303 173-178

Par ordre alphabétique des auteurs

BLANCHARD, Claudine. Dom Guéranger

avant Solesmes. Un retour aux sources.

Paris, Editions du Cerf, « Cerf-Patrimoines »,

2018, 611 p. (D.-M. Dauzet) 303 180-184

Bricout, Héléne. KRANEMANN, Benedikt.

PesanTi, Davide (ed). Die Dynamik

der Liturgie im Spiegel ihrer Biicher.

La dynamique de la liturgie au miroir

de ses livres. Festschrifi fiir Martin

Klockener. Mélanges offerts a Martin

Klockener. « Liturgiewissenschaftliche Quellen

und Forschungen », Band 110, Miinster,

Aschendorff, 2020, 654 p. (M. Wackenheim) 304 161-173

CHAUVET, Louis-Marie. Dieu, un détour

inutile. Entretien avec Dominique Saint-

Macary et Pierre Sinizergues, Paris,

Ed. du Cerf, 2020, 328 p. (P. Barras) 305 210-211

Droum, Gilles. dir., L espace liturgique,

un espace d’initiation. Actes du colloque

de I'Institut supérieur de liturgie,

23-24-25 janvier 2019. Paris, Ed. du Cerf,

« Cerf-Patrimoines », 2019, 291 p. (A. Haquin) 303 178-180

FEULNER, Hans-Jiirgen. HASLWANTER, Elias

(éd.), Gottesdienst auf eigene Gefahr ?

Die Feier der Liturgie in der Zeit von

Covid-19, Miinster, Aschendorff, 2020, 917.

(Michel Steinmetz) 305 207-209

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 196 02/12/2021 14:25:52



TABLE DES MATIERES DE LA MAISON-DIEU 2021

GELDHOF, Joris. Liturgy and secularism,

beyond the divide, Minesota, Liturgical press

academic, Collegeville Minesota, 2017,

184 p. (Gilles Drouin) 303

PaLAZz0, Eric. Le souffle de Dieu. L énergie
de la liturgie et I'art au Moyen-Age, Paris,
Ed. du Cerf, 2020, 355 p. (André Haquin) 304

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 197

197

184-186

174-175

02/12/2021 14:25:52



379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 198 02/12/2021 14:25:52



Revue publiée par les Editions du Cerf, 24, rue des Tanneries — 75013 Paris.
Tél. : 01 80 05 36 36. Site Internet : www.editionsducerf.fr. E-mail : revues.
magazines@editionsducerf.fr. Abonnements : T¢l. 03 44 62 43 88 — Bulletin
d’abonnement en fin d’ouvrage. Directeur général : Jean-Frangois Colosimo.
Principaux associés : Province dominicaine de France, Groupe Le Monde,
Couvent Saint-Dominique. Directeur de la publication : Jean-Frangois
Colosimo. Directeur de la rédaction : Philippe Barras.
Commission paritaire n® 0126 K 81810 — Imprimé en France
Nouvelle Imprimerie Laballery, 58500 Clamecy, n°
ISSN : 0025-0937 Dépot légal :

379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 199 02/12/2021 14:25:52



379076SSA_LMD306_CC2019_PC.indd 200 02/12/2021 14:25:52



