T . —————— G A ——

peuple. Si, sur certains points, il vous semble que je liche, j'espére
qu’a la réflexion vous vous apercevrez que je rétablis le droit et la vé-
rité et que, par l1a, je sers la communauté.

Ainsi soit-il.

DOCUMENTS ¢ - 173 s

fant dans un village dont U'union s’'était ressoudée, repartgit deuzx

BriLocuE. — Le secrétaire de mairie, arrivé depuis deur mois, élouf- , ‘
mois plus tard. .

- A— - -

MoRraALiTE, — Il est un plan sur lequel le christianisme peut actuelle-
ment surclasser a coup $dr le communisme, c’est celui de l'union de |
tous. La charité chrétienne recueille plus sdrement l'adhésion pro- ' |
fonde du peuple que la division et la haine. ‘;

I | 'i

L’article publié sous ce titre dans notre numéro de décembre, a
suscité quelques réactions. Faul-il dire que nous nous y allendions { 4
tellement, que... nous avions pris nos précautions. Nous avions fai' ol
contréler, avant la publication de ce sermon authentique, la valeur ’
des principes d’action qu’il sous-entendait.

Aujourd’hui, le R. P. Chenu veut bien nous donner une note théo- ;
logique sur le sujet. Elle ne s’attarde guére qu’a un seul considérant : .
la charité (et donc Uunion qui en est une expression) n’'a pas seule- y
ment a régler les relations entre inldividus, mais aussi les relations 3
« communautaires », vie des communautés naturelles. Si le pasteur a
devoir de provoquer l'union entre deux de ses paroissiens en désaccord, :
il a plus impérieur devoir de la provoquer dans la communauté du
village. Une seule restriction : cette union ne doit pas étre au détri-
ment certain de la vérité ou de quelque autre valeur morale (détri-
ment qui demande alors a étre prouvé). | d

On pourrait ajouter d’autres considérants, celui-ci par exempl, ;
que le P. Chenu touche simplement d’un mol, quand il parle de la '
« progression éducative » : collectivement tout autant qu’individuelle- it 3

~ment, le pasteur doit faire ceuvre d’éducalion. Or un grand principe |
de U'éducation, principe explicitement allégué pour la conduite des
dmes par Notre-Seigneur lui-méme, est le respect des temps et des
moments favorables : « J'ai encore beaucoup de choses a vous dire,
que vous n’éles pas en état maintenant de porter; mais quand UEs-
- prit de vérité sera venu, il vous guidera vers la vérité tout entiére... »

L’éducateur d’une paroisse sait se souvenir de cela et, fidele a
Uexemple du Christ et de saint Paul qui n’ont pas condamné ’escla-
vage mais ont posé les principes d’ou sortirait un jour la transforma-
lion sociale du monde, il sait ne pas condamner une maniére de faire,
quand son peuple n’est pas en état de comprendre ou de « porter » sa
condamnation. Mais il dépose alors patiemment, a Uintérieur des

ames, les germes chrétiens gue UEsprit fera croitre « jusqu’a la vérité
tout entiére ».

—

(’est toute une théologie, une théologie de la grice et de la nature,

Source gallica.bnf.fr / Les éditions du Cerf



v
i
3
:
-

U YT TSR el S

T e R R Y T T
: e .

e —————————

————— -~

R e —w e e I ——

174 LA MAISON-DIEU

qui est mmcluse dans les réflexions et les décisions du curé de X...
Explicitons-la, pour juger en clair — et en vérité chrétienne — ces
réflexions et ce comportement concret.

Sous les divers cas qu’il a intentionnellement accumulés, M. le curé
a posé et élaboré le principe de 1'union comme expression concréte
de la charité, entendez tout de suite non de la charité interindivi-
duelle, mais de la charité communautaire, selon son engagement
dans les structures mémes des communautés inspirées et constituées
par la nature sociale de ’homme. (Les théologiens jusgu’ici ont beau-
coup moins considéré cette seconde moitié de la charité chrétienne.)
Ce principe de 1'union de charité, il le faut traiter non en développe-
ment théorique ni en déduction logique, mais par la considération des
états de vie ou effectivement il s’engage pour se réaliser. On n’unit
pas un homme et une femme en état de mariage comme on unit deux
ouvriers au travail; on n’unit pas un Francais et un Allemand comme
on unirait deux camarades du méme village; on n’établit pas des rela-
tions entre les hommes en 1947 comme on le faisait au temps de la
Féodalité. Les mémes principes commandent des situations aussi di-
verses; mais il ne se réaliseront en vérité qu’en respectant la diversité
de ces sitnations. Une charité qui escamoterait ces diversités procéde-
rait de certain évangélisme absolutiste, qui n’est pas loin du totalita-
risme qui sacrifie la personne et.ses libertés a « 'unité ».

Le principe de 1'union est l'expression méme de la charité : amour
et division sont exactement contradictoires. Union dans la vérité et
dans le bien. Sinon, c’est fausse union, et corruption de 1’'amour. Et
il est admirable, autant que délicat, de discerner les points de syn-
thése ot se coordonneront de l'intérieur charité et vérité. Comment
cela ?

En voici 1'une des bases : la prise en considération respeclueuse
et cordiale des communautés naturelles. C'est-a-dire que la charité
trouvera son statut, son équilibre, ses régles par cette « incarnation »
méme dans/les communautés que crée la nature entre les hommes :
communauté familiale, communauté de travail, communauté géogra-
phique (de village, par exemple), communauté nationale.

Certes, la charité chrétienne et son union sont au-deld et au-dessus
de ces communautés naturelles, et seules ont valeur de salut, Bien
plus, la charité est le haut principe d'une autre communauté : la
communauté des chrétiens, constituée dans 1'Eglise, corps mystique
dn Christ. Communauté qui aura ses lois et ses exigences, spirituel-
les et institutionnelles, face aux communautés naturelles. Mais cette
transcendance ne ruine ni ne réduit l'incarnation de la charité, per-
sonnelle et collective, dans les communautés qui en seront le sujet
humain. Pas plus que la grice ne détraque les structures psychologi-
ques de 1’homme. Pas plus que le Verbe dans le Christ ne réduit la
qualité de sa nature humaine.

La « politique » chrétienne de 1'union, & tous les échelons commu-
nautaires, est donc profondément fondée dans la loi méme de 1'écono-
mie du salut, je veux dire non seulement de 1'union dans une simple
expansion d’amour fraternel avec sa sympathie compatissante, mais
dans la construction effective d'une Chrétienté.



DOCUMENTS 179

Ainsi, plus nous nous rendons compte que la diffusion apostolique
de la grice s’accomplit non seulement par des saluts personnels juxta-
posés, mais par 1’assomption des communautés humaines (non pas
« sauver mon adme », mais « sauver le monde », comme disait déja
Lacordaire), plus notre charité doit réaliser 1’'union dans et par ces
communautés naturelles, Plus aussi la communauté mystique et
ecclésiale; qu’accomplit cette charité, doit prendre en considération
respectueuse et cordiale, j'allais dire constitutionnelle, ces communau-
tés naturelles, selon leur autonomie juridique et morale. Sinon ce se-
rait évasion, ou cléricalisme larvé,

Et si nous vivons dans une conjoncture ou les puissances commu-
nautaires, a tous les plans, s’averent essentielles & la croissance maté-
rielle et morale des personnes, notre apostolat devra plus que jamais se

construire en fonction de ces forces collectives, & 1’eacontre d’un indi-

vidualisme décidément périmé.

Je ne m’excuse pas de ces considérations abstraites, et je demande
instamment au lecteur de les méditer longuement et profondément,
dans cette abstraction précisément, car c’est grice a cette abstraction
que premiérement nous dominerons l'imbroglio passionné des situa-
tions locales, et que surtout nous entrerons dans les hautes vues qui
stratégiquement commandent les positions d’ensemble en apostolat.

Avant de passer aux applications, désormais éclairées par le fond,
notons une donnée de fait capitale : en ce moment, dans ce monde
douloureux du XX°® siécle, les communautés naturelles sont, & des de-
grés divers d’ailleurs, paganisées, c’est-d-dire organisées, en elles-
mémes et dans leurs relations, hors de toute influence de la grice,
hors de sa valeur guérissante, donc hors de la présence du Christ. A
des degrés fort divers, ai-je dit; ce qui fait présager des tactiques apos-
toliques trés diverses, selon les lieux, les coutumes collectives, les
interférences sociales, etc... Relativisme fondé non sur je ne sais quel
libéralisme ou laxisme, mais sur la loi méme tant des communauiés
que de 1'économie de la grice. Mais cet état « paien » des communau-
tés ne discrédite pas leur nature, leur ressource humaine, leurs droits
originels. La charité des chrétiens, mieux : de la communauté chré-
tienne, aura précisément pour effet de restaurer cette vigueur natu-
relle et cette quantité institutionnelle. |

Passons donc aux applications, dans cette communauté rurale, au
vieux fond chrétien, mais menacée dune division croissante. Voici les
points de rencontre — d’union ou de friction — que signale le curé
entre les chrétiens et le rythme de la vie du village :

les horaires (on sait assez quelle importance et quelle matiére a
chicane présentent les horaires dans les communautés, ou dans les
renconires de communautés);

les dates des fétes traditionnelles; |

le rythme des travaux et des jours dans la vie paysanne;

le respect des autorités légitimes dans cette communauté de base;

les loisirs, soit ceux des enfants, soit ceux des adultes (zone dont

nous percevons de mieux en mieux la valeur humaine dans le monde
du XX°® siecle);

- —— ——— . -

|
),
|




- R e

TR TN CWNTETTN T peai e

. - —

NS

176 LA MAISON-DIEU

enfin 1'école, qui dépend de la famille premiérement, mais non pas
de la seule famille.

Ne nous attardons pas a l'analyse casuistique de chacun de ces élé-
ments. Insistons seulement sur le relativisme qui s'impose : on lais-
sera les enfants manquer la messe le 19 mars, mais non certes le
15 aoutl; on interdira un bal masqué, mais non un divertissement fa-
milial villageois; etc... « Je conduis mon peuple », dit trés bien M. le
curé,

Les éléments et les mesures de ce relativisme, ce sont :

les variantes locales (je ne procéderai pas A Saint-Philbert-de-
Grandlieu, sous climat vendéen, comme a Pantin ou & Montreuil);

la progression éducative;

le passage deés principes (stricte justice) & 1’action concréte (équité);

la coordination des deux éléments régulateurs : 1'idéal des pratiques
positives de la loi chrétienne, la charité fraternelle supra-individuelle
dans les communaulés de vie.

Je n’entreprends pas ici de discussion au sujet du bal, parmi les loi-
sirs envisagés. Je tiens seulement que le bal n’est pas per se mauvais,
et donc n’est pas condamnable a priori. Les discernements certes sont
tres délicats; ils ne sont pas impossibles. Voyez les positions concrétes
et constructives prises récemment, en son Conseil national, par la
J. O. C. (publiées par les Cahiers d’Action religieuse el sociale, 1° jan-
vier 1947, p. 179) : c’est plus efficace et plus vrai que des fulminations
incontrolées. Mais la encore le curé de Pantin ne procedera pas comme
le curé de Vendée.

CONCLUSIONS

1. Le Christ est venu pour « séparer »! Oui, mais il refuse abso-
lument aux apdtres de séparer 1l’ivraie du bon grain. Paradoxe du
royaume de Dieu sur terre. Vous ne le résoudrez pas en supprimant
I’'un des termes. Les chrétiens ne se sont-ils pas trop « séparés » au
XIXe® siecle ?

2. Ne cédons pas A la « cléricalisation », sous couleur de sanctifier.
La communauté mystique et ecclésiale des chrétiens ne doit pas em-
piéter sur les communautés naturelles.

3. Dans le doute, tout bien pesé, que prévale 'amour et donc 1'u-
nion. M. le curé de X., aurait peut-&tre pu « déclarer la guerre », lors
de I'arrivée intruse du secrétaire de mairie. Il a vaincu, sans guerre,
par la charité. C’est la vraie victoire du Christ.

4. Que si, dépassant ce cas de conscience, vous voulez méditer sur
I'idéal de chrétienté que comporte sa solution, lisez les chapitres de
Maritain sur « 1'idéal d’une nouvelle Chrétienté », dans son ouvrage
Humanisme intégral. Beau témoignge et grande théologie.

M.-D. Caexvu.

Imprimerie AuBiN. — Licuct (Vienne). — 3-48.



