La Maison-Dieu, 130, 1977, 19-34.
Pierre-Marie Gy, o.p.

EUCHARISTIE ET «ECCLESIA »
DANS LE PREMIER VOCABULAIRE
DE LA LITURGIE CHRETIENNE

Ils firent communion l'un avec l'autre et dans l'ecclesia
Anicet céda l'eucharistie a Polycarpe.
(S. IRENEE.)

ES textes de Vatican II et les livres liturgiques post-conci-
L liaires ont opéré un certain nombre de déplacements signi-

ficatifs de vocabulaire, en particulier dans le domaine de la
liturgie et des sacrements. Tel ou tel terme a été I'objet d’une
défaveur explicite — « Extréme-onction » — ou tacite —
« contrat » de mariage —. D’autres ont recu une importance
nouvelle, comme « réconciliation » (des pénitents), « célébration »,
« initiation chrétienne » — je reviendrai ailleurs sur ces deux
mots —. Des acceptions auparavant moins fréquentes, voire
sorties de I'usage, ont & nouveau été employées : ainsi « sacre-
ment » dans un sens plus large que celui du septénaire ; « eucha-
ristie » pour désigner non seulement I’Eucharistie recue dans la
communion ou adorée au tabernacle, mais toute I’action de la
messe ; « Eglise » non seulement universelle, mais particuliere
ou locale. Le présent article a précisément pour but d’examiner
la portée de ces deux termes pour la théologie de la liturgie.

Source gallica.bnf.fr / Les éditions du Cerf



20 LA MAISON-DIEU, 130

I. EUCHARISTIA

Les théologiens du moyen 4Age ignoraient que le mot eucharistie
était un équivalent plus ancien de celui de messe. Ils pensaient,
a la suite de S. Isidore, qu’eucharistie signifiait étymologiquement
« bonne grace » : c’était pour eux le pain et le vin consacrés.
Aussi Duns Scot estime-t-il qu’on ne peut 'appliquer en rigueur
de termes qu’a l'eucharistic une fois consacrée (sacramentum
permanens) et non a I’eucharistie en train de se faire (in fieri) .

Les deux sens conjoints du mot eucharistiec apparaissent clai-
rement dans un texte célebre de la Premiere Apologie de
S. Justin, redécouverte au 16° s., dont il faut citer les passages
essentiels :

(65) Apres les prieres (la priere universelle) « on apporte a celui
qui préside les fréres du pain et une coupe d’eau et de vin trempé.
Celui-ci les prend et loue et glorifie le Pére de I'univers par le nom
du Fils et de I’Esprit Saint, puis il fait longuement eucharistie —
eucharistian... epi polu poieitai — pour les biens qui nous viennent
de lui. Quand il a terminé les pri¢res et I’eucharistie, tout le peuple
présent donne son assentiment en disant : Amen... Lorsque celui qui
préside a rendu grices (eucharistésantos) et que tout le peuple a
donné son assentiment, ceux qui sont appelés chez nous diacres
donnent part & chacun des présents au pain, au vin et 2 I’eau eucha-
ristiés, et ils en portent aux absents ».

(66) « Cet aliment est appelé chez nous eucharistie... de méme que
Jésus Christ notre Sauveur, fait chair par la Parole de Dieu, a pris
chair et sang pour notre salut, de méme on nous a appris que
I’aliment eucharistié par la parole de la priére qui vient de lui —
ten di’ euches logou tou par’ autou eucharistétheisan trophén —,
(cet aliment) qui doit nourrir par assimilation notre sang et nos
chairs, est la chair et le sang de Jésus fait chair. »

Les deux sens d’ « eucharistia »

S. Justin emploie eucharistia dans les deux sens d’eucharistie-
priere et eucharistie-nourriture. Cet usage double est général en

1. Cf. Sent. IV, d. 8, q. I, 3 m (Vivis XVII, 10).

g



EUCHARISTIE ET « ECCLESIA » 21

grec chrétien au 2° et au 3° s., ainsi chez Ignace d’Antioche,
Irénée, Hippolyte, Origéne, Denys d’Alexandrie et dans la Didas-
calie des Apdtres. Plus anciennement S. Paul fait état d’une
eucharistie-priere en I Corinthiens (14, 16), et I’acception d’eucha-
ristie-nourriture semble déja s’amorcer dans la Didache (9.5),
quoi qu’il en soit du caractere exact de I’eucharistie dont ce
document décrit la célébration. D’autre part, pour ce qui est de
la premiere latinité chrétienne, le sens d’eucharistia chez Ter-
tullien et Cyprien pose une probleme particulier qui sera étudié
plus loin.

Non seulement chez Justin mais chez les autres auteurs, les
deux sens du grec eucharistia voisinent souvent dans le méme
texte ou méme affleurent dans le méme emploi du mot. Les deux
sens coexistent, & ce qu’il me semble, dans le passage de I’Epitre
aux Smyrniotes (7, 1) ou Ignace d’Antioche reproche aux héré-
tiques qu’ « ils s’abstiennent de I’eucharistie et de la prieére parce
qu’ils ne confessent pas que l'eucharistie est la chair de notre
Sauveur Jésus Christ ». C’est aussi le cas lorsqu’Origéne écrit :
« Nous avons méme comme signe (symbolon) de notre eucharistie
envers Dieu le pain appelé eucharistie » 2

Le pain « eucharistié »

C’est dans ce contexte qu’il faut comprendre les expressions
« eucharistier le pain », « pain eucharistié », « pain de I’eucha-
ristie », « faire eucharistie ». Le verbe eucharistein, parfois attesté
avec un complément a 'accusatif dans des textes non chrétiens ?,
est employé, soit avec comme complément d’objet le pain ou la
coupe — eucharistier le pain ou la coupe —, soit corrélativement
au passif — le pain eucharistié — chez Justin, Irénée *, Clément

2. Contre Celse VI1II, 57. Cf. a propos de la communion et du rite de
la célébration de l’eucharistie, In Numeros Hom. V, 1 : «Sed et eucha-
ristiae sive percipiendae sive eo ritu quo geritur exphcandae quis facile
explicet rationem ? »

3. Cf. Th. ScHErRMANN, « Eucharistia und eucharistein in ihrem Bedeu-
tungswandel bis 200 n. Chr », Philologus 69, 1910, 379.

4 Adyv. Haer. 1, 7, 2(HARVEYI 117) IV, 18, 4 (Sources chrét. 100 bis,
608-609) Cf. Adv. Haer. V, 2, 3 (Sources chrét, 153 bis, 34-37) : le pain
qui devient (ginetai) l’euchansue (fiteucharistia).



22 LA MAISON-DIEU, 130

d’Alexandrie ° et Hippolyte. Le texte de ce dernier au chapitre 21
de la Tradition Apostolique est spécialement intéressant : Apres
le baptéme et la signation par I’évéque, « que I'oblation (pros-
phora) soit présentée par les diacres a 1'évéque et qu’il eucha-
ristie le pain en symbole (antitypos) du corps du Christ, la coupe
de vin mélangé en image du sang qui a été répandu... » °. Ce texte
éclaire les mots accipiens panem gratias tibi agens dixit qui intro-
duisent les paroles du Christ dans la priere eucharistique d’Hip-
polyte. Pour celui-ci comme pour Justin et Irénée, la priere eucha-
ristique eucharistie le pain et la coupe, les fait eucharistie.

C’est vraisemblablement dans le méme sens qu’il faut
comprendre I’expression « pain de I’eucharistie » (artos tés eucha-
ristias) employée par Justin et qui restera ensuite employée’. -
Pour Justin, c’était le pain eucharistié par l’eucharistie-priere.
Lorsque cette derniére acception sera sortie de l'usage, ce sera
le pain qui est eucharistie.

Lorsque Justin décrit I’assemblée dominicale, il emploie 'un
pour l'autre, ou a peu pres, eucharistein et eucharistian poiein,
ce dernier terme comportant peut-€tre une allusion au « faites
ceci en mémoire de moi » : il s’agit de faire la prieére eucharis-
tique, et le pain eucharistié n’est ici qu’a l'arriere-plan. Ce
point aura son importance lorsque nous examinerons le vocabu-
laire latin.

On peut dés maintenant souligner deux corrélations essentielles
a l'eucharistie chrétienne : La premiére est que I’eucharistie est
a la fois nourriture consacrée (eucharistiée) et priére eucharis-
tique : la nourriture eucharistique recoit son nom de la priére
eucharistique. La deuxiéme, qui fonde en grammaire et en théo-
logie la premiere, est que, pour la premiére patristique, « eucha-
ristier » est a la fois s’adresser au Pere et eucharistier du pain et
du vin. Le verbe est transitif : I'eucharistie est eucharistie parce
qu’elle est le pain et le vin qu’on eucharistie.

5. Strom. 1, 19, 96, 1.

6. « Et tunc iam offeratur oblatio a diaconibus episcopo et gratias
agat panem quidem in exemplum, quod dicit graecus antitypum, corporis
Christi ; calicem vino mixtum propter antitypum, quod dicit graecus simi-
litudinem, sanguinis quod effusum est pro omnibus qui crediderunt in
cum. »

7. Dial. 41, 1. Cf. BASILE, De Spir. sancto 66 ; CYRILLE DE JERUSALEM.
Catéch. Mystagog. 1, 7 et III, 2 ; LEONCE DE BYZANCE, Adversus Nesto-
rianos 7, 2; S. JEROME, In Abd., 7.

_—=



I T Tl e i g— - S = e e e e

EUCHARISTIE ET « ECCLESIA » 23

Eucharistein et le Nouveau Testament

Avant d’étudier 1’évolution ultérieure d’eucharistein et eucha-
ristia, il faut nous arréter brievement a deux questions concernant
Porigine de ce vocabulaire : L’expression de « pain eucharistié »
trouve-t-elle un appui dans le Nouveau Testament ? Y a-t-il iden-
tité entre eucharistein et eulogein? A propos de la premiere de
ces deux questions Robert Ledogar, dans une these dirigée
nagueére par Dom Bernard Botte, a fait un rapprochement avec
Marc (8, 7) et Luc (9, 16), ou il est dit que Jésus bénit les pains et
les poissons, et I Timothée (4, 4-5), qui associe a l’action de
graces la sanctification d’un aliment : « Aucun aliment n’est a
proscrire si on le prend avec eucharistie : la parole de Dieu et la
priere le sanctifient ». A la suite de P. Schubert®, Ledogar est
frappé par la ressemblance entre ce dernier passage et celui de
Justin sur « 'aliment eucharistié par la parole de la priere qui
vient de lui » (du Christ).

La question des rapports entre eucharistein et eulogein se
posait déja a I'époque patristique. Hippolyte s’en sert pour dis-
tinguer I'une de l'autre l’eucharistie et I’agape-eulogie (7rad.
Apost., 26). Plus tard, S. Jean Chrysostome affirmera 1’identité
des deux termes (In I Cor Hom. 24, 1), et les anciennes versions
latines manifestent qu’il existait entre eux au moins une certaine
perméabilité. De notre temps la plupart des exégetes ont opiné
pour 'identité. Toutefois Jean-Paul Audet a vu dans 'eucharistia
une sorte de décentrement grec de la berakah juive, tandis
qu’Henri Cazelles® et a sa suite Ledogar, Jean Laporte” et
Charles Perrot ", adoptant une position plus nuancée, recon-
naissaient a eucharistein une coloration sacrificielle, en rapport
non seulement avec la berakah, mais également avec la todah ** ™.

8. P. ScHUBERT, Form and Function of the Pauline Thanksgiving,
Berlin 1939. R. LEDOGAR, Acknowledgment. Praise-Verbs in the Early
Greek Anaphora, Rome 1968, 129-130.

9. En dernier lieu son article, « Eucharistie, bénédiction et sacrifice
dans I’Ancien Testament », LMD 123, 1975, 7-28.

10. La doctrine eucharistique chez Philon d’Alexandrie, Paris 1972.

11. « Le repas du Seigneur », LMD 123, 1975, 29-46.

11 bis. Berakah : bénédiction; todah : sacrifice de louange. Cf.
Th. J. TALLEY, «De la ‘Berakah’ a I’Eucharistie », LMD 125, 1976,

11-39.



24 LA MAISON-DIEU, 130

IL’accent mis sur le sacrifice

Une telle coloration permet, ce qui est essentie]l, de mieux
mesurer la portée théologique du vocabulaire de 'eucharistia.
De plus elle explique dans une certaine mesure le net dépla-
cement d’accent qui s’opere, au 4° s., de l'action de graces vers
le sacrifice. Lorsque les Peres grecs restent attachés a la notion
d’eucharistia, ils la justifient a partir de celle de sacrifice qui de
notion enveloppée devient la notion enveloppante : ainsi déja
chez Eusébe de Césarée (Dém. évang. 1, 10). Dans les formes
liturgiques de la célébration, I'invitation a rendre graces du dia-
logue avant I’anaphore garde son importance et est commentée
comme telle dans les catécheéses, mais I’élément d’action de graces
de la priere eucharistique, naguere essentiel, est assez rapidement
noyé parmi d’autres tandis qu’apparait une priere d’action de
graces apres la communion. S. Jean Chrysostome appelle encore
celle-ci la « dernieére eucharistie » (eschaté eucharistia) (De bapt.
Christi, 4) et il ne perd probablement pas de vue que la premiére
partie de I’anaphore est eucharistia®. Chez le Pseudo-Denys,
I'expression ne s’appliquera plus qu’a la priére aprés la commu-
nion (Hier. eccl. 3, 2-3). Sans disparaitre completement de la
théologie eucharistique des Peres grecs, la notion d’eucharistie
n’y occupe plus en général qu'une place secondaire.

Le vocabulaire latin de Peucharistie

Pour traduire eucharistein et eucharistia, la premiere latinité
chrétienne se heurtait & une double difficulté. D’une part, la
notion d’eucharistie-nourriture était spécifiquement chrétienne,
ce qui invitait, ici comme en bien d’autres cas, a emprunter le
terme grec . D’autre part, le latin gratias agere était susceptible

12. Cf. l'interprétation de In II Cor Hom 18, 3 et In Matth Hom 25-
26, 3 proposée par F. VAN DE PAVERD, Zur Geschichte der Messliturgie
in Antiocheia und Konstantinopel gegen Ende des vierten Jahrhunderts,

Rome 1970, 267.

13. Cf. Chr. MoHRMANN, « Les emprunts grecs dans la latinité chré-
tienne », dans ses Etudes sur le latin des chrétiens 1II, Rome 1965, 127-
145. — Pareillement, le grec eucharistia s’est introduit en copte et méme

en syriaque (Exposition de Moise Bar Kepha).

s




EUCHARISTIE ET « ECCLESIA » 25

de traduire eucharistein, mais en masquant son rapport avec
Leucharistia.

Eucharistia est employé par Tertullien et Cyprien, le plus
souvent au sens de I’eucharistie-nourriture. Toutefois Tertullien,
citant Actes 27, 35 (De orat. 24), parle de 'apdtre Paul « qui sur
le navire fit devant tous 1’eucharistie » (eucharistiam fecit. En
grec : eucharistesen). La méme expression se retrouve dans
IEpitre de Firmilien a S. Cyprien (75, 10), I’Epitre 57, 2 de
S. Cyprien, et au Concile de Carthage de 256, ou I’'évéque Céci-
lius de Biltha condamne I'hérétique qui ose « faire I’eucha-
ristie » *. A mon avis, ces textes restent assez proches de 1’eucha-
ristian poiein de Justin, et le rapport de 1’eucharistie-nourriture
avec l’eucharistie-priére n’y a pas encore disparu . Je ne sais si
I’'on peut en dire autant de I’expression de sacramentum eucha-
ristiae qui apparait avec Tertullien (Adv. Marc. 1V, 34, 5; De
Cor. 3, 3) et sera reprise par S. Augustin (Enarr. in Ps. 103,
S. I, 14). A Torigine, on serait tenté de laisser le sacramentum de
I’eucharistie-nourriture ouvert sur l’eucharistie-priere. Mais ce
n’est 1a qu’une hypothese *.

Plus tard eucharistia jouera un certain role dans le vocabulaire
pratique de S. Augustin, avec des traces d’influence de S. Cyprien,
notamment lorsqu’ill commente le Pater. Il n’en aura aucun dans
sa théologie eucharistique, pourtant si active dans toutes les
directions. Je n’ai pas trouvé dans son ceuvre de réflexion sur le

14. Firmilien : eucharistiam facere; Ep. 57, 2 : fiat eucharistia (de
méme Ep. 70, 2 a propos de l'eucharistie sur I’huile) ; Cécilius : Sen-
tentiae Episcoporum, 1 = CSEL 3, 1, 437. Cf. dans le présent article les
notes 4 et 18.

15. Cf. en sens opposé A.A.R. BASTIAENSEN, Observations sur le voca-
bulaire liturgique dans litinéraire’' d’Egérie, Nimegue 1962, 50.

Un certain nombre de formulaires gallicans et hispaniques pour la
deuxiéme partie de I'anaphore développent le théme fiat legitima eucha-
ristia. Dom J. PINELL les a étudiés dans sa belle étude « Legitima Eucha-
ristia », Mélanges liturgiques offerts au R.P. Dom Bernard Botte, Lou-
vain 1972, 445-460. 1l y signale a juste titre I'influence de S. Cyprien. Mais
cette influence est lointaine et, dans ces textes postérieurs de deux ou
trois si¢cles, on ne peut plus supposer que le sens de l’eucharistie-priere
soit encore présent.

16. Peut-on rapprocher le rapport entre eucharistie-priere et eucharistie-
nourriture de la tentative, faite par D. MICHAELIDES, d’éclairer Le Sacra-
mentum chez Tertullien (Paris 1970) par le rapport, attesté dans le droit
romain archaique, entre le sacramentum-serment et le sacramentum-cau-
{ion ? De toute facon les deux hypothéses sont indépendantes I'une de

‘autre.



v — e et~ B ——

26 LA MAISON-DIEU, 130

sens du mot ewucharistia. 11 n’emploie pas l'’expression facere
eucharistiam mais conficere eucharistiam (Enarr. in Ps. 10, 6),
de méme que S. Jérdme (Alterc. Lucif. et orthod. 21). Que cette
derniére expression ait ou non a I'origine un rapport avec facere
eucharistiam, au 4° s. elle est liée au développement de la théo-
logie de la consécration . Quant a I'action de graces, elle est,
pour Augustin et ses contemporains, disconnectée completement
de l'eucharistie-nourriture ®*. Comme les Peéres grecs, 1'évéque
d’Hippone ne manque pas de faire la catéchése du Gratias aga-
mus Domino Deo nostro, mais a ses yeux l'action de graces est
ce qui vient apres la communion (Ep. 149, 16), et le hasard de la
polémique avec le manichéen Fauste lui fait dire que la consé-
cration est plus spécifique de I’eucharistie que I'action de graces,
laquelle s’attache a tous les dons regus de Dieu (Contra Faustum,
My 13) %y

Effacement de Paction de grices

Vers 330, le prétre espagnol Juvencus écrit en vers un récit har-
monisé des quatre évangiles. Selon ce récit, a la Céne « le Seigneur
prend la coupe remplic de vin, la sanctific par des paroles
d’action de graces » [gratis sanctificat verbis, CSEL 24, 130]. On

17. Cf. le dossier trés précis réuni par BASTIAENSEN, 77-80.

18. Le phénomeéne apparait clairement, vers la fin du 4* s., dans la
version latine de la Tradition Apostolique et de la Didascalie des Apbtres.
Eucharistein y est traduit par gratias agere, ou occasionnellement gratias
referre. Eucharistia passe tel quel en latin, sauf dans le cas de I’ « huile
d’eucharistie » (Trad. Apost. 21), que le traducteur, faisant une distinction
théologique plus nette qu'’Hippolyte ou Cyprien, rend par oleum quod
sanctificatum est, ou simplement oleum sanctificatum (BOoTTE, 50-52).

A la méme époque, la version latine de I’Adversus Haereses traduit
un peu autrement. Eucharistia y est rendu par gratiarum actio lorsque le
terme n’a pas un sens technique. Eucharistein, méme au sens technique,
est rendu par gratias agere, mais il y a une double exception en I, 7, 2
(HARVEY I, 117) : eucharistiam facit, eucharistia factus. Apparemment
gratias agere est en train de s’imposer, mais il subsiste des traces d’un
usage antérieur. Si cette traduction est, comme B. Hemmerdinger en a fait
I’hypothese, d’origine espagnole, cela éclairerait la présence du fit eucha-
ristia dans les formulaires eucharistiques hispaniques et gallicans.

18 bis. Je remercie vivement Mademoiselle A.-M. LA BONNARDIERE
qui a bien voulu faire pour moi une enquéte sur les emplois du mot
eucharistia chez S. Augustin.

_—s



EUCHARISTIE ET « ECCLESIA » 27

a 12 une derniére trace de la théologie ancienne de l’eucharistie

consécratoire.

En dehors de S. Augustin, le P. Bastiaensen a relevé (p. 87)
deux textes latins qui montrent que I'idée de l’action de graces
n’a pas tout a fait disparu. Le premier est de Phébade d’Agen
dans son livre contre les ariens, écrit en 357. Argumentant en
doctrine trinitaire, Phébade déclare que, si les ariens ont raison,
les catholiques blasphément chaque jour dans I’action de graces
et ’oblation des sacrifices — in gratiarum actionibus et oblatio-
nibus sacrificiorum —. Plus tard Fulgence note que dans le sacri-
fice méme du corps du Christ nous commencgons par I’action
de graces”™. Peut-étre le début de la priere eucharistique
évoque-t-il briecvement le théme de P’action de grices, mais de
toute facon le contenu de la prieére est déja principalement sacri-
ficiel. C’est exactement ce qui apparait dans les plus anciennes
préfaces romaines qu’on puisse dater, celles qui sont attribuables
a S. Léon™, et plus encore dans le canon romain en général,
qui tranche de ce point de vue sur les anaphores orientales et
présente par rapport a celles-ci un caractére unilatéral. Ce carac-
tere s’explique peut-étre par le fait que la priere eucharistique
romaine, en passant du grec au latin, a dii étre modifiée dans sa
rédaction ; il s’explique aussi par la disconnection en latin entre

gratias agere et eucharistia.

Il. ECCLESIA

Mgr Martimort, en plusieurs articles de La Maison-Dieu, a
montré naguere I'importance centrale de I’assemblée dans la théo-
logie de la liturgie ®. De son c6té le P. Congar a étudié du double

19. «Ideo in ipso sacrificio corporis Christi a gratiarum actione inci-
pimus, ut Christum non dandum sed datum nobis in ueritate monstremus ;
et in eo quod gratias agimus Deo in oblatione corporis et sanguinis
Christi, cognoscamus non adhuc occidendum Christum pro nostris ini-
quitatibus, sed occisum » (Ep. 14, 44).

20. Cf. mon étude sur « Le Sanctus romain et les anaphores orien-
tales », Mélanges liturgiques offerts au R.P. Dom Bernard Botte, 169.

21. « L’assemblée liturgique », LMD 20, 1950, 153-175; « L’assemblée
liturgique, mystére du Christ », LMD 40, 1954, 5-29 ; « Dimanche, assem-
blée et paroisse », LMD 57, 1959, 55-84 ; « Précisions sur l’assemblée »,
LMD 60, 1959, 7-34, spécialement 17-18.



28 LA MAISON-DIEU, 130

point de vue historique et théologique I’ecclesia sujet de I'action
liturgique 2. Au point de rencontre de ces deux approches se
trouve la notion d’ecclesia-assemblée. Les deux termes frangais
« Eglise » et « assemblée » — ou les termes analogues dans les
autres langues modernes — sont un dédoublement du paléo-
chrétien ecclesia qui unissait les deux sems. Cest cette double
signification qu’on veut étudier ici, ainsi que la maniere dont
elle a été abandonnée.

Une telle étude a été rendue possible depuis que Mademoiselle
Mohrmann a repéré avec précision les premicres attestations
certaines d’ecclesia au sens de batiment en grec (Dioclétien, en
303) et en latin (Histoire Auguste, vers 330) ®. J’aurai a revenir
plus loin sur la maniére dont le passage s’est fait et les expli-
cations que Mademoiselle Mohrmann donne a ce sujet. Il faut
d’abord examiner quelques textes du 2° s. et de la premiere moitié
du 3¢ sur l'ecclesia-assemblée. Je me bornerai a des cas dans
lesquels le contexte me parait imposer cette interprétation, en
négligeant les cas douteux.

Depuis que le local de I'assemblée chrétienne porte le nom
d’église, les chrétiens sont habitués a y rapporter les expressions
telles que « se réunir a 1'église », « entrer dans I’église », « aller
a P’église ». On parlait déja de cette maniére lorsque ecclesia ne
désignait pas encore un batiment, mais I’assemblée : « lorsque
vous vous réunissez (sunerchomendon umon) en ecclesia » écrit
S. Paul aux Corinthiens *. La Tradition Apostolique dit qu’on
doit €tre « empressé a aller a I'ecclesia » * et selon la Didascalie
I’évéque doit « faire au peuple commandement et exhortation
d’étre a Iecclesia de fagon constante (endelechizein) » *. Le voca-
bulaire de la fréquentation de I'ecclesia n’a pas beaucoup changé,
mais sa portée ecclésiologique était bien plus grande lorsqu’on
passait de facon quasi immédiate de l'ecclesia-assemblée aux

22. « I ‘ecclesia’ ou communauté chrétienne, sujet intégral de ’action
liturgique », dans J.-P. JossuA - Y. CoNGAR, La liturgie aprés Vatican Il
(Unam Sanctam, 66), Paris 1967, 241-282.

23. «Les dénominations de 1'église en tant qu’édifice en grec et en
latin au cours des premiers siécles chrétiens », Revue des sciences reli-
gieuses 36, 1962, 155-174.

24. 1 Co 11, 18. Cf. la tournure différente en 1 Co 14, 23 : «Si donc
Iekklésia entiere se réunit (sunelthé epi to auto) ».

25. Trad. Apost. 35. Cf. ci-dessous, note 33.

26. Didasc., 13 (ConNoLLy, 124-125. — Cf. Const. Apost. 11, 59, 1).

s



EUCHARISTIE ET « ECCLESIA » 29

autres sens du mot ecclesia. Cela est particulierement sensible
pour l'expression « aller & P’ecclesia », « entrer dans ’ecclesia »,
qui dans les textes grecs et latins des 2° et 3° s. sont particulie-
rement employés pour la conversion, en particulier celle du
pénitent ou de I’hérétique 7.

Peut-on s’abstenir de Pecclesia ?

Corrélativement aux textes qui parlent d’aller a ’ecclesia, il y
en a également — parfois les mémes — qui évoquent le fait que
certains n’y vont pas. Dans la tradition syrienne, on a souvent
cité Ignace d’Antioche et la Didascalie. Ignace écrit aux Ephé-
siens (5, 3) : «... si la priere de deux ensemble a une telle force,
combien plus celle de I’évéque et de toute 'ecclesia. Celui qui ne
vient pas a la réunion commune (o0 meé erchomenos epi to auto),
celui-la déja fait I'orgueilleux et il s’est jugé lui-méme, car il est
écrit : “ Dieu résiste aux orgueilleux ” ».

La Didascalie a un long développement sur la nécessité d’étre
un pratiquant de 'ecclesia, et justifie celle-ci en identifiant 1'un
a lautre D’ecclesia-assemblée et le Corps du Christ : « ne pas
mutiler I’ecclesia en se soustrayant et ne pas priver d’un membre
le Corps du Christ » 2. Cette pensée affleure a plusieurs reprises
dans le livre, notamment a propos de la théologie de la pénitence
qui réconcilie avec ’ecclesia concrete .

La patristique grecque occidentale, avec Irénée et Hippolyte,
s’est orientée dans une autre direction, celle du pneumatisme de
I’assemblée ecclésiale : on ne peut étre participant de I’Esprit si
I’on déserte ’ecclesia. Nous aurons a nous arréter sur ces textes,
mais il faut dés maintenant relever la convergence des textes des
2°-3¢ s. qui urgent la participation a ’ecclesia-assemblée tout en
laissant entendre que celle-ci ne se réalisait pas sans effort.

27. « Aller a 'ecclesia », cf. IGNACE, Ph 3, 1; IRENEE, Adv. Haer. 11l
4, 3 ; TERTULLIEN, Idol. 7; Concile de Carthage 256, Prol. et nn. 27, 29,
72, 74, 86 (CSEL 3, 1, 435-460).

« Entrer dans ’ecclesia » : Cf. Didasc. 5, 6 et 15 (CoNNoLLY 41, 52, 135).
L’expression provient de Dt 23.

28. Cf. ci-dessus, note 26.

29. Didasc., 6 (ConnoLLY, 52. — Cf. Const. Apost. 11, 16, 1-2).



30 LA MAISON-DIEU, 130

On a parfois présenté comme une prescription nouvelle du
droit ecclésiastique les canons qui, a partir du 4° s., expriment
I’obligation de participer a I’assemblée dominicale. A mon avis,
cette nouveauté a consisté a attacher une sanction a une obli-
gation qui existait déja, mais que le transfert du mot ecclesia au
batiment cultuel ne permettait plus d’exprimer en termes direc-
tement ecclésiologiques comme on le faisait auparavant. A ce
stade antérieur, il ne s’agissait pas d’'un précepte de ’autorité
ecclésiale, mais de la réalisation pratique de 'appartenance ecclé-
siale. Faute de cette pratique, I’appartenance méme a ’ecclesia
paraissait faire défaut.

De facon plus générale, il est a noter que les textes ne cherchent
pas a employer un seul sens du mot ecclesia a la fois. Au contraire
ces différents sens s’attirent le plus souvent les uns les autres
dans les mémes passages. Ils font corps ensemble. Ceci aussi
explique que pour la premicre patristique le refus pratique de
I’ecclesia-assemblée compromette ’appartenance a I’Eglise locale
ou universelle.

Théologie de Pecclesia-assemblée

La premiere patristique ne se contente pas d’affirmer avec
force l'identité entre la participation a [’ecclesia-assemblée et
I’appartenance a I'Eglise. En méme temps les différents auteurs
énoncent les éléments fondamentaux d’une théologie de
I’assemblée. On a déja vu que pour Ignace 'ecclesia était, par
une sorte d’a fortiori a partir de Matthieu (18, 20), un lieu privi-
1égié¢ de la présence du Christ, et pour la Didascalie elle était
(mystériquement) le Corps du Seigneur. A la fin de son traité
De Oratione, Origene développe sur le lieu de la priere chré-
tienne des pensées qui ne sont pas trés €loignées de celles des
rabbins juifs : « L’endroit pour prier qui a quelque chose a la
fois de joyeux et d’avantageux est le lieu de la réunion des fideles
ensemble ; aux rassemblements des fideles, naturellement, sont
aussi présentes les puissances angéliques, et 1a puissance de notre
Seigneur et Sauveur lui-méme, ainsi que les esprits des saints,
y compris, je pense, des défunts... ». Compte tenu de la présence
aupres de chacun de I'ange auquel sa garde est confié, «il y a

—



EUCHARISTIE ET « ECCLESIA » 31

autour des saints rassemblés une double ecclesia, I'une d’hommes,
I’autre d’anges » ¥.

C’est également de [1’ecclesia-assemblée et des charismes
exercés pendant I’assemblée qu’il faut comprendre le principal
passage de S. Irénée sur I’Esprit et ’ecclesia : « ... “ dans 'ecclesia,
est-il dit, Dieu a placé des apotres, des prophetes, des docteurs ”
et tout le reste de 'opération de I’Esprit. Tous ceux qui n’accou-
rent pas a l'ecclesia ne participent pas a cet Esprit (cuius non
sunt participes omnes qui non concurrunt ad ecclesiam) mais ils
se privent eux-mémes de la vie par une doctrine fausse et des
actions mauvaises. Car la ou est 'ecclesia, 1a est aussi I’Esprit
de Dieu ; et 1a ol est 'Esprit de Dieu, la est 'ecclesia et toute
grace » %,

Pour Irénée, les charismes sont un fait : « Nous entendons
beaucoup de fréres dans I'ecclesia qui possédent des charismes
prophétiques, parlent toutes sortes de langues grace a I’Esprit,
manifestent les secrets des hommes pour leur profit et exposent
les mysteéres de Dieu » *. Et cette pneumatologie de 1’ecclesia
éclaire un passage d’Hippolyte, lui-méme imprégné d’Irénée,
passage dont il a déja été question plus haut : « On sera empressé
d’aller a I'ecclesia, 1a ou fleurit ’Esprit » *, Elle donne également
le contexte originel de la salutation « et avec ton esprit, « kai
meta tou pneumatos sou », attestée pour la premiere fois dans le
dialogue qui introduit la prieére eucharistique d’Hippolyte : au
nouvel évéque qui salue 'ecclesia celle-ci répond qu’il a, de par
son ordination, un «esprit», un charisme (éminent) dans

Pecclesia .

30. De Or., 31. Cf. Hom. 23 in Lucam. et S. BERNARD In dedicatione
ecclesiae, Sermon 4.

31. Adv. Haer. 111, 24, 1 (Sources chrét. 211 bis, 472-475).

32. Adv. Haer. V, 6, 1 (Sources chrét. 153 bis, 74-75). Cf. TERTULLIEN,
De anima 9, 4 : « Est hodie soror apud nos revelationum charismata
Sortita, quas in ecclesia inter dominica sollemnia per ecstasin in spiritu
patitur... »

33, Trad. Apost., 35 : « Festinet autem et ad ecclesiam, ubi floret spi-
ritus ». « L'expression, remarque Dom B. BoTTE, se comprend trés bien
St I'on se souvient que pneuma dans la Tradition désigne non seulement
la personne de I'Esprit Saint, mais aussi les charismes ».

. 34. Cf. W. C. VAN UnNIK, « Dominus vobiscum. The Background of a
hturgxcal Formula », dans A. J. B. HiGGINs (ed.), New Testament Essays.
Studies in Memory of T.W. Manson, Manchester 1959, 270-305 et plus
largement H. WEINEL, Die Wirkungen des Geistes und der Geister im
nachapostolischen Zeitalter bis auf Ireniius, Freiburg 1899,




32 LA MAISON-DIEU, 130

L’ecclesia-batiment

La chronologie nous rameéne a l’adoption du mot ecclesia
pour désigner le batiment dans lequel se tient 1’assemblée ecclé-
siale. Trois remarques sont & faire au sujet de I'importante étude
de Mademoiselle Mohrmann qui m’a servi de point de départ.
En premier lieu, Mademoiselle Mohrmann a souligné le fait que
des le 2° et le 3° s., I'idée que I’assemblée comme telle est un lieu,
et le temple de Dieu, est abondamment développée, au point que
la notion d’ecclesia-batiment affleure souvent et — ajouterai-je —
que le lecteur moderne la réintroduit malgré lui. Aux passages de
Tertullien et Cyprien cités par Mademoiselle Mohrmann, on
pourrait joindre Ignace : « Tous, accourez (suntrechete) (pour
vous réunir) comme en un seul temple de Dieu »* ; de méme
Clément d’Alexandrie, au terme d’un raisonnement dans lequel il
compare l’ecclesia a un sanctuaire, s’arréte et conclut : «je
n’appelle pas ecclesia un lieu, mais 1’assemblée (athroisma) des
élus » %,

En second lieu, Mademoiselle Mohrmann considére comme
probable qu’il est déja question de I’église-batiment dans un texte
du synode d’Antioche (368) qui décrit ce qui s’est passé « au
milieu de Pecclesia (en mese té ekklésia) le grand jour de la
Paque » ¥, Je crois plutdt qu’il s’agit d’'une réminiscence de la
formule scripturaire in medio ecclesie dont les différents emplois,
interprétés en perspective chrétienne, n’ont pas cessé d’étre cités
depuis Justin *® et Tertullien *.

Enfin, constatant que les deux premiers emplois d’ecclesia au
sens de batiment, en grec et en latin, se trouvent chez des auteurs
paiens, Mademoiselle Mohrmann en infére que ces auteurs ont
recu des chrétiens la nouvelle acception du terme. C’est fort pos-
sible. Je me demande toutefois si les paiens eux-mémes n’ont

35. Magn. 7, 2. Cf. IRENEE : «omnes qui non concurrunt ad eccle-
siam » (ci-dessus, n. 31).

36. Strom. VII, 5. Chez Clément également, dans le récit sur S. Jean
visitant la région d’Ephese, on est tenté déja d’interpréter ecclesia au sens
de batiment (Quis dives salvetur, 42).

37. EuskBE, Hist. eccl. 7, 30, 9.

38. Dial. 98, 5; 106, 2.

39. Adv. Marc. 111, 22, 6.




EUCHARISTIE ET « ECCLESIA » 33

pas interprété dans le sens de bitiment le vocabulaire chrétien
de ’ecclesia.

L’ecclesia, ce ne sont pas les murs

L’évolution ultérieure d’ecclesia-assemblée a une certaine res-
semblance avec celle d’eucharistia qui a été décrite plus haut.
En grec, une fois la désignation d’ecclesia-batiment entrée dans
I'usage courant, on voit le terme de « synaxe » (auquel correspond
le latin collecta) devenir fréquent a peu prés dans le sens qui
était auparavant celui d’ecclesia-assemblée ¥ : on parle désormais
de la synaxe qui a lieu dans ’ecclesia (batiment). Mais 1’ancienne
acception d’ecclesia-assemblée, le plus souvent réinterprétée de
facon inconsciente au sens d’ecclesia-batiment, ne disparait pas
completement, et on la retrouve jusque chez le Pseudo-Denys
qui indique que toute ’ecclesia prie avec le pontife *.

En latin, le sens d’ecclesia-assemblée s’est davantage obscurci
quen grec : en général les traducteurs laissent le mot ecclesia
tel quel, sans doute parce qu’ils le comprennent comme signifiant
« batiment » ou « communauté », mais lorsque le traducteur de la
Didascalie estime que I'acception d’assemblée s’impose, il traduit
en tais ekklésiais umén par in collectis vestris, «dans VOS
synaxes » ©,

Ce déplacement sémantique permet de voir la portée exacte
du fopos : « lecclesia, ce n’est pas les murs mais les fideles »,
étudié naguere par le P. Congar ®. Il apparait dés les premicres
années du 4° s. avec Lactance, et on le retrouve chez Jérome et
Augustin, notamment dans I’anecdote selon laquelle Marius Vic-

40. Cf. le dossier réuni par J.M. HANSSENS, Institutiones liturgicae de
ritibus orientalibus, 1I, Rome 1930, nn. 47-57.

41. Hiér. eccl. 11, 2, 6 : « L’enregistrement (des noms) terminé, il fait
une sainte priere ; et toute ’ecclesia 'ayant accomplie avec lui...» M. de
GANDILLAC a traduit par mégarde : « Tout le clergé ».

42. TiDNER, Didasc. 61, 18 : Const. Apos. 11, 30, 2. Sur le probleme
de la traduction de la Vie de S. Antoine par Evagre, cf. F.J. DOLGER,
« Kirche als Name fiir den christlichen Kultbau », Antike und Christentum
VI, 1950, 166-168. 1l est possible qu’Athanase ait encore employé ecclesia
au sens d’assemblée., En tout cas, Evagre ne distingue plus I’assemblée
du béatiment.

43. « L’Eglise, ce n’est pas les murs mais les fideles », LMD 70, 1962,
105-114 : Sacerdoce et laicat, Paris 1962, 245-303.



34 LA MAISON-DIEU, 130

torinus déja converti mais pas encore baptisé se défend de n’étre
pas encore présent parmi les fideles en disant : « c’est donc les
murs qui font les chrétiens ? (Ergo parietes faciunt christia-
nos) » *. Au moment ou le nom d’ecclesia est en train de passer
de ’assemblée au batiment, le fopos maintient une vérité ecclésio-
logique fondamentale. Dans sa prédication, S. Augustin dira la
méme chose : « Cette église a été faite pour vous, mais c’est plutdt
vous qui étes Eglise » . L’idée demeurera latente dans I’emploi
du mot ecclesia par ’euchologie liturgique latine.

Pierre-Marie Gy, o.p.

44. Conf. VIII, 2, 4.

45. « Facta est vobis haec ecclesia, sed vos magis estis ecclesia » (Serm.
359, 9). Cf. Quaest. in Heptat 3, 81 : « Aedificium quod appeilatur
ecclesia, etiam cum inde ecclesia exierit, qui homines sunt, nihilominus
ecclesia dicitur ». Autres références dans W. ROETZER, Des hl. Augus-
tinus Schriften als liturgie-geschichtliche Quelle, Munich 1930, 71.

__——e



