
La Maison-Dieu, 130, 1977, 19-34.
Pierre-Marie GY, o.p.

EUCHARISTIE ET «ECCLESIA»
DANS LE PREMIER VOCABULAIRE
DE LA LITURGIE CHRÉTIENNE

Ils firent communion l'un avec l'autre et dans l'ecclesia
Anicet céda l'eucharistie à Polycarpe.

(S. IRÉNÉE.)

L ES textes de Vatican II et les livres liturgiques post-conci-
liaires ont opéré un certain nombre de déplacements signi-
ficatifs de vocabulaire, en particulier dans le domaine de la

liturgie et des sacrements. Tel ou tel terme a été l'objet d'une
défaveur explicite — «Extrême-onction » — ou tacite —
« contrat» de mariage -. D'autres ont reçu une importance
nouvelle, comme « réconciliation » (des pénitents), « célébration D.
«initiation chrétienne» — je reviendrai ailleurs sur ces deux
mots -. Des acceptions auparavant moins fréquentes, voire
sorties de l'usage, ont à nouveau été employées: ainsi « sacre-
ment » dans un sens plus large que celui du septénaire ; « eucha-
ristie » pour désigner non seulement l'Eucharistie reçue dans la
communion ou adorée au tabernacle, mais toute l'action de la
messe; «Eglise » non seulement universelle, mais particulière
ou locale. Le présent article a précisément pour but d'examiner
la portée de ces deux termes pour la théologie de la liturgie.



1. EUCHARISTIA

Les théologiens du moyen âge ignoraient que le mot eucharistie
était un équivalent plus ancien de celui de messe. Ils pensaient,
à la suite de S. Isidore, qu'eucharistie signifiait étymologiquement
« bonne grâce » : c'était pour eux le pain et le vin consacrés.
Aussi Duns Scot estime-t-il qu'on ne peut l'appliquer en rigueur
de termes qu'à l'eucharistie une fois consacrée (sacramentum
permanens) et non à l'eucharistie en train de se faire (in fieri)1.

Les deux sens conjoints du mot eucharistie apparaissent clai-
rement dans un texte célèbre de la Première Apologie de
S. Justin, redécouverte au 16e s., dont il faut citer les passages
essentiels:
(65) Après les prières (la prière universelle) « on apporte à celui

qui préside les frères du pain et une coupe d'eau et de vin trempé.
Celui-ci les prend et loue et glorifie le Père de l'univers par le nom
du Fils et de l'Esprit Saint, puis il fait longuement eucharistie —eucharistian. epi polu poieitai — pour les biens qui nous viennent
de lui. Quand il a terminé les prières et l'eucharistie, tout le peuple
présent donne son assentiment en disant: Amen. Lorsque celui qui
préside a rendu grâces (eucharistèsantos) et que tout le peuple a
donné son assentiment, ceux qui sont appelés chez nous diacres
donnent part à chacun des présents au pain, au vin et à l'eau eucha-
ristiés, et ils en portent aux absents».
(66) « Cet aliment est appelé chez nous eucharistie. de même que

Jésus Christ notre Sauveur, fait chair par la Parole de Dieu, a pris
chair et sang pour notre salut, de même on nous a appris que
l'aliment eucharistié par la parole de la prière qui vient de lui —
tèn di' euchès logou tou par' autou eucharistètheisan trophèn —„
(cet aliment) qui doit nourrir par assimilation notre sang et nos
chairs, est la chair et le sang de Jésus fait chair. »

Les deux sens d'« eucharistia »
S. Justin emploie eucharistia dans les deux sens d'eucharistie-

prière et eucharistie-nourriture. Cet usage double est général en

1. Cf. Sent. IV, d. 8, q. I, 3 m (VlVÈS XVII, 10).



grec chrétien au 2e et au 3e s., ainsi chez Ignace d'Antioche,
Irénée, Hippolyte, Origène, Denys d'Alexandrie et dans la Didas-
calie des Apôtres. Plus anciennement S. Paul fait état d'une
eucharistie-prière en 1 Corinthiens (14, 16), et l'acception d'eucha-
ristie-nourriture semble déjà s'amorcer dans la Didachè (9,5),
quoi qu'il en soit du caractère exact de l'eucharistie dont ce
document décrit la célébration. D'autre part, pour ce qui est de
la première latinité chrétienne, le sens d'eucharistia chez Ter-
tullien et Cyprien pose une problème particulier qui sera étudié
plus loin.
Non seulement chez Justin mais chez les autres auteurs, les

deux sens du grec eucharistia voisinent souvent dans le même
texte ou même affleurent dans le même emploi du mot. Les deux
sens coexistent, à ce qu'il me semble, dans le passage de l'Epître
aux Smyrniotes (7, 1) où Ignace d'Antioche reproche aux héré-
tiques qu' « ils s'abstiennent de l'eucharistie et de la prière parce
qu'ils ne confessent pas que l'eucharistie est la chair de notre
Sauveur Jésus Christ ». C'est aussi le cas lorsqu'Origène écrit:
« Nous avons même comme signe (symbolon) de notre eucharistie
envers Dieu le pain appelé eucharistie»2.

Le pain « eucharistié »

C'est dans ce contexte qu'il faut comprendre les expressions
« eucharistier le pain », « pain eucharistié », «pain de l'eucha-
ristie », « faire eucharistie ». Le verbe eucharistein, parfois attesté
avec un complément à l'accusatif dans des textes non crétiens3,
est employé, soit avec comme complément d'objet le pain ou la
coupe — eucharistier le pain ou la coupe -, soit corrélativement
au passif — le pain eucharistié — chez Justin, Irénée4, Clément

2. Contre Celse VIII, 57. Cf. à propos de la communion et du rite dela célébration de l'eucharistie, In Numeros Hom. V, 1 : « Sed et eucha-ristiae sive percipiendae sive eo ritu quo geritur explicandae. quis facile
explicet rationem ? »3. Cf. Th. SCHERMANN, «Eucharistia und eucharistein in ihrem Bedeu-
tungswandel bis 200 n. Chr. », Philologus 69, 1910, 379.
4. Adv. Haer. I, 7, 2 (HARVEY I, 117); IV, 18, 4 (Sources chrét. 100 bis,

608-609). Cf. Adv. Haer. V, 2, 3 (Sources chrét. 153 bis, 34-37) : le painqui devient (ginetai) l'eucharistie (fiteucharistia).



d'Alexandrie5et Hippolyte. Le texte de ce dernier au chapitre 21
de la Tradition Apostolique est spécialement intéressant: Après
le baptême et la signation par l'évêque, « que l'oblation (pros-
phora) soit présentée par les diacres à l'évêque et qu'il eucha-
ristie le pain en symbole (antitypos) du corps du Christ, la coupe
de vin mélangé en image du sang qui a été répandu. »1. Ce texte
éclaire les mots accipiens panem gratias tibi agens dixit qui intro-
duisent les paroles du Christ dans la prière eucharistique d'Hip-
polyte. Pour celui-ci comme pour Justin et Irénée, la prière eucha-
ristique eucharistie le pain et la coupe, les fait eucharistie.
C'est vraisemblablement dans le même sens qu'il faut

comprendre l'expression « pain de l'eucharistie » (artos tès eitcha-
ristias) employée par Justin et qui restera ensuite employée7.
Pour Justin, c'était le pain eucharistié par l'eucharistie-prière.
Lorsque cette dernière acception sera sortie de l'usage, ce sera
le pain qui est eucharistie.
Lorsque Justin décrit l'assemblée dominicale, il emploie l'un

pour l'autre, ou à peu près, eucharistein et eucharistian poiein,
ce dernier terme comportant peut-être une allusion au « faites
ceci en mémoire de moi » : il s'agit de faire la prière eucharis-
tique, et le pain eucharistié n'est ici qu'à l'arrière-plan. Ce
point aura son importance lorsque nous examinerons le vocabu-
laire latin.
On peut dès maintenant souligner deux corrélations essentielles

à l'eucharistie chrétienne: La première est que l'eucharistie est
à la fois nourriture consacrée (eucharistiée) et prière eucharis-
tique: la nourriture eucharistique reçoit son nom de la prière
eucharistique. La deuxième, qui fonde en grammaire et en théo-
logie la première, est que, pour la première patristique, CI eucha-
ristier » est à la fois s'adresser au Père et eucharistier du pain et
du vin. Le verbe est transitif: l'eucharistie est eucharistie parce
qu'elle est le pain et le vin qu'on eucharistie.

5.Strom.1.19,96,1.
6. «Et tunc iamofferatur oblatio a diaconibus episcopo et gratias

agat panem quidem in exemplum, quod dicit graecus antitypum, corporis
Christi; calicem vino mixtum propter antitypum, quod dicit graecus simi-litudinem, sanguinis quod effusum est pro omnibus qui crediderunt in
eum.»
7. Dial. 41, 1. Cf. BASILE, De Spir. sancto 66; CYRILLE DE JÉRUSALEM,

Catéch. Mystagog. I, 7 et III, 2; LÉONCE DE BYZANCE, Adversus Nesto-
rianos 7,2; S. JÉRÔME, In Abd., 7.



Eucharistein et le Nouveau Testament

Avant d'étudier l'évolution ultérieure d'eucharistein et eucha-
ristia, il faut nous arrêter brièvement à deux questions concernant
l'origine de ce vocabulaire: L'expression de « pain eucharistié »
trouve-t-elle un appui dans le Nouveau Testament? Y a-t-il iden-
tité entre eucharistein et eulogein? A propos de la première de
ces deux questions Robert Ledogar, dans une thèse dirigée
naguère par Dom Bernard Botte, a fait un rapprochement avec
Marc (8, 7) et Luc (9, 16), où il est dit que Jésus bénit les pains et
les poissons, et 1 Timothée (4, 4-5), qui associe à l'action de
grâces la sanctification d'un aliment: «Aucun aliment n'est à
proscrire si on le prend avec eucharistie: la parole de Dieu et la
prière le sanctifient ». A la suite de P. Schubert8, Ledogar est
frappé par la ressemblance entre ce dernier passage et celui de
Justin sur « l'aliment eucharistié par la parole de la prière qui
vient de lui » (du Christ).
La question des rapports entre eucharistein et eulogein se

posait déjà à l'époque patristique. Hippolyte s'en sert pour dis-
tinguer l'une de l'autre l'eucharistie et l'agape-eulogie (Trad.
Apost., 26). Plus tard, S. Jean Chrysostome affirmera l'identité
des deux termes (In I Cor Hom. 24, 1), et les anciennes versions
latines manifestent qu'il existait entre eux au moins une certaine
perméabilité. De notre temps la plupart des exégètes ont opiné
pour l'identité. Toutefois Jean-Paul Audet a vu dans l'eucharistia
une sorte de décentrement grec de la berakah juive, tandis
qu'Henri Cazelles9 et à sa suite Ledogar, Jean Laporte10 et
Charles Perrot11, adoptant une position plus nuancée, recon-
naissaient à eucharistein une coloration sacrificielle, en rapport
non seulement avec la berakah, mais également avec la todah u bis.

8. P. SCHUBERT, Form and Function of the Pauline Thanksgiving,
Berlin 1939. R. LEDOGAR, Acknowledgment. Praise-Verbs in the Early
Greek Anaphora, Rome 1968, 129-130.
9. En dernier lieu son article, « Eucharistie, bénédiction et sacrifice

dans l'Ancien Testament », LMD 123. 1975. 7-28.
10. La doctrine eucharistique chez Philon d'Alexandrie, Paris 1972.
11. «Le repas du Seigneurs, LMD 123, 1975, 29-46.
11 bis. Berakah : bénédiction; todah : sacrifice de louange. Cf.

Th. J. TALLEY, «De la Berakah' à l'Eucharistie», LMD 125, 1976,
11-39.



L'accent mis sur le sacrifice

Une telle coloration permet, ce qui est essentiel, de mieux
mesurer la portée théologique du vocabulaire de l'eucharistia.
De plus elle explique dans une certaine mesure le net dépla-
cement d'accent qui s'opère, au 4e s., de l'action de grâces vers
le sacrifice. Lorsque les Pères grecs restent attachés à la notion
d'eucharistia, ils la justifient à partir de celle de sacrifice qui de
notion enveloppée devient la notion enveloppante: ainsi déjà
chez Eusèbe de Césarée (Dém. évang. I, 10). Dans les formes
liturgiques de la célébration, l'invitation à rendre grâces du dia-
logue avant l'anaphore garde son importance et est commentée
comme telle dans les catéchèses, mais l'élément d'action de grâces
de la prière eucharistique, naguère essentiel, est assez rapidement
noyé parmi d'autres tandis qu'apparaît une prière d'action de
grâces après la communion. S. Jean Chrysostome appelle encore
celle-ci la « dernière eucharistie» (eschatè eucharistia) (De bapt.
Christi, 4) et il ne perd probablement pas de vue que la première
partie de l'anaphore est eucharistia12. Chez le Pseudo-Denys,
l'expression ne s'appliquera plus qu'à la prière après la commu-
nion (Hier. eccl. 3, 2-3). Sans disparaître complètement de la
théologie eucharistique des Pères grecs, la notion d'eucharistie
n'y occupe plus en général qu'une place secondaire.

Le vocabulaire latin de l'eucharistie

Pour traduire eucharistein et eucharistia, la première latinité
chrétienne se heurtait à une double difficulté. D'une part, la
notion d'eucharistie-nourriture était spécifiquement chrétienne,
ce qui invitait, ici comme en bien d'autres cas, à emprunter le
terme grec13. D'autre part, le latin gratias agere était susceptible

12. Cf. l'interprétation de In II Cor Hom 18, 3 et In Matth Hom 25-
26, 3 proposée par F. VAN DE PAVERD, Zur Geschichte der Messliturgie
in Antiocheia und Konstantinopel gegen Ende des vierten Jahrhunderts,
Rome 1970, 267.
13. Cf. Chr. MOHRMANN, «Les emprunts grecs dans la latinité chré-

tienne », dans ses Etudes sur le latin des chrétiens III, Rome 1965, 127-
145. — Pareillement, le grec eucharistia s'est introduit en copte et même
en syriaque (Exposition de Moïse Bar Kepha).



de traduire eucharistein, mais en masquant son rapport avec
l'eucharistia.
Eucharistia est employé par Tertullien et Cyprien, le plus

souvent au sens de l'eucharistie-nourriture. Toutefois Tertullien,
citant Actes 27, 35 (De orat. 24), parle de l'apôtre Paul « qui sur
le navire fit devant tous l'eucharistie» (eucharistiam fecit. En
grec: eucharistèsen). La même expression se retrouve dans
l'Epître de Firmilien à S. Cyprien (75, 10), l'Epître 57, 2 de
S. Cyprien, et au Concile de Carthage de 256, où l'évêque Céci-
lius de Biltha condamne l'hérétique qui ose «faire l'eucha-
ristie » 14. A mon avis, ces textes restent assez proches de l'eucha-
ristian poiein de Justin, et le rapport de l'eucharistie-nourriture
avec l'eucharistie-prière n'y a pas encore disparu15. Je ne sais si
l'on peut en dire autant de l'expression de sacramentum eucha-
ristiae qui apparaît avec Tertullien (Adv. Marc. IV, 34, 5 ; De
Cor. 3, 3) et sera reprise par S. Augustin (Enarr. in Ps. 103,
S. I, 14). A l'origine, on serait tenté de laisser le sacramentum de
l'eucharistie-nourriture ouvert sur l'eucharistie-prière. Mais ce
n'est là qu'une hypothèse16.
Plus tard eucharistia jouera un certain rôle dans le vocabulaire

pratique de S. Augustin, avec des traces d'influence de S. Cyprien,
notamment lorsqu'il commente le Pater. Il n'en aura aucun dans
sa théologie eucharistique, pourtant si active dans toutes les
directions. Je n'ai pas trouvé dans son œuvre de réflexion sur le

14. Firmilien : eucharistiam facere; Ep. 57, 2 : fiat eucharistia (de
même Ep. 70, 2 à propos de l'eucharistie sur l'huile); Cécilius : Sen-
tentiae Episcoporum, 1 = CSEL 3, 1, 437. Cf. dans le présent article les
notes 4 et 18.
15. Cf. en sens opposé A.A.R. BASTIAENSEN, Observations sur le voca-

bulaire liturgique dans l'itinéraired'Egérie, Nimègue 1962, 50.
Un certain nombre de formulaires gallicans et hispaniques pour la

deuxième partie de l'anaphore développent le thème fiat legitima eucha-
ristia. Dom J. PINELL les a étudiés dans sa belle étude «Légitima Eucha-
ristia », Mélanges liturgiques offerts au R.P. Dom Bernard Botte, Lou-
vain 1972, 445-460. Il y signale à juste titre l'influence de S. Cyprien. Mais
cette influence est lointaine et, dans ces textes postérieurs de deux ou
trois siècles, on ne peut plus supposer que le sens de l'eucharistie-prière
soit encore présent.
16. Peut-on rapprocher le rapport entre eucharistie-prièreet eucharistie-

nourriture de la tentative, faite par D. MICHAÉLIDÈS, d'éclairer Le Sacra-
mentum chez Tertullien (Paris 1970) par le rapport, attesté dans le droitromain archaïque, entre le sacramentum-serment et le sacramentum-cau-
tion? De toute façon les deux hypothèses sont indépendantes l'une de
l'autre.



sens du mot eucharistia. Il n'emploie pas l'expression facere
eucharistiam mais conficere eucharistiam (Enarr. in Ps. 10, 6),
de même que S. Jérôme (Alterc. Lucif. et orthod. 21). Que cette
dernière expression ait ou non à l'origine un rapport avec facere
eucharistiam, au 4e s. elle est liée au développement de la théo-
logie de la consécration". Quant à l'action de grâces, elle est,
pour Augustin et ses contemporains, disconnectée complètement
de l'eucharistie-nourriture18. Comme les Pères grecs, l'évêque
d'Hippone ne manque pas de faire la catéchèse du Gratias aga-
mus Domino Deo nostro, mais à ses yeux l'action de grâces est
ce qui vient après la communion (Ep. 149, 16), et le hasard de la
polémique avec le manichéen Fauste lui fait dire que la consé-
cration est plus spécifique de l'eucharistie que l'action de grâces,
laquelle s'attache à tous les dons reçus de Dieu (Contra Faustum,
XX, 13)18bis.

Effacement de l'action de grâces

Vers 330, le prêtre espagnol Juvencus écrit en vers un récit har-
monisé des quatre évangiles. Selon ce récit, à la Cène « le Seigneur
prend la coupe remplie de vin, la sanctifie par des paroles
d'action de grâces» [gratis sanctificat verbis, CSEL 24, 130]. On

17. Cf. le dossier très précis réuni par BASTIAENSEN. 77-80.
18. Le phénomène apparaît clairement, vers la fin du 4e s., dans la

version latine de la Tradition Apostolique et de la Didascalie des Apôtres.
Eucharistein y est traduit par gratias agere, ou occasionnellement gratias
referre. Eucharistia passe tel quel en latin, sauf dans le cas de l' «huile
d'eucharistie» (Trad. Apost. 21), que le traducteur, faisant une distinction
théologique plus nette qu'Hippolyte ou Cyprien, rend par oleum quod
sanctificatum est, ou simplement oleum sanctificatum (BOTTE, 50-52).
A la même époque, la version latine de l'Adversus Haereses traduit

un peu autrement. Eucharistia y est rendu par gratiarum actio lorsque le
terme n'a pas un sens technique. Eucharistein, même au sens technique,
est rendu par gratias agere, mais il y a une double exception en I, 7, 2
(HARVEY I, 117) : eucharistiam facit, eucharistia factus. Apparemment
gratias agere est en train de s'imposer, mais il subsiste des traces d'un
usage antérieur. Si cette traduction est, comme B. Hemmerdinger en a faitl'hypothèse, d'origine espagnole, cela éclairerait la présence du fit eucha-
ristia dans les formulaires eucharistiques hispaniques et gallicans.
18 bis. Je remercie vivement Mademoiselle A.-M. LA BONNARDIÈRE

qui a bien voulu faire pour moi une enquête sur les emplois du mot
eucharistia chez S. Augustin.



a là une dernière trace de la théologie ancienne de l'eucharistie
consécratoire.
En dehors de S. Augustin, le P. Bastiaensen a relevé (p. 87)

deux textes latins qui montrent que l'idée de l'action de grâces
n'a pas tout à fait disparu. Le premier est de Phébade d'Agen
dans son livre contre les ariens, écrit en 357. Argumentant en
doctrine trinitaire, Phébade déclare que, si les ariens ont raison,
les catholiques blasphèment chaque jour dans l'action de grâces
et l'oblation des sacrifices — in gratiarum actionibus et oblatio-
nibus sacrificiorum -. Plus tard Fulgence note que dans le sacri-
fice même du corps du Christ nous commençons par l'action
de grâces19. Peut-être le début de la prière eucharistique
évoque-t-il brièvement le thème de l'action de grâces, mais de
toute façon le contenu de la prière est déjà principalement sacri-
ficiel. C'est exactement ce qui apparaît dans les plus anciennes
préfaces romaines qu'on puisse dater, celles qui sont attribuables
à S. Léon20, et plus encore dans le canon romain en général,
qui tranche de ce point de vue sur les anaphores orientales et
présente par rapport à celles-ci un caractère unilatéral. Ce carac-
tère s'explique peut-être par le fait que la prière eucharistique
romaine, en passant du grec au latin, a dû être modifiée dans sa
rédaction; il s'explique aussi par la disconnection en latin entre
gratias agere et eucharistia.

II. ECCLESIA

Mgr Martimort, en plusieurs articles de La Maison-Dieu, a
montré naguère l'importance centrale de l'assemblée dans la théo-
logie de la liturgie21. De son côté le P. Congar a étudié du double

19. «Ideo in ipso sacrificio corporis Christi a gratiarum actione inci-
pimus, ut Christum non dandum sed datum nobis in ueritate monstremus ;
et in eo quod gratias agimus Deo in oblatione corporis et sanguinis
Christi, cognoscamus non adhuc occidendum Christum pro nostris ini-
quitatibus, sed occisum» (Ep. 14, 44).
20. Cf. mon étude sur «Le Sanctus romain et les anaphores orien-

tales », Mélanges liturgiques offerts au R.P. Dom Bernard Botte, 169.
21. «L'assemblée liturgique., LMD 20, 1950, 153-175; «L'assemblée

liturgique, mystère du Christ», LMD 40, 1954, 5-29; «Dimanche, assem-blée et paroisse », LMD 57, 1959, 55-84; «Précisions sur l'assemblée »,LMD 60, 1959, 7-34, spécialement 17-18.



point de vue historique et théologique l'ecclesia sujet de l'action
liturgique22. Au point de rencontre de ces deux approches se
trouve la notion d'ecclesia-assemblée. Les deux termes français
« Eglise » et « assemblée » - ou les termes analogues dans les
autres langues modernes - sont un dédoublement du paléo-
chrétien ecclesia qui unissait les deux sens. C'est cette double
signification qu'on veut étudier ici, ainsi que la manière dont
elle a été abandonnée.
Une telle étude a été rendue possible depuis que Mademoiselle

Mohrmann a repéré avec précision les premières attestations
certaines d'ecclesia au sens de bâtiment en grec (Dioclétien, en
303) et en latin (Histoire Auguste, vers 330)23. J'aurai à revenir
plus loin sur la manière dont le passage s'est fait et les expli-
cations que Mademoiselle Mohrmann donne à ce sujet. Il faut
d'abord examiner quelques textes du 2e s. et de la première moitié
du 3e sur l'ecclessi-assemblée. Je me bornerai à des cas dans
lesquels le contexte me paraît imposer cette interprétation, en
négligeant les cas douteux.
Depuis que le local de l'assemblée chrétienne porte le nom

d'église, les chrétiens sont habitués à y rapporter les expressions
telles que « se réunir à l'église », « entrer dans l'église », a aller
à l'église ». On parlait déjà de cette manière lorsque ecclesia ne
désignait pas encore un bâtiment, mais l'assemblée: « lorsque
vous vous réunissez (sunerchomenôn umôn) en ecclesia »écrit
S. Paul aux Corinthiens24. La Tradition Apostolique dit qu'on
doit être « empressé à aller à l'ecclesia D25 et selon la Didascalie
l'évêque doit « faire au peuple commandement et exhortation
d'être à l'ecclesia de façon constante (endelechizein) D26. Le voca-
bulaire de la fréquentation de l'ecclesia n'a pas beaucoup changé,
mais sa portée ecclésiologique était bien plus grande lorsqu'on
passait de façon quasi immédiate de l'ecclesia-assemblée aux

22. «L' ecclesia ou communauté chrétienne, sujet intégral de l'action
liturgique », dans J.-P. JOSSUA - Y. CONGAR, La liturgie après Vatican II(Unam Sanctam, 66), Paris 1967, 241-282.

- - ---23. «Les dénominations de l'église en tant qu'édifice en grec et en
latin au cours des premiers siècles chrétiens », Revue des sciences reli-
gieuses 36, 1962, 155-174.
24. 1 Co 11, 18. Cf. la tournure différente en 1 Co 14, 23 : «Si donc

l'ekklèsia entière se réunit (sunelthè epi to auto) ».
25. Trad. Apost. 35. Cf. ci-dessous, note 33.
26. Didasc., 13 (CONNOLLY, 124-125. — Cf. Const. Apost. II, 59, 1).



autres sens du mot ecclesia. Cela est particulièrement sensible
pour l'expression « aller à l'ecclesia », « entrer dans l'ecclesia »,
qui dans les textes grecs et latins des 2e et 3e s. sont particuliè-
rement employés pour la conversion, en particulier celle du
pénitent ou de l'hérétique27.

Peut-on s'abstenir de l'ecclesia?
Corrélativement aux textes qui parlent d'aller à l'ecclesia, il y

en a également — parfois les mêmes — qui évoquent le fait que
certains n'y vont pas. Dans la tradition syrienne, on a souvent
cité Ignace d'Antioche et la Didascalie. Ignace écrit aux Ephé-
siens (5, 3) : « si la prière de deux ensemble a une telle force,
combien plus celle de l'évêque et de toute l'ecclesia. Celui qui ne
vient pas à la réunion commune (o mè erchomenos epi to auto),
celui-là déjà fait l'orgueilleux et il s'est jugé lui-même, car il est
écrit: Dieu résiste aux orgueilleux ».
La Didascalie a un long développement sur la nécessité d'être

un pratiquant de l'ecclesia, et justifie celle-ci en identifiant l'un
à l'autre l'ecclesia-assemblée et le Corps du Christ: « ne pas
mutiler l'ecclesia en se soustrayant et ne pas priver d'un membre
le Corps du Christ »28. Cette pensée affleure à plusieurs reprises
dans le livre, notamment à propos de la théologie de la pénitence
qui réconcilie avec l'ecclesia concrète29.
La patristique grecque occidentale, avec Irénée et Hippolyte,

s'est orientée dans une autre direction, celle du pneumatisme de
l'assemblée ecclésiale: on ne peut être participant de l'Esprit si
l'on déserte l'ecclesia. Nous aurons à nous arrêter sur ces textes,
mais il faut dès maintenant relever la convergence des textes des
2e-3e s. qui urgent la participation à l'ecclesia-assemblée tout en
laissant entendre que celle-ci ne se réalisait pas sans effort.

27. «Aller à l'ecclesia », cf. IGNACE, Ph 3, 1; IRÉNÉE, Adv. Haer. III,
4, 3; TERTULLIEN, Idol. 7; Concile de Carthage 256, Prol. et nn. 27, 29,
72, 74, 86 (CSEL 3, 1, 435-460).
«Entrer dans l'ecclesia» : Cf. Didasc. 5, 6 et 15 (CONNOLLY 41, 52, 135).

L'expression provient de Dt 23.
28. Cf. ci-dessus, note 26.
29. Didasc., 6 (CONNOLLY, 52. — Cf. Const. Apost. II, 16, 1-2).



On a parfois présenté comme une prescription nouvelle du
droit ecclésiastique les canons qui, à partir du 4e s., expriment
l'obligation de participer à l'assemblée dominicale. A mon avis,
cette nouveauté a consisté à attacher une sanction à une obli-
gation qui existait déjà, mais que le transfert du mot ecclesia au
bâtiment cultuel ne permettait plus d'exprimer en termes direc-
tement ecclésiologiques comme on le faisait auparavant. A ce
stade antérieur, il ne s'agissait pas d'un précepte de l'autorité
ecclésiale, mais de la réalisation pratique de l'appartenance ecclé-
siale. Faute de cette pratique, l'appartenance même à l'ecclesia
paraissait faire défaut.
De façon plus générale, il est à noter que les textes ne cherchent

pas à employer un seul sens du mot ecclesia à la fois. Au contraire
ces différents sens s'attirent le plus souvent les uns les autres
dans les mêmes passages. Ils font corps ensemble. Ceci aussi
explique que pour la première patristique le refus pratique de
l'ecclesia-assemblée compromette l'appartenance à l'Eglise locale
ou universelle.

Théologie de l'ecclesia-assemblée

La première patristique ne se contente pas d'affirmer avec
force l'identité entre la participation à l'ecclesia-assemblée et
l'appartenance à l'Eglise. En même temps les différents auteurs
énoncent les éléments fondamentaux d'une théologie de
l'assemblée. On a déjà vu que pour Ignace l'ecclesia était, par
une sorte d'a fortiori à partir de Matthieu (18, 20), un lieu privi-
légié de la présence du Christ, et pour la Didascalie elle était
(mystériquement) le Corps du Seigneur. A la fin de son traité
De Oratione, Origène développe sur le lieu de la prière chré-
tienne des pensées qui ne sont pas très éloignées de celles des
rabbins juifs: « L'endroit pour prier qui a quelque chose à la
fois de joyeux et d'avantageux est le lieu de la réunion des fidèles
ensemble; aux rassemblements des fidèles, naturellement, sont
aussi présentes les puissances angéliques, et la puissance de notre
Seigneur et Sauveur lui-même, ainsi que les esprits des saints,
y compris, je pense, des défunts. ». Compte tenu de la présence
auprès de chacun de l'ange auquel sa garde est confié, « il y a



autour des saints rassemblés une double ecclesia, l'une d'hommes,
l'autre d'anges D80.
C'est également de l'ecclesia-assemblée et des charismes

exercés pendant l'assemblée qu'il faut comprendre le principal
passage de S. Irénée sur l'Esprit et l'ecclesia : « dans l'ecclesia,
est-il dit, Dieu a placé des apôtres, des prophètes, des docteurs
et tout le reste de l'opération de l'Esprit. Tous ceux qui n'accou-
rent pas à l'ecclesia ne participent pas à cet Esprit (cuius non
sunt participes omnes qui non concurrunt ad ecclesiam) mais ils
se privent eux-mêmes de la vie par une doctrine fausse et des
actions mauvaises. Car là où est l'ecclesia, là est aussi l'Esprit
de Dieu; et là où est l'Esprit de Dieu, là est l'ecclesia et toute
grâce D81.

Pour Irénée, les charismes sont un fait: « Nous entendons
beaucoup de frères dans l'ecclesia qui possèdent des charismes
prophétiques, parlent toutes sortes de langues grâce à l'Esprit,
manifestent les secrets des hommes pour leur profit et exposent
les mystères de Dieu»82. Et cette pneumatologie de l'ecclesia
éclaire un passage d'Hippolyte, lui-même imprégné d'Irénée,
passage dont il a déjà été question plus haut: a On sera empressé
d'aller à l'ecclesia, là où fleurit l'Esprit»33. Elle donne également
le contexte originel de la salutation « et avec ton esprit, «kai
meta tou pneumatos sou », attestée pour la première fois dans le
dialogue qui introduit la prière eucharistique d'Hippolyte: au
nouvel évêque qui salue l'ecclesia celle-ci répond qu'il a, de par
son ordination, un «esprit », un charisme (éminent) dans
l'ecclesiaM.

30. De Or., 31. Cf. Hom. 23 in Lucam. et S. BERNARD In dedicatione
ecclesiae, Sermon 4.
31. Adv. Haer. III, 24, 1(Sources chrét. 211 bis, 472-475). -32. Adv. Haer. V, 6, 1 (Sources chrét. 153 bis, 74-75). Cf. TERTULLIEN,

De anima 9, 4 : «Est hodie soror apud nos revelationum charismata
sortita, quas in ecclesia inter dominica sollemnia per ecstasin in spiritupatitur. »
33. Trad. Apost., 35 : «Festinet autem et ad ecclesiam, ubi floret spi-ritus ». «L'expression, remarque Dom B. BOTTE, se comprend très biensi l'on se souvient que pneuma dans la Tradition désigne non seulementla personne de l'Esprit Saint, mais aussi les charismes P.
34. Cf. W. C. VAN UNNIK, «Dominus vobiscum. The Background of aliturgical Formula », dans A. J. B. HIGGINS (ed.), New Testament Essays.Studies in Memory of T.W. Manson, Manchester 1959, 270-305 et pluslargement H. WEINEL, Die Wirkungen des Geistes und der Geister imnachapostolischen Zeitalter bis auf Irenäus, Freiburg 1899.



L'ecclesia-bâtiment

La chronologie nous ramène à l'adoption du mot ecclesia
pour désigner le bâtiment dans lequel se tient l'assemblée ecclé-
siale. Trois remarques sont à faire au sujet de l'importante étude
de Mademoiselle Mohrmann qui m'a servi de point de départ.
En premier lieu, MademoiselleMohrmann a souligné le fait que
dès le 2e et le 3e s., l'idée que l'assemblée comme telle est un lieu,
et le temple de Dieu, est abondamment développée, au point que
la notion d'ecclesia-bâtiment affleure souvent et — ajouterai-je —
que le lecteur moderne la réintroduit malgré lui. Aux passages de
Tertullien et Cyprien cités par Mademoiselle Mohrmann, on
pourrait joindre Ignace: «Tous, accourez (suntrechete) (pour
vous réunir) comme en un seul temple de Dieu »35; de même
Clément d'Alexandrie, au terme d'un raisonnement dans lequel il
compare l'ecclesia à un sanctuaire, s'arrête et conclut: «je
n'appelle pas ecclesia un lieu, mais l'assemblée (athroisma) des
élus D36.
En second lieu, Mademoiselle Mohrmann considère comme

probable qu'il est déjà question de l'église-bâtiment dans un texte
du synode d'Antioche (368) qui décrit ce qui s'est passé « au
milieu de l'ecclesia (en mesè tè ekklèsia) le grand jour de la
Pâque D87. Je crois plutôt qu'il s'agit d'une réminiscence de la
formule scripturaire in medio ecclesiœ dont les différents emplois,
interprétés en perspective chrétienne, n'ont pas cessé d'être cités
depuis Justin38 et Tertullien39.
Enfin, constatant que les deux premiers emplois d'ecclesia au

sens de bâtiment, en grec et en latin, se trouvent chez des auteurs
païens, Mademoiselle Mohrmann en infère que ces auteurs ont
reçu des chrétiens la nouvelle acception du terme. C'est fort pos-
sible. Je me demande toutefois si les païens eux-mêmes n'ont

35. Magn. 7, 2. Cf. IRÉNÉE: « omnes qui non concurrunt ad eccle-
siam » (ci-dessus, n. 31).
36. Strom. VII, 5. Chez Clément également, dans le récit sur S. Jean

visitant la région d'Ephèse, on est tenté déjà d'interpréter ecclesia au sensde bâtiment (Quis dives salvetur, 42).
37. EUSÈBE, Hist. eccl. 7, 30, 9.
38. Dial. 98, 5: 106. 2.
39.Adv. Marc. III, 22, 6.



pas interprété dans le sens de bâtiment le vocabulaire chrétien
de l'ecclesia.

L'ecclesia, ce ne sont pas les murs

L'évolution ultérieure d'ecclesia-assemblée a une certaine res-
semblance avec celle d'eucharistia qui a été décrite plus haut.
En grec, une fois la désignation d'ecclesia-bâtiment entrée dans
l'usage courant, on voit le terme de « synaxe » (auquel correspond
le latin collecta) devenir fréquent à peu près dans le sens qui
était auparavant celui d'ecclesia-assemblée40 : on parle désormais
de la synaxe qui a lieu dans l'ecclesia (bâtiment). Mais l'ancienne
acception d'ecclesia-assemblée, le plus souvent réinterprétée de
façon inconsciente au sens d'ecclesia-bâtiment, ne disparaît pas
complètement, et on la retrouve jusque chez le Pseudo-Denys
qui indique que toute l'ecclesia prie avec le pontife a.
En latin, le sens d'ecclesia-assemblée s'est davantage obscurci

qu'en grec: en général les traducteurs laissent le mot ecclesia
tel quel, sans doute parce qu'ils le comprennent comme signifiant
« bâtiment» ou « communauté », mais lorsque le traducteur de la
Didascalie estime que l'acception d'assemblée s'impose, il traduit
en tais ekklèsiais umôn par in collectis vestris, «dans vos
synaxes »42.
Ce déplacement sémantique permet de voir la portée exacte

du topos: «l'ecclesia, ce n'est pas les murs mais les fidèles »,
étudié naguère par le P. Congar Il apparaît dès les premières
années du 4e s. avec Lactance, et on le retrouve chez Jérôme et
Augustin, notamment dans l'anecdote selon laquelle Marius Vie-

40. Cf. le dossier réuni par J.M. HANSSENS, Institutiones liturgicae deritibus orientalibus, II, Rome 1930, nn. 47-57.
41. Hiér. eccl. II, 2, 6 : «L'enregistrement (des noms) terminé, il fait

une sainte prière; et toute l'ecclesia l'ayant accomplie avec lui.» M. de
GANDILLAC a traduit par mégarde: «Tout le clergé».
42. TIDNER, Didasc. 61, 18 : Const. Apos. II, 30, 2. Sur le problème

de la traduction de la Vie de S. Antoine par Evagre, cf. F.J. DOLGER,
« Kirche als Name für den christlichen Kultbau », Antike und Christentum
VI, 1950, 166-168. Il est possible qu'Athanase ait encore employé ecclesia
au sens d'assemblée. En tout cas, Evagre ne distingue plus l'assembléedu bâtiment.
43. « L'Eglise, ce n'est pas les murs mais les fidèles », LMD 70, 1962,

105-114 : Sacerdoce et laïcat, Paris 1962, 245-303.



torinus déjà converti mais pas encore baptisé se défend de n'être
pas encore présent parmi les fidèles en disant: « c'est donc les
murs qui font les chrétiens? (Ergo parietesfaciunt christia-
nos) » Au moment où le nom d'ecclesia est en train de passer
de l'assemblée au bâtiment, le topos maintient une vérité ecclésio-
logique fondamentale. Dans sa prédication, S. Augustin dira la
même chose: « Cette église a été faite pour vous, mais c'est plutôt
vous qui êtes Eglise »Il. L'idée demeurera latente dans l'emploi
du mot ecclesia par l'euchologie liturgique latine.

Pierre-Marie GY, o.p.

44. Conf. VIII, 2, 4.
45. «Facta est vobis haec ecclesia, sed vos magis estis ecclesia» (Serm.

359, 9). Cf. Quaest. in Heptat 3, 81 : «Aedificium quod appellatur
ecclesia, etiam cum inde ecclesia exierit, qui homines sunt, nihilominus
ecclesia dicitur». Autres références dans W. ROETZER, Des hl. Augus-
tinus Schriften als liturgie-geschichtliche Quelle, Munich 1930, 71.


