
« LE DÉBUT DES TEMPS DERNIERS.»
LE DIMANCHEET LE HUITIÈMEJOUR
DANS LE NOUVEAU TESTAMENT

Hun JOURS APRÈS, ses disciples se trouvaient de
nouveau à l'intérieur [de la maison] et
Thomas avec eux» (Jn 20,26). Selon l'évan-

gile de Jean, la seconde rencontre des disciples avec le
Ressuscité se situe après une double mention du « premierjour de la semaine ». D'abord, lorsque Jésus retrouveMarie de Magdala: « Le premier jour de la semaine, Marie
vient le matin, encore (dans) la ténèbre, au tombeau»
(Jn20, 1). Puis, lors de l'apparition aux disciples: « Le
soir donc, ce jour-là [étant] le premier de la semaine et les
portes fermées là où étaient les disciples à cause de la
crainte des Juifs, Jésus vint et se tint au milieu d'eux»
(v. 19). La mention de ce premier jour de la semaine, lit-
téralement « le premier des sabbats », correspond à celle
des « huit jours après» du v. 26. Cette dernière indication
n'en demeure pas moins singulière et assez énigmatique ',

1. Plusieurs auteurs se sont intéressés aux questions du dimanche
et du huitième jour. Voir entre autres: J. DANIÉLOU, Bible et Liturgie,
Paris, Éd. du Cerf, 1951, coll. « Lex Orandi », n° 11 (ch. XVI, « Le
huitième jour », p. 355-387) ; Y. B. TREMEL, « Du sabbat au jour du
Seigneur », Lumière et Vie, n° 58, 1962, p. 29-49 ; B. BOTTE, « Les



ce, qui devait attirer l'attention des anciens Pères de
l'Eglise à son propos, comme on le rappellera plus loin.
Car si le syntagme « [le jour] un dans la semaine (had
beshabba) » est connu dans le judaïsme dans le cadre
d'une hebdomade biblique dont on déclare le recommen-
cement 2, la mention d'un « huitième» jour est plus
curieuse, tel un jour qui outrepasse la mesure des temps,
ramassée dans la semaine de la création (Gn 2, 1-4). Du
premier d'entre les sept jours, on passe à l'idée d'une sorte
de dépassement des temps, par-delà la semaine constituant,
dès l'origine, le pivot de la temporalité biblique. Quels sont
les enjeux de cette nouvelle compréhension de la tempo-
ralité ? Quelles en seront les conséquences? Que signifie-
ront les passages du sabbat au dimanche et au « huitième
jour» ?
Sans doute est-il ça et là question d'un huitième jour

dans l'Écriture, par exemple dans la Genèse à propos de la
circoncision à l'âge de huit jours (Gn 17, 12; Le 2, 21 ;
Ph 3, 5). Le Lévitique met quelque peu en valeur ce jour
particulier (Lv 9, 1 ; 14, 10.23 ; 15, 14.29; 22, 27), mais
dans un cadre festif surtout, pour marquer l'achèvement de
la fête des Tentes. Le jour est alors solennisé: « Pendant
sept jours, vous offrirez un sacrifice (.) Le huitième jour,
il y aura pour vous une convocation sainte, et vous offri-
rez un sacrifice par le feu à Dieu; c'est une réunion solen-
dénominations du dimanche dans la tradition chrétienne », dans Coll.,
Le Dimanche, Paris, Éd. du Cerf, 1965, coll. « Lex Orandi », n° 39,
p. 7-28 ; W. RORDORF, Sabbat et dimanche dans l'Eglise ancienne
(trad. fr.), Neuchâtel, Delachaux et Niestlé, 1972 ; C. S. MOSNA, Storia
della domenica dalle originifino agli inizi del Vsecolo, coll. « Analecta
Gregoriana », n° 170, Libreria Editrice dell'Università Gregoriana,
Rome, 1969 ; P. GRELOT, « Du sabbat juif au dimanche chrétien », La
Maison-Dieu, n° 123 et n° 124, 1975, p. 79-107 et p. 14-54;
S. BACCHIOCCHI, Du sabbat au dimanche (trad. fr.), Paris, Lethielleux,
1977; H. BOURGEOIS, P. GIBERT, M. JOURJON, L'Expérience chrétienne
du temps, Paris, Éd. du Cerf, 1987, coll. « Cogitatio fidei », n° 142,
p. 25 ; Coll. (J.-L. LEUBA éd.), Temps et eschatologie, Paris, Éd. du
Cerf, 1994.
2. Voir Talmud de Babylone, Sabbat 156a, dans L. B. GOLDSCHMIDT,

Talmud, I, Berlin, 1897s.



nelle : vous ne ferez aucune œuvre servile» (Lv 23, 36 ;
cf. 2 Ch 7, 9 ; 29, 17). Il en sera de même plus tard, au
terme de la fête de la Dédicace, après huit jours (1 M 4,
56.59). Mais ce jour festif de clôture se présente alors
comme un achèvement, tel un point d'orgue, et non pas à
la manière de ce huitième jour dont parle Jn 20, 26, qui
appelle l'idée d'une rupture d'avec l'ordre sabbatique cou-
tumier. Et de même, à un titre moindre, l'insistance mise
sur « le premier jour» pour désigner le dimanche de la
résurrection dans les quatre évangiles (Mc 16, 1 ; Mt 28,
1 ; Le 24, 1 ; Jn 20, 1) répond à une intention manifeste:
c'est le début des temps derniers, déjà commencés en
Christ.
Est-il possible de poursuivre plus avant, sans trop se

perdre dans une herméneutique allégorique? Certes, il faut
éviter de tirer de l'unique mention johannique sur le hui-
tième jour des conclusions péremptoires, même si la pré-
sence insolite de cet élément attire l'attention. Car, à la dif-
férence de l'évangile judéo-helléniste de Matthieu, au sein
d'une communauté où le sabbat, la Loi et les traditions
demeurent toujours vifs, l'évangile du Bien-aimé paraît
autrement plus vindicatif à l'endroit de la pratique sabba-
tique. Cette communauté judéo-chrétienne, au départ plu-
tôt isolée des autres groupes chrétiens, se heurte fortement
à des Juifs qui ne reconnaissent pas Jésus. Le jour du sab-
bat n'est guère évoqué que pour rappeler les gestes de
Jésus qui vont à l'encontre du repos sabbatique: « Cethomme n'est pas de Dieu puisqu'il ne garde pas le sab-
bat» (Jn 9, 16; cf. 5, 9s.) ; l'Apocalypse ne parle pas du
sabbat, sinon d'une manière indirecte (Ap 14, 13). Le sab-
bat n'est plus un jour saint. Plus encore, comme nous
venons de le suggérer, les syntagmes « le premier de la
semaine» et afortiori « huit jours après» impliquent déjà
l'idée que le sabbat, comme tel, ainsi que l'unité sacrale
constituée par l'ensemble des sept jours, trouvent désor-
mais leur dépassement. Pour mettre davantage en lumière
cette perspective, nous considérerons deux points:
d'abord, un nouvel étalement des temps dont témoignent
les écrits néotestamentaires selon les milieux chrétiens en
cause; puis, une autre conception, non sacrale, du temps,



suivant une nouvelle compréhension herméneutique du
premier ou du huitième jour. D'un côté, on assiste à une
étonnante perturbation des temps du salut et, de l'autre, à
une sorte de déplacement de l'eschatologie, autrefois
ramassée en partie dans le sabbat et maintenant concentrée
nouvellement en Christ.

Un nouvel étalement des temps

Des pratiques diversifiées

Les exégètes d'aujourd'hui tendent plutôt à souligner le
lien et la continuité entre l'Église et le monde juif du
l'r siècle. Cela ne saurait cependant faire oublier combien la
césure a été profonde entre, d'une part, les Juifs et les
nations qui confessaient Jésus et, de l'autre, ceux des Juifs
qui ne le reconnaissaient pas. Une telle cassure s'est opérée
différemment selon les communautés chrétiennes, dès l'an
51 selon 1 Th 2, 16, plus généralement après l'an 70 et par-
fois jusqu'au IVe siècle de notre ère. Les conséquences en
furent aussi différentes d'un groupe chrétien à l'autre, et
cela, au sein même des premiers milieux judéo-chrétiens.
Ainsi la manière de se situer par rapport aux fêtes et aux
sabbats différait-elle selon les uns et les autres: Jacques de
Jérusalem suivait strictement laLoi selon Flavius Josèphe3
et donc aussi le sabbat. L'Église judéo-chrétienne de
Matthieu ne récuse pas le sabbat, tout en signifiant la prio-
rité de la charité dans la hiérarchie des commandements
(Mt 12, 1-12). Cet évangéliste judéo-helléniste évite, entre
autres, de reprendre la parole de Jésus, lue en Marc: « Le
sabbat a été fait pour l'homme, et non l'homme pour le sab-
bat» (Mc 2, 27) ; et il ajoute au discours eschatologique
selon Marc la parole de Jésus: « Priez pour que votre fuite
ne tombe en hiver ni un sabbat» (Mt 24, 20). Dans un autre

3. Antiquités juives 20 § 200, dans L. H. FELDMAN, Josephus, IX,
Londres-Cambridge (Mas.), 1965.



milieu judéo-helléniste, pourtant radical dans ses positions
touchant l'institution juive, le sabbat est encore évoqué au
terme eschatologique du pèlerinage des croyants: « Un
repos sabbatique (sabbatismos) est en réserve pour le peuple
de Dieu» (He 4, 9 ; cf. 4, 4s.). Sinon, les autres écrits relè-
vent surtout les polémiques touchant la pratique du sabbat,
dont l'observation est pourtant longuement inscrite parmi
les préceptes du Décalogue (Ex 20, 8-11). Marc et Jean
insistent sur la liberté de Jésus à son endroit. Sans doute fal-
lut-il un certain temps avant que la coutume sabbatique ne
disparaisse, et l'auteur de la Lettre aux Colossiens lutte
encore à ce propos, alors que certains trublions continuaient
de tracasser les croyants sur des questions de nourriture, de
« fête, de néoménies et des sabbats» (Col 2, 16). Mais
d'autres judéo-chrétiens resteront longtemps fidèles au
repos sabbatique, à la manière de ces sectaires qui conti-
nuaient de méditer sur le « mystère de la semaine4».

Des déplacements progressifs

Dans ce contexte en mouvement, sur un sujet qui conti-
nuait de diviser les croyants entre eux, devait progressive-
ment s'imposer l'importance à accorder au « premier
jour» de la semaine, en décalage par rapport au saint jour
du sabbat. Les temps du salut et les lieux festifs sont alors
entièrement interrogés en fonction d'un autre calendrier
des temps, d'une autre manière de se situer par rapport au
Temple et aux fêtes, et enfin d'une appréciation nouvelle
du sabbat.
Le pivot du calendrier des temps est désormais situé à

l'avènement de Jésus: « Au commencement» (Mc 1,1;
Jn 1, 1 ; cf. He 1, 1-2). Les croyants sont amenés à rééva-

4. Homéliespseudo-clémentines XVII, 10, dans Les Homélies clé-
mentines, traduction, introduction et notes d'A. Siouville, Paris, PUF,
1933', Verdier, 19912 p. 324. Sur l'observation du sabbat dans certains
milieux judéo-chrétiens tardifs, voir par exemple S. PINÈS, An Arabic
Version of the Testimonium Flavium and its Implication, Jérusalem,
1971.



luer le sens des fêtes coutumières. Car, si la fête des Tentes
est bientôt oubliée, celle de Pentecôte sera pour une part
reprise, du moins dans le contexte ecclésial de Luc, et doté
d'un sens nouveau, en écho à une ancienne tradition judéo-
chrétienne où l'Esprit marquait le départ d'un nouveau
Sinaï (Ac 2, 1s.). Au fait, selon le calendrier soutenu par
les scribes d'obédience pharisienne, à la différence des
esséniens, la Pentecôte juive devait tomber un lendemain
de sabbat, le dimanche. Quant à la fête de Pâques, son rap-
port avec la Pâque juive est évident, mais singulier aussi.
Car si Jésus devait effectivement mourir dans le contexte
de cette fête, comme le rappellent l'Apôtre (1 Co 5, 7) et
les évangélistes, ces derniers semblent surtout intéressés
par la mention du vendredi, en tant que jour de la mort de
Jésus, puis par celle du lendemain du sabbat, jour de sa
résurrection. Le sabbat devient alors un jour creux.
On connaît, par ailleurs, la différence entre la chronolo-

gie johannique selon laquelle Jésus meurt la veille de la
Pâque au moment où s'égorgeaient des milliers d'agneaux
sur les parvis du Temple, et la chronologie de Marc, où
Jésus meurt le jour même de la Pâque juive. L'écriture
symbolique de Jean a-t-elle ou non modifié la représenta-
tion des événements? Peu importe ici, car l'étonnant est
l'existence même de cette différence chronologique durant
les dernières décennies de la fin du Ier siècle. Cette étrange
dissonance témoigne d'une certaine incertitude dans la
manière même de situer l'événement majeur de la Croix
par rapport à l'ancien canevas festif de la Pâque. Tant les
Pâques chrétiennes ne sont plus la Pâque juive. Paul rap-
pelle sans doute « la nuit où il fut livré» (1 Co 11, 23),
mais sans préciser ici qu'il s'agit de la nuit pascale. Marc
signale le repas pascal, sans même parler de l'agneau. Le
motif des « trois jours» (Os 6, 2 ; 1 Co 15, 4 ; Mc 8, 31 ;
etc.), disant la soudaineté du salut de Dieu et l'espérance
après l'épreuve, ne s'attache pas, non plus, à la symbolique
pascale d'une manière directe. L'accent porte sur la dispo-
sition des jours du salut, plus que sur le lien avec la fête
pascale. Bref, jusqu'à quel point fallait-il encore « judaï-
ser », en posant l'accent sur une Pâque d'hier, maintenant
renouvelée, ou seulement sur le jour « neutre» qui suit le



sabbat? Sans doute ces diverses manières de situer la mort
de Jésus par rapport à cette fête juive eurent-elles leur échojusque dans la querelle sur la date de Pâques en l'an 154.
Comme on sait, le pape Anicet de Rome tenait au
dimanche, et Polycarpe de Smyrne à la Pâque juive durant
la nuit du 14 au 15 du mois de Nisan. Comme pour le sab-
bat, la réévaluation des fêtes juives ne s'est pas opérée d'un
seul coup et de même manière dans toutes les communau-
tés chrétiennes.

Des choix motivés par le repas chrétien
Si donc, dans certains milieux judéo-chrétiens déjà et

avant même d'être reprise dans un contexte helléno-chré-
tien, la distance se creusait avec l'institution juive, com-
ment gérer en conséquence cette liberté nouvelle par rap-
port aux lieux et aux temps du salut? Car il ne suffisait
pas d'être « en décalage» par rapport au Temple, aux fêtes
et aux sabbats d'hier. De là devait surgir une gestion nou-
velle des temps, au départ assez libre, prenant des formes
variées. L'espace sacral du Temple et le temps sanctifié des
fêtes et du sabbat laissent maintenant place à un espace
profane, celui de la maison en des assemblées mêlant leshommes et les femmes, et jusqu'à la présence de non-
croyants au sein d'une assemblée chrétienne (1 Co 14, 23).
Les temps nouveaux se dégagent du sabbat. L'espace sacré
des temples de l'époque et l'espace temporel des initiations
mystériques sont maintenant refusés et, de même, la sacra-lisation biblique des temps jalonnés par le sabbat, les fêtes,
les demi-fêtes et les jeûnes. D'autant plus que le creuset
des communautés nouvelles trouvait maintenant son lieu
dans un repas, à la fois « à la juive» et à la manière des
repas communautaires du monde hellénistique, connus jus-
qu'à Rome dans le cadre des repas judéo-hellénistes de laDiaspora5. Certes, il aurait été possible de réunir une

5. Voir, entre autres, C. PERROT, « Le repas du Seigneur », LaMaison-Dieu, n° 123, 1975, p. 29-46; ID., « L'Eucharistie dans le



assemblée au matin du sabbat à la manière des synagogues
de l'époque, dont les rassemblements n'avaient alors
aucune dimension rituelle ou cultuelle - à la différence des
synagogues du IIe siècle de notre ère et après. Mais l'exi-
gence première du repas, suivant le canevas d'un repas fes-tifavec vin, poisson ou viande, imposait un autre moment:
non pas un repas de « veille du sabbat» comme on les voit
apparaître dans le cadre juif des groupes de pureté, mais
un repas communautaire après le sabbat, sans pour autant
en fixer le moment précis.Enumérons les quelques éléments connus à ce propos.
Plusieurs coutumes virent apparemment le jour, cherchant
plutôt à se démarquer des pratiques juives. Quand fallait-
il se réunir? Chaque jour, chaque semaine ou chaque
année dans le contexte de la Pâque seulement? Mais com-
ment construire une communauté dans ce dernier cas, alors
que le repas commun en constitue justement la pointe?
Laissons par ailleurs la question portant sur l'existence
d'un repas quotidien, relevée par Luc dans Ac 6, 1. La
plume un peu idyllique de ce dernier rappelle sans doute
une ancienne tradition palestinienne en écho avec les récits
d'une manne quotidienne (Ex 16, 4 ; Le 9, 10-17 ; Jn 6).
Tout repas chrétien, pris en commun à la manière du
Seigneur, n'est-il pas désigné dans ce pain de chaque jour,
reçu au jour le jour, dont parle le Pater (Mt 6, 11)? La
coutume hebdomadaire s'imposa cependant vite, en lien
plus ou moins direct avec le motif de la résurrection.
Toutefois, le repas du Royaume est désormais situé en
dehors du temps sacral du sabbat et même en dehors du
seul temps de la Pâque juive, comme si la libération pas-
cale dont le repas chrétien est l'épiphanie trouvait mainte-
nant son lieu au cœur des jours profanes, à commencer par
« le premier de la semaine» et a fortiori le huitième jour,
par-delà tous les sabbats.

Nouveau Testament », La Maison-Dieu, n° 137, 1979, p. 109-125; à
paraître: ID., « L'Eucharistie dans le Nouveau Testament », dans Coll.
(M. Brouard éd.), Eucharistia, Rome/Paris, Éd. du Cerf, 2000.



Sabbat et « premier jour»
D'où la promotion de ce premier jour, non seulement

dans le cadre des récits de résurrection selon les quatre
évangiles (Mc 16, 1 ; etc.), mais aussi chez Paul d'après
1 Co 16, 2. Ce dernier texte porte d'abord sur l'entraide
communautaire: « A chaque premier [jour] de la semaine
chacun de vous, chez lui, qu'il mette de côté ce qu'il a
éventuellement réussi à mettre en réserve, afin que les col-
lectes se fassent sans [attendre] mon arrivée. » N'oublions
pas que « le souper seigneurial », dont parle l'Apôtre dans
1 Co 11, 20, constituait alors un tout, tel un repas en son
entier, devenu le lieu d'une parole nouvelle et de l'entraide
mutuelle entre les participants du repas communautaire. La
collecte (en grec, diakonia ou koinônia ; cf. 2 Co 8, 4s. et
9, 13) visait « l'égalité» entre les membres d'une même
association (2 Co 8, 13), tant les biens ramassés devaient
être également partagés entre tous; elle servait aussi de
signe d'unité entre les croyants, y compris les absents,
voire, si possible, avec les « saints» de Jérusalem si dif-
férents de l'Apôtre. Le souper corinthien suivait alors
l'usage hellénistique des repas associatifs pris à partir de
15 heures, mais avant la nuit, dans un contexte cultuel ou
non. Cette coutume horaire, dans le cadre de la Diaspora
au moins, devait sans doute se modifier lorsque « les
agapes» furent plus tard disjointes de cet ensemble pre-
mier - au moins, dès l'époque d'Hippolyte d'après LaTradition apostolique 26-306. A partir de saint Justin au
moins, le repas eucharistique, cette fois sans les agapes,
sera distribué en deux tables, celle de la parole suivie de
celle du pain 7. Relevons ici une remarque de Justin: « Le
6. La Tradition apostolique de saint Hippolyte. Essai de reconsti-

tution, éd. B. Botte, Miinster-en-Westphalie,Aschendorff, 1963, 19895,
coll. « Liturgiewissenschaftliche Quellen und Forschungen » n° 39,
p. 67-75 ; texte courant dans coll. « Sources chrétiennes », n° 11 bis,
Paris, Éd. du Cerf, 1968, 19842, p. 103-111.
7. Nous faisons ici allusion au célèbre texte de Justin dans IApologie

67, 3.6; voir dans W. RORDORF, op. cit. (note 1), p. 137-139,



premier jour de la semaine, tout en étant le premier de tous
les jours, (en le comptant) à nouveau après tous les jours
du cycle hebdomadaire, est appelé le huitième, sans pour
cela cesser d'être le premier8. »
Mais la coutume corinthienne susdite n'est apparem-

ment pas celle de toutes les communautés. Un milieu plus
judéo-chrétien cherchera davantage à mieux « coller» au
sabbat, en prenant alors ce repas au soir de ce sabbat, puis,
durant la nuit, et finalement durant le jour du dimanche.A Troas, le repas a lieu durant la nuit, sinon au matin: « Au
premier [jour] de la semaine (le samedi soir), (comme)
nous étions rassemblés pour rompre le pain, Paul s'entre-
tenait avec eux (les croyants de Troas). Devant partir le
lendemain, il prolongeait son discours jusqu'à minuit (.)
Puis, ayant rompu le pain et mangé, et s'étant entretenu
durant longtemps jusqu'à l'aube, il partit (.) » (Ac 20, 7-
11). Comme on voit, le pain et la Parole restent liés, mais
l'heure du repas ne préoccupe guère le rédacteur. Sans
doute s'agissait-il d'un repas pris durant la nuit qui suit le
sabbat, avant de repartir le lendemain, le dimanche, sui-
vant la coutume juive d'un départ après le sabbat seule-
ment. Mais la phrase embrouillée de Luc laisserait croire
à un dimanche au soir. De son côté, l'Apôtre rappelle aux
Corinthiens la dimension exemplaire de la Cène du Seigneur
« durant la nuit» (1 Co 11, 23). Toutefois, dans la Diaspora
surtout, ces repas nocturnes devaient vite provoquer la
réaction des autorités impériales. Car ils étaient d'ordinaire
prohibés dans le cadre des repas associatifs. Vers l'an 110,
on connaît à ce propos la lettre de Pline le Jeune deman-
dant à Trajan des instructions sur les chrétiens qui ont
« coutume de se rencontrer avant l'aube à des jours fixés
(stato die) » ; plus tard, ajoute-t-il, ils se réunissent à nou-

et dans SAINT JUSTIN, Apologie pour les chrétiens, édition et traduction
C. Munier, Fribourg, Éditions universitaires de Fribourg, coll.
« Paradosis. Études de littérature et de théologie ancienne », XXXIX,
1995,

-

p. 122-123.
8. Saint JUSTIN, Dialogue avec Tryphon 41, 4, d'après W. RORDORF,

p. 141.



veau pour manger des « mets communs et ordinaires 9» -
ce qui peut correspondre en fait aux mets d'un repas com-
munautaire chrétien. Par ailleurs, le repas durant le jour estdéjà évoqué par Justin: « Nous nous assemblons tous lesjours du Soleil, parce que c'est le premier jour où Dieu,
tirant la matière des ténèbres, créa le monde 10. » Le syn-
tagme « le jour seigneurial », lu dans Ap 1, 10 (« Je fus en
esprit au jour du Seigneur»), pourrait aussi indiquer un
dimanche, à moins qu'il ne s'agisse seulement du jour du
triomphe eschatologique de l'Agneau, sans allusion au
repas eschatologique mentionné dans Ap 3, 20. La
Didachè, toutefois, relie directement ce jour à la fraction
du pain: « Le jour du Seigneur, assemblez-vous pour lafraction du pain et l'eucharistie II. »

Les diverses compréhensions
du premier et du huitième jour

Jean Daniélou résume en une phrase la pensée des Pères
de l'Église sur le huitième jour: « Toute la théologie du
dimanche s'organise: c'est le jour cosmique de la création,
biblique de la circoncision, évangélique de la résurrection,
ecclésial de l'Eucharistie, eschatologique enfin du siècle à
venir 12. » La question est de distribuer ces diverses com-
préhensions herméneutiques dans le cours de l'histoire,
sans trop vite les projeter dès le départ des repas commu-
nautaires chrétiens. Insistons seulement sur quelques
points.

9. Lettre X, 96, d'après S. BACCIOCCHI, op. cit. (note 1), p. 82 ; voir
aussi dans PLINE LE JEUNE, t. IV : Lettres, livre X, 96, 7, Paris, Éd. Les
Belles Lettres, 1959, p. 960.
10. l'Apologie 67,7, d'après W. RORDORF, op. cit., p. 139-141 ; voir

aussi dans SAINT JUSTIN, Apologie pour les chrétiens, op. cit., p. 122-
123.
11. Didachè 14, 1, d'après J.-P. AUDET, La Didachè. Instructions

desApôtres, Paris, Gabalda, 1958, p. 458.
12. J. DANIÉLOU, op. cit. (note 1), p. 361.



Une nouvelle eschatologie

On pourrait penser de prime abord que le dimanche s'est
d'emblée imposé comme le jour mémorial de la résurrec-
tion. L'insistance première sur le motif des « trois jours »,
évoqué plus haut, portait sur le troisième jour, et donc sur
l'événement de la résurrection (1 Co 15,4). D'autant plus
qu'une ancienne interprétation juive d'Osée 6, 2, selon les
Septante (« au troisième jour nous nous relèverons»),
insistait déjà sur ce motif. Le targum araméen (tardif) de
ce prophète orchestrera le motif en désignant ce troisième
jour comme « le jour de la consolation des morts» (Tg Os
6, 2). Plus encore, la référence au « premier jour» est liée
aux récits de résurrection dans les quatre évangiles, por-
tant l'écho des premières et diverses communautés chré-
tiennes (Mc 16, ls. ; etc.). Or, l'assemblée chrétienne avec,
en son cœur, le repas du Seigneur devint d'emblée le lieu
éminent de la proclamation d'une résurrection toujours
vive. Mais est-ce à dire qu'au sein de toutes les commu-
nautés judéo-chrétiennes la compréhension du dimanche
comme moment privilégié de la proclamation du
Ressuscité se soit partout imposée? Suivant une ligne de
pensée judéo-chrétienne, les « quarto-décimans », évoqués
plus haut, n'en paraissent guère persuadés.
Aussi est-il permis de suggérer que, en milieu judéo-

helléniste chrétien surtout, l'insistance portait d'abord sur
l'écart à désormais respecter entre le sabbat et les moments
du rassemblement de l'ekklèsia, et cela, dans le cadre
d'une eschatologie alors entièrement renouvelée. À la dif-
férence des temps festifs et sabbatiques, coulés dans le
cadre d'une idéologie lévitique et sacrale, l'insistance sur
« le premier jour », ou le « huitième », situe désormais cesjours dans l'espace et le temps profanes, disons presque,
dans un temps laïcisé, et en des lieux considérés à l'époque
comme non cultuels. Le dimanche s'est alors imposé
contre le sabbat, ou du moins en décalage par rapport à ce
dernier. Ce point devait d'ailleurs résonner encore à
l'époque d'Ignace d'Antioche et de l'auteur de l'Epître à
Barnabé surtout. Dans l'Epître aux Magnésiens, Ignace



écrit: « (Ils) sont venus à la nouvelle espérance, n'obser-
vant plus le sabbat, mais le jour du Seigneur, (jour) où
notre vie s'est levée à travers la mort13.» Selon Barnabé
vers l'an 135 : « (Le Seigneur) dit encore aux Juifs: Je ne
supporte pas vos néoménies et vos sabbats. Voyez bien ce
qu'il veut dire: Ce ne sont point les sabbats actuels qui me
plaisent, mais celui que j'ai fait et dans lequel, après avoir
donné le repos à l'univers, j'inaugurerai le huitième jour,
c'est-à-dire un autre monde. C'est pourquoi nous célébrons
avec joie le huitième jour, où Jésus est ressuscité et où,
après s'être manifesté, il est aussi monté aux cieux" 14.»

Une eschatologie centrée sur le Christ

Ce qui précède montre déjà comment se réalisa le trans-
fert du motif eschatologique du sabbat au jour nouveau.
Car le sabbat avait une dimension eschatologique, comme
le déclare, entre autres, un auteur juif anonyme du
Ier siècle: « Ne pleure pas ton mort plus de six jours, car
le sabbat est un signe de la résurrection et du repos du
monde à venir 1S. » Or, l'eschatologie juive, jusque-là atta-
chée au Temple, aux fêtes et aux sabbats, se déplace en
quelque sorte, pour se ramasser dans la seule figure du
Seigneur. L'eschatologie, jusqu'alors construite sur l'op-
position entre le céleste et le terrestre, ou encore, entre ce

13. IGNACE D'ANTIOCHE, Lettre aux Magnésiens, 9, 1, d'après
W. RORDORF, op. cit., p. 135; voir aussi Lettres. Martyre de Polycarpe
de Smvrne, éd. P. Th. Camelot, Paris, Éd. du Cerf, 1969, coll. « Sources
chrétiennes », n° 10, p. 88-89.
14. Épître de Barnabé 15, 8-9, dans W. RORDORF, p. 29 ; voir aussi

dans Épître de Barnabé, introduction, traduction et notes de P. Prigent,
texte établi et présenté par R. A. Kraft, Paris, Éd. du Cerf, 1971, coll.
« Sources chrétiennes », n° 172, p. 186-189.
15. Vie (latine) d'Adam et Ève 51,2, traduit d'après R. H. CHARLES,

Apocrypha II, Oxford, 1913, suivant l'édition de W. MEYER, VitaAdam
et Evae, Abhandlungen der philosophisch-philologischen Classe der
kôniglich bayerischen Akademie der Wissenschaften 14, 3 (1878),
p. 185-250.



monde-ci et le monde qui vient, traverse désormais la per-
sonne même de Jésus et le Corps du Christ. On n'oubliera
pas ici combien « le souper du Seigneur» fut le lieu majeur
de cette expression eschatologique nouvelle. Paul ramasse
le sens de la Cène dans ces mots: « Toutes les fois que
vous mangez (.) vous annoncez la mort du Seigneur, jus-
qu'à ce qu'il vienne» (1 Co 11,26). Au sens où nous ne
pouvons authentiquement proclamer le Seigneur vivant et
présent qu'à la condition d'en rappeler continûment la
Croix et de nous situer devant l'avenir du Royaume.
Mais avant Paul déjà, le cri araméen du Marana Tha -

« Qu'il vienne, notre Maître! » - souligne cette dimensioneschatologique nouvelle (1 Co 16, 22; Ap 22, 20 et
Didachè 10, 6). Qu'il vienne vite nous sortir de là et nous
arracher à la colère qui vient (1 Th 1, 10) ! La christolo-
gie, exprimée dans un appel au Maître et Seigneur, jaillit
alors de la sotériologie. En sorte que le lendemain du sab-
bat, ce jour profane des chrétiens, ce jour en dehors de
l'hebdomade sainte, devient le lieu de résonance d'une
immense espérance. Le premier jour de la semaine est le
jour situé au départ des « derniers jours» (Ac 2, 17), de
par la résurrection du Seigneur. Il est le « huitième jour»
qui inaugure déjà la vie éternelle, diront avec justesse les
Pères d'Alexandrie 16. Le motif peut être ancien, comme
semble en témoigner une phrase ajoutée par une main
judéo-chrétienne à l'apocryphe juif des Secrets d'Hénoch:
« J'ai fixé le huitième jour, afin qu'il soit le premier jour
créé après mon œuvre et que les sept premiers [jours] pren-
nent la forme des sept millenia, et qu'au commencement
du huitième millenium il y ait un temps incommensurable,
infini, sans années, ni mois, ni semaines, ni jours, ni
heures 17. » Dans la ligne de l'Apocalypse, de Jn 20, 1s.,
le huitième jour inaugure les mille ans du Royaume.

16. J. DANIÉLOU, p. 354.
17. 2 Hénoch33, - 1, d'après R. H. CHARLES, Apocrypha II, op. cit.,p.451.



Par la suite, la tradition chrétienne ramassera le sens du
dimanche en mettant surtout l'accent sur le motif de la
résurrection, quelque peu isolé alors du mouvement escha-
tologique qui porte la première proclamation du
Ressuscité. Puis, d'autres motifs viendront s'adjoindre, où
le dimanche appelle le souvenir de la première création:
« Nous nous assemblons tous le jour du soleil, parce que
c'est le premier jour où Dieu, tirant la matière des ténèbres,
créa le monde, et que, ce même jour, Jésus Christ notre
Sauveur ressuscita des morts 18.» Mais ces motifs et
d'autres encore sur la circoncision et le repas dominical ne
peuvent guère prétendre s'enraciner en direct dans l'Écri-
ture, même s'ils en poursuivent valablement la pensée.
A la condition, toutefois, de ne pas trop « sabbatiser » !

Charles PERROT

18. JUSTIN DE ROME, l'Apologie 67, 5-7, d'après W. RORDORF, op.
cit., p. 139-141 ; voir aussi dans SAINT JUSTIN,Apologie pour les chré-
tiens, op.cit., p. 122-123.


