La Maison-Dieu, 220, 1999/4, 73-87
Charles PERROT

« LE DEBUT DES TEMPS DERNIERS... »

LE DIMANCHE ET LE HUITIEME JOUR
DANS LE NOUVEAU TESTAMENT

nouveau a l'intérieur [de la maison] et

Thomas avec eux » (Jn 20, 26). Selon |I'évan-
gile de Jean, la seconde rencontre des disciples avec le
Ressuscité se situe apres une double mention du « premier
jour de la semaine ». D’abord, lorsque Jésus retrouve
Marie de Magdala : « Le premier jour de la semaine, Marie
vient le matin, encore (dans) la ténebre, au tombeau »
(Jn 20, 1). Puis, lors de I’apparition aux disciples : « Le
soir donc, ce jour-la [étant] le premier de la semaine et les
portes fermées la ou étaient les disciples a cause de la
crainte des Juifs, Jésus vint et se tint au milieu d’eux »
(v. 19). La mention de ce premier jour de la semaine, lit-
t€ralement « le premier des sabbats », correspond a celle
des « huit jours apres » du v. 26. Cette derniere indication
n’en demeure pas moins singuliere et assez énigmatique ',

HUIT JOURS APRES, ses disciples se trouvaient de

1. Plusieurs auteurs se sont intéressés aux questions du dimanche
et du huitieme jour. Voir entre autres : J. DANIELOU, Bible et Liturgie,
Paris, Ed. du Cerf, 1951, coll. « Lex Orandi », n° 11 (ch. xv1, « Le
huitiéme jour », p. 355-387) ; Y. B. TREMEL, « Du sabbat au jour du
Seigneur », Lumiére et Vie, n° 58, 1962, p. 29-49 ; B. BOTTE, « Les

Source gallica.bnf.fr / Les éditions du Cerf



74 LA MAISON-DIEU, 220

ce, qui devait attirer l’attention des anciens Peres de
I’Eglise a son propos, comme on le rappellera plus loin.
Car si le syntagme « [le jour] un dans la semaine (had
| beshabba) » est connu dans le judaisme dans le cadre
d’une hebdomade biblique dont on déclare le recommen-
cement ’, la mention d’un « huitieme » jour est plus
curieuse, tel un jour qui outrepasse la mesure des temps,
ramassée dans la semaine de la création (Gn 2, 1-4). Du
premier d’entre les sept jours, on passe a 1’idée d’une sorte
de dépassement des temps, par-dela la semaine constituant,
des I’origine, le pivot de la temporalité biblique. Quels sont
les enjeux de cette nouvelle compréhension de la tempo-
ralité 7 Quelles en seront les conséquences ? Que signifie-
ront les passages du sabbat au dimanche et au « huitieme
jour » ?

Sans _doute est-il ¢a et la question d’un huitieme jour
dans I’Ecriture, par exemple dans la Genese a propos de la
circoncision a 1’age de huit jours (Gn 17, 12 ; Lc 2, 21 ;
Ph 3, 5). Le Lévitique met quelque peu en valeur ce jour
particulier (Lv 9, 1; 14, 10.23 ; 15, 14.29; 22, 27), mais
dans un cadre festif surtout, pour marquer |I’achévement de
la féte des Tentes. Le jour est alors solennisé : « Pendant
sept jours, vous offrirez un sacrifice (...) Le huitieme jour,
il y aura pour vous une convocation sainte, et vous offri-
rez un sacrifice par le feu a Dieu ; c’est une réunion solen-

dénominations du dimanche dans la tradition chrétienne », dans Coll.,
Le Dimanche, Paris, Ed. du Cerf, 1965, coll. « Lex Orandi », n° 3
p. 7-28 ; W. RORDORF, Sabbat et dimanche dans | ’I?glise ancienne
(trad. fr.), Neuchatel, Delachaux et Niestlé, 1972 : C. S. MOSNA, Storia
della domenica dalle origini fino agli inizi del V secolo, coll. « Analecta
Gregoriana », n® 170, Libreria Editrice dell’Universita Gregoriana,
Rome, 1969 ; P. GRELOT, « Du sabbat juif au dimanche chrétien », La
Maison-Dieu, n° 123 et n° 124, 1975, p. 79-107 et p. 14-54;
! S. BAccHIOCCHL, Du sabbat au dimanche (trad. fr.), Paris, Lethielleux,
7 1977 ; H. BOURGEOIS, P. GIBERT, M. JOURION, L’Expérience chrétienne
du temps, Paris, Ed. du Cerf, 1987, coll. « Cogitatio fidei », n° 142,
p. 25; Coll. (J.-L. LEUBA éd.), Temps et eschatologie, Paris, Ed. du
Cerf, 1994.

2. Voir Talmud de Babylone, Sabbat 156a, dans L. B. GOLDSCHMIDT,
Talmud, 1, Berlin, 1897s.

‘\



« LE DEBUT DES TEMPS DERNIERS... » 7D

nelle : vous ne ferez aucune ceuvre servile » (Lv 23, 36 ;
cf. 2 Ch 7,9; 29, 17). Il en sera de méme plus tard, au
terme de la féte de la Dédicace, apres huit jours (1 M 4,
56.59). Mais ce jour festif de cloture se présente alors
comme un achévement, tel un point d’orgue, et non pas a
la manieére de ce huitieme jour dont parle Jn 20, 26, qui
appelle 1'1dée d’une rupture d’avec I’ordre sabbatique cou-
tumier. Et de méme, a un titre moindre, I'insistance mise
sur « le premier jour » pour désigner le dimanche de la
résurrection dans les quatre évangiles (Mc 16, 1 ; Mt 28,
1;Lc24,1;Jn 20, 1) répond a une intention manifeste :
c’est le début des temps derniers, déja commencés en
Christ.

Est-il possible de poursuivre plus avant, sans trop se
perdre dans une herméneutique allégorique ? Certes, 1l faut
éviter de tirer de I’'unique mention johannique sur le hui-
tieme jour des conclusions péremptoires, méme si la pré-
sence insolite de cet élément attire I’attention. Car, a la dif-
férence de I’évangile judéo-helléniste de Matthieu, au sein
d’une communauté ou le sabbat, la Loi et les traditions
demeurent toujours vifs, 1’évangile du Bien-aimé parait
autrement plus vindicatif a I’endroit de la pratique sabba-
tique. Cette communauté judéo-chrétienne, au départ plu-
tot 1solée des autres groupes chrétiens, se heurte fortement
a des Juifs qui ne reconnaissent pas Jésus. Le jour du sab-
bat n’est guere €évoqué que pour rappeler les gestes de
Jésus qui vont a I'encontre du repos sabbatique : « Cet
homme n’est pas de Dieu puisqu’il ne garde pas le sab-
bat » Jn 9, 16 ; cf. 5, 9s.) ; I’Apocalypse ne parle pas du
sabbat, sinon d'une maniere indirecte (Ap 14, 13). Le sab-
bat n’est plus un jour saint. Plus encore, comme nous
venons de le suggérer, les syntagmes « le premier de la
semaine » et a fortiori « huit jours apres » impliquent déja
I’idée que le sabbat, comme tel, ainsi que 'unité sacrale
constituée par I’ensemble des sept jours, trouvent désor-
mais leur dépassement. Pour mettre davantage en lumiere
cette perspective, nous considérerons deux points :
d’abord, un nouvel étalement des temps dont témoignent
les écrits néotestamentaires selon les milieux chrétiens en
cause ; puis, une autre conception, non sacrale, du temps,



76 LA MAISON-DIEU, 220

suivant une nouvelle compréhension herméneutique du
premier ou du huitieme jour. D’un cOté, on assiste a une
étonnante perturbation des temps du salut et, de 1’autre, a
une sorte de déplacement de 1’eschatologie, autrefois
ramassée en partie dans le sabbat et maintenant concentrée
nouvellement en Christ.

Un nouvel étalement des temps

Des pratiques diversifiées

Les exégetes d’aujourd’hui tendent plutdt a souligner le
lien et la continuité entre I’Eglise et le monde juif du
[ siecle. Cela ne saurait cependant faire oublier combien la
césure a €été profonde entre, d’une part, les Juifs et les
nations qui confessaient Jésus et, de I’autre, ceux des Juifs
qui ne le reconnaissaient pas. Une telle cassure s’est opérée
différemment selon les communautés chrétiennes, des I'an
51 selon 1 Th 2, 16, plus généralement apres I’an 70 et par-
fois jusqu’au 1vesiecle de notre ere. Les conséquences en
furent aussi différentes d’un groupe chrétien a ’autre, et
cela, au sein méme des premiers milieux judéo-chrétiens.
Ainsi la maniere de se situer par rapport aux fétes et aux
sabbats différait-elle selon les uns et les autres : Jacques de
Jérusalem suivait strictement la Loi selon Flavius Josephe °,
et donc aussi le sabbat. L'Eglise judéo-chrétienne de
Matthieu ne récuse pas le sabbat, tout en signifiant la prio-
rit¢ de la charité dans la hiérarchie des commandements
(Mt 12, 1-12). Cet évangéliste judéo-helléniste évite, entre
autres, de reprendre la parole de Jésus, lue en Marc : « Le
sabbat a été fait pour I’homme, et non I’homme pour le sab-
bat » (Mc 2, 27); et il ajoute au discours eschatologique
selon Marc la parole de Jésus : « Priez pour que votre fuite
ne tombe en hiver ni un sabbat » (Mt 24, 20). Dans un autre

3. Antiquités juives 20 § 200, dans L. H. FELDMAN, Josephus, 1X,
Londres-Cambridge (Mas.), 1965.




P

« LE DEBUT DES TEMPS DERNIERS... » 77

milieu judéo-helléniste, pourtant radical dans ses positions
touchant I'institution juive, le sabbat est encore évoqué au
terme eschatologique du pelerinage des croyants: « Un
repos sabbatique (sabbatismos) est en réserve pour le peuple
de Dieu » (He 4, 9 ; ¢f. 4, 4s.). Sinon, les autres écrits rele-
vent surtout les polémiques touchant la pratique du sabbat,
dont I’observation est pourtant longuement inscrite parmi
les préceptes du Décalogue (Ex 20, 8-11). Marc et Jean
insistent sur la liberté de Jésus a son endroit. Sans doute fal-
lut-il un certain temps avant que la coutume sabbatique ne
disparaisse, et I'auteur de la Lettre aux Colossiens lutte
encore a ce propos, alors que certains trublions continuaient
de tracasser les croyants sur des questions de nourriture, de
« féte, de néoménies et des sabbats » (Col 2, 16). Mais
d’autres judéo-chrétiens resteront longtemps fideles au
repos sabbatique, a la maniere de ces sectaires qui conti-
nuaient de méditer sur le « mystere de la semaine *».

Des déplacements progressifs

Dans ce contexte en mouvement, sur un sujet qui conti-
nuait de diviser les croyants entre eux, devait progressive-
ment s’imposer l'importance a accorder au « premier
jour » de la semaine, en décalage par rapport au saint jour
du sabbat. Les temps du salut et les lieux festifs sont alors
entierement interrogés en fonction d’un autre calendrier
des temps, d’une autre maniere de se situer par rapport au
Temple et aux fétes, et enfin d’une appréciation nouvelle
du sabbat.

Le pivot du calendrier des temps est désormais situé a
’avénement de Jésus : « Au commencement » (Mc 1, 1 ;
Jn 1, 1;cf Hel, 1-2). Les croyants sont amenés a rééva-

4. Homélies pseudo-clémentines XV1I, 10, dans Les Homélies clé-
mentines, traduction, introduction et notes d’A. Siouville, Paris, PUF,
1933', Verdier, 19912, p. 324. Sur I’observation du sabbat dans certains
milieux judéo-chrétiens tardifs, voir par exemple S. PINES, An Arabic

Version of the Testimonium Flavium and its Implication, Jérusalem,
1971.




- _ B

78 LA MAISON-DIEU, 220

luer le sens des fétes coutumieres. Car, s1 la {éte des Tentes
est bientdt oubliée, celle de PentecOte sera pour une part
reprise, du moins dans le contexte ecclésial de Luc, et doté
d’un sens nouveau, en écho a une ancienne tradition judéo-
chrétienne ou 1'Esprit marquait le départ d’un nouveau
Sinai (Ac 2, 1s.). Au fait, selon le calendrier soutenu par
les scribes d’obédience pharisienne, a la différence des
esséniens, la PentecoOte juive devait tomber un lendemain
de sabbat, le dimanche. Quant a la féte de Paques, son rap-
port avec la Paque juive est évident, mais singulier aussi.
Car s1 Jésus devait effectivement mourir dans le contexte
de cette féte, comme le rappellent I’ Apétre (1 Co 5, 7) et
les évangélistes, ces derniers semblent surtout intéressés
par la mention du vendredi, en tant que jour de la mort de
Jésus, puis par celle du lendemain du sabbat, jour de sa
résurrection. Le sabbat devient alors un jour creux.

On connait, par ailleurs, la différence entre la chronolo-
gie johannique selon laquelle Jésus meurt la veille de la
Paque au moment ou s’ égorgeaient des milliers d’ agneaux
sur les parvis du Temple, et la chronologie de Marc, ou
Jésus meurt le jour méme de la Paque juive. L’'écriture
symbolique de Jean a-t-elle ou non modifié la représenta-
tion des €événements ? Peu importe ici, car I'étonnant est
I’existence méme de cette différence chronologique durant
les dernieres décennies de la fin du 1 siecle. Cette €trange
dissonance témoigne d’une certaine incertitude dans la
maniere méme de situer 1I’événement majeur de la Croix
par rapport a I’ancien canevas festif de la Paque. Tant les
Paques chrétiennes ne sont plus la Paque juive. Paul rap-
pelle sans doute « la nuit ou 1l fut livré » (1 Co 11, 23),
mais sans préciser ici qu’il s’agit de la nuit pascale. Marc
signale le repas pascal, sans méme parler de I’agneau. Le
motif des « trois jours » (Os 6,2 ; 1 Co 15,4 ; Mc 8, 31 ;
etc.), disant la soudaineté du salut de Dieu et I'espérance
apres I’épreuve, ne s’attache pas, non plus, a la symbolique
pascale d’une maniere directe. L'accent porte sur la dispo-
sition des jours du salut, plus que sur le lien avec la féte
pascale. Bref, jusqu’a quel point fallait-il encore « judai-
ser », en posant I’accent sur une Paque d’hier, maintenant
renouvelée, ou seulement sur le jour « neutre » qui suit le




R

« LE DEBUT DES TEMPS DERNIERS... » 79

sabbat ? Sans doute ces diverses manieres de situer la mort
de Jésus par rapport a cette féte juive eurent-elles leur écho
jusque dans la querelle sur la date de Piques en 1I’an 154.
Comme on sait, le pape Anicet de Rome tenait au
dimanche, et Polycarpe de Smyrne a la Paque juive durant
la nuit du 14 au 15 du mois de Nisan. Comme pour le sab-
bat, la réévaluation des fétes juives ne s’est pas opérée d’un
seul coup et de méme maniere dans toutes les communau-
t€s chrétiennes.

Des choix motivés par le repas chrétien

Si donc, dans certains milieux judé€o-chrétiens déja et
avant méme d’étre reprise dans un contexte helléno-chré-
tien, la distance se creusait avec 1’institution juive, com-
ment gérer en conséquence cette liberté nouvelle par rap-
port aux lieux et aux temps du salut ? Car 1l ne suffisait
pas d’étre « en décalage » par rapport au Temple, aux fétes
et aux sabbats d’hier. De la devait surgir une gestion nou-
velle des temps, au départ assez libre, prenant des formes
vari€es. L’ espace sacral du Temple et le temps sanctifié des
fétes et du sabbat laissent maintenant place a un espace
profane, celui de la maison en des assemblées mélant les
hommes et les femmes, et jusqu’a la présence de non-
croyants au sein d’une assemblée chrétienne (1 Co 14, 23).
Les temps nouveaux se dégagent du sabbat. L’espace sacré
des temples de 1’époque et I’espace temporel des initiations
mystériques sont maintenant refusés et, de méme, la sacra-
lisation biblique des temps jalonnés par le sabbat, les fétes,
les demi-fétes et les jetines. D’autant plus que le creuset
des communautés nouvelles trouvait maintenant son lieu
dans un repas, a la fois « a la juive » et a la maniere des
repas communautaires du monde hellénistique, connus jus-
qu'a Rome dans le cadre des repas judéo-hellénistes de la
Diaspora °. Certes, il aurait été possible de réunir une

——

5. Voir, entre autres, C. PERROT, « Le repas du Seigneur », La
Maison-Dieu, n® 123, 1975, p. 29-46 ; Ip., « L’Eucharistiec dans le




—— o

80 LA MAISON-DIEU, 220

assemblée au matin du sabbat a la maniere des synagogues
de l'époque, dont les rassemblements n’avaient alors
aucune dimension rituelle ou cultuelle — a la différence des
synagogues du 11° siecle de notre ere et apres. Mais 1'exi-
gence premiere du repas, suivant le canevas d’un repas fes-
tif avec vin, poisson ou viande, imposait un autre moment :
non pas un repas de « veille du sabbat » comme on les voit
apparaitre dans le cadre juif des groupes de pureté, mais
un repas communautaire apres le sabbat, sans pour autant
en fixer le moment précis.

Enumérons les quelques éléments connus a ce propos.
Plusieurs coutumes virent apparemment le jour, cherchant
plutdt a se démarquer des pratiques juives. Quand fallait-
il se réunir 7 Chaque jour, chaque semaine ou chaque
année dans le contexte de la Paque seulement ? Mais com-
ment construire une communauté dans ce dernier cas, alors
que le repas commun en constitue justement la pointe ?
Laissons par ailleurs la question portant sur |'existence
d’un repas quotidien, relevée par Luc dans Ac 6, 1. La
plume un peu idyllique de ce dernier rappelle sans doute
une ancienne tradition palestinienne en écho avec les récits
d’une manne quotidienne (Ex 16, 4 ; L.¢c 9, 10-17 ; Jn 6).
Tout repas chrétien, pris en commun a la maniere du
Seigneur, n’est-1l pas désigné dans ce pain de chaque jour,
recu au jour le jour, dont parle le Pater (Mt 6, 11)? La
coutume hebdomadaire s’imposa cependant vite, en lien
plus ou moins direct avec le motif de la résurrection.
Toutefois, le repas du Royaume est désormais situé en
dehors du temps sacral du sabbat et méme en dehors du
seul temps de la Paque juive, comme s1 la libération pas-
cale dont le repas chrétien est I’épiphanie trouvait mainte-
nant son lieu au cceur des jours profanes, a commencer par
« le premier de la semaine » et a fortiori le huitieme jour,
par-dela tous les sabbats.

Nouveau Testament », La Maison-Dieu, n° 137, 1979, p. 109-125 ; a
paraitre : ID., « L'Eucharistie dans le Nouveau Testament », dans Coll.
(M. Brouard éd.), Eucharistia, Rome/Paris, Ed. du Cert, 2000.




« LE DEBUT DES TEMPS DERNIERS... » 81

Sabbat et « premier jour »

D’ou la promotion de ce premier jour, non seulement
dans le cadre des récits de résurrection selon les quatre
evangiles (Mc 16, 1 ; etc.), mais aussi chez Paul d’apres
HCo 18, 72.7C¢ demler texte porte d’abord sur l’entraide
communautaire : « A chaque premier [jour] de la semaine
chacun de vous, chez lui, qu’il mette de c6té ce qu’il a
éventuellement réussi a mettre en réserve, afin que les col-
lectes se fassent sans [attendre] mon arrivée. » N’ oublions
pas que « le souper seigneurial », dont parle 1’ Apotre dans
1 Co 11, 20, constituait alors un tout, tel un repas en son
entier, devenu le lieu d’une parole nouvelle et de I’entraide
mutuelle entre les participants du repas communautaire. La
collecte (en grec, diakonia ou koinonia ; cf. 2 Co 8, 4s. et
9, 13) visait « I’égalité » entre les membres d’'une méme
association (2 Co 8, 13), tant les biens ramassés devaient
€tre également partagés entre tous ; elle servait aussi de
signe d’unité entre les croyants, y compris les absents,
voire, si possible, avec les « saints » de Jérusalem si dif-
férents de I’Apdtre. Le souper corinthien suivait alors
I'usage hellénistique des repas associatifs pris a partir de
15 heures, mais avant la nuit, dans un contexte cultuel ou
non. Cette coutume horaire, dans le cadre de la Diaspora
au moins, devait sans doute se modifier lorsque « les
agapes » furent plus tard disjointes de cet ensemble pre-
mier — au moins, des I’époque d’Hippolyte d’apres La
Tradition apostolique 26-30 °. A partir de saint Justin au
moins, le repas eucharistique, cette fois sans les agapes,
sera dletnbue en deux tables, celle de la parole suivie de
celle du pain ’. Relevons ici une remarque de Justin : « Le

6. La Tradition apostolique de saint Hippolyte. Essai de reconsti-
tution, éd. B. Botte, Miinster-en-Westphalie, Aschendorff, 1963, 1989°,
coll. « Liturgiewissenschaftliche Quellen und Forschungen » n° 39,
p. 67-75 ; texte courant dans coll. « Sources chrétiennes », n° 11 bis,
Paris, Ed. du Cerf, 1968, 1984°, p. 103-111.

7. Nous faisons ici allusion au célebre texte de Justin dans I Apologie
67, 3.6 ; voir dans W. RORDORF, op. cit. (note 1), p. 137-139,




T —————— s

32 LA MAISON-DIEU, 220

premier jour de la semaine, tout en €tant le premier de tous
les jours, (en le comptant) a nouveau apres tous les jours
du cycle hebdomadaire, est appelé le huitieme, sans pour
cela cesser d’étre le premier *. »

Mais la coutume corinthienne susdite n’est apparem-
ment pas celle de toutes les communautés. Un milieu plus
judéo-chrétien cherchera davantage a mieux « coller » au
sabbat, en prenant alors ce repas au soir de ce sabbat, puis,
durant la nuit, et finalement durant le jour du dimanche.
A Troas, le repas a lieu durant la nuit, sinon au matin : « Au
premier [jour] de la semaine (le samedi soir), (comme)
nous €tions rassemblés pour rompre le pain, Paul s’entre-
tenait avec eux (les croyants de Troas). Devant partir le
lendemain, il prolongeait son discours jusqu’a minuit (...)
Puis, ayant rompu le pain et mangé, et s’€tant entretenu
durant longtemps jusqu’a I’aube, il partit (...) » (Ac 20, 7-
11). Comme on voit, le pain et la Parole restent li€s, mais
I’heure du repas ne préoccupe guere le rédacteur. Sans
doute s’agissait-i1l d’un repas pris durant la nuit qui suit le
sabbat, avant de repartir le lendemain, le dimanche, sui-
vant la coutume juive d’un départ apres le sabbat seule-
ment. Mais la phrase embrouillée de Luc laisserait croire
a un dimanche au soir. De son coté, I’ Apotre rappelle aux
Corinthiens la dimension exemplaire de la Céne du Seigneur
« durant la nuit » (1 Co 11, 23). Toutefois, dans la Diaspora
surtout, ces repas nocturnes devaient vite provoquer la
réaction des autorités impériales. Car ils étaient d’ordinaire
prohibés dans le cadre des repas associatifs. Vers I'an 110,
on connait a ce propos la lettre de Pline le Jeune deman-
dant a Trajan des instructions sur les chrétiens qui ont
« coutume de se rencontrer avant 1’aube a des jours fixés
(stato die) » ; plus tard, ajoute-t-il, ils se réunissent a nou-

et dans SAINT JUSTIN, Apologie pour les chrétiens, €dition et traduction
C. Munier, Fribourg, Editions universitaires de Fribourg, coll.
« Paradosis. Etudes de littérature et de théologie ancienne », XXXIX,
1995, p. 122-123.

8. Saint JUSTIN, Dialogue avec Tryphon 41, 4, d’aprées W. RORDORF,
p. 141.

‘
- _,-—v—-’



« LE DEBUT DES TEMPS DERNIERS... » 83

veau pour manger des « mets communs et ordinaires °

ce qui peut correspondre en fait aux mets d’un repas com-
munautaire chrétien. Par ailleurs, le repas durant le jour est
déja évoqué par Justin : « Nous nous assemblons tous les
jours du Soleil, parce que c’est le premier jour ou Dieu,
tirant la matiere des ténébres, créa le monde . » Le syn-
tagme « le jour seigneurial », lu dans Ap 1, 10 (« Je fus en
esprit au jour du Seigneur ») pourrait aussi indiquer un
dimanche, a moins qu’il ne s’agisse seulement du jour du
triomphe eschatologique de I”Agneau, sans allusion au
repas eschatologique mentionné dans Ap 3, 20. La
Didache, toutefois, relie directement ce jour a la fraction
du pain : « Le jour du Seigneur, assemblez-vous pour la
fraction du pain et I’eucharistie . »

Les diverses compréhensions
du premier et du huitiéme jour

Jean Daniélou résume en une phrase la pensée des Peres
de l’Egllse sur le huitieme jour : « Toute la théologie du
dimanche s organise : c’est le jour cosmique de la création,
biblique de la circoncision, évangélique de la résurrection,
ecclésial de I’Eucharistie, eschatologique enfin du siecle a
venir *. » La question est de distribuer ces diverses com-
préhensions herméneutiques dans le cours de | histoire,
sans trop vite les projeter des le départ des repas commu-
nautaires chrétiens. Insistons seulement sur quelques
points.

9. Lettre X, 96, d’apres S. BACCIOCCHL, op. cit. (note 1), p. 82 ; voir
aussi dans PLINE LE JEUNE, t. IV : Lettres, livre X, 96, 7, Paris, Ed. Les
Belles Lettres, 1959, p. 960.

10. I Apologie 67,7, d’aprés W. RORDORF, op. cit., p. 139-141 ; voir
aussi dans SAINT JUSTIN, Apologie pour les chrétiens, op. cit., p. 122-
123.

11. Didache 14, 1, d’apres J.-P. AUDET, La Didaché. Instructions
des Apotres, Paris, Gabalda, 1958, p. 458.

12. J. DANIELOU, op. cit. (note 1), p. 361.

iy



84 LA MAISON-DIEU, 220

Une nouvelle eschatologie

On pourrait penser de prime abord que le dimanche s’est
d’emblée 1imposé comme le jour mémorial de la résurrec-
tion. L’insistance premiere sur le motif des « trois jours »,
évoqué plus haut, portait sur le troisieme jour, et donc sur
I’événement de la résurrection (1 Co 15, 4). D autant plus
qu’une ancienne interprétation juive d’Osée 6, 2, selon les
Septante (« au troisieme jour nous nous releverons »),
insistait déja sur ce motif. Le targum araméen (tardif) de
ce prophete orchestrera le motif en désignant ce troisieme
jour comme « le jour de la consolation des morts » (7g Os
6, 2). Plus encore, la référence au « premier jour » est lice
aux récits de résurrection dans les quatre évangiles, por-
tant I’écho des premieres et diverses communautés chré-
tiennes (Mc 16, 1s. ; etc.). Or, 1’assemblée chrétienne avec,
en son ceeur, le repas du Seigneur devint d’emblée le lieu
éminent de la proclamation d’une résurrection toujours
vive. Mais est-ce a dire qu’au sein de toutes les commu-
“nautés judéo-chrétiennes la compréhension du dimanche
comme moment privilégié de la proclamation du
Ressuscité se soit partout imposé€e ? Suivant une ligne de
pensée judéo-chrétienne, les « quarto-décimans », évoqués
plus haut, n’en paraissent guere persuadés.

Aussi est-il permis de suggérer que, en milieu judéo-
helléniste chrétien surtout, I'insistance portait d’abord sur
I’écart a désormais respecter entre le sabbat et les moments
du rassemblement de |'ekklesia, et cela, dans le cadre
d’une eschatologie alors entierement renouvelée. A la dif-
férence des temps festifs et sabbatiques, coulés dans le
cadre d’une 1déologie 1évitique et sacrale, I’insistance sur
« le premier jour », ou le « huitieme », situe désormais ces
jours dans I’espace et le temps profanes, disons presque,
dans un temps laicisé, et en des lieux considérés a I’époque
comme non cultuels. Le dimanche s’est alors imposé
contre le sabbat, ou du moins en décalage par rapport a ce
dernier. Ce point devait d’ailleurs résonner encore a
I’époque d’Ignace d’Antioche et de I’auteur de I’ Epitre a
Barnabé surtout. Dans I’Epitre aux Magnésiens, Ignace




« LE DEBUT DES TEMPS DERNIERS... » 85

€crit : « (Ils) sont venus a la nouvelle espérance, n’obser-
vant plus le sabbat, mais le jour du Seigneur, (jour) ou
notre vie s’est levée a travers la mort . » Selon Barnabé
vers I’an 135 : « (Le Seigneur) dit encore aux Juifs : Je ne
supporte pas vos néoménies et vos sabbats. Voyez bien ce
qu’il veut dire : Ce ne sont point les sabbats actuels qui me
plaisent, mais celui que j’ai fait et dans lequel, apres avoir
donné le repos a I'univers, j’inaugurerai le huiticme jour,
c’est-a-dire un autre monde. C’est pourquoi nous célébrons
avec joie le huitieme jour, ou Jésus est ressuscité et ou,
apres s’étre manifesté, 1l est aussi monté aux cieux’ . »

Une eschatologie centrée sur le Christ

Ce qui précede montre déja comment se réalisa le trans-
fert du motif eschatologique du sabbat au jour nouveau.
Car le sabbat avait une dimension eschatologique, comme
le déclare, entre autres, un auteur juif anonyme du
I siecle : « Ne pleure pas ton mort plus de six jours, car
le sabbat est un signe de la résurrection et du repos du
monde a venir . » Or, I’eschatologie juive, jusque-la atta-
chée au Temple, aux fétes et aux sabbats, se déplace en
quelque sorte, pour se ramasser dans la seule figure du
Seigneur. [eschatologie, jusqu’alors construite sur 1’op-
position entre le céleste et le terrestre, ou encore, entre ce

13. IGNACE D’ANTIOCHE, Lettre aux Magnésiens, 9, 1, d’apres
W. RORDORF, op. cit., p. 135 ; voir aussi Lettres. Martyre de Polycarpe
de Smyrne, éd. P. Th. Camelot Paris, Ed. du Cerf, 1969, coll. « Sources
chrétiennes », n° 10, p. 88-89.

14. Epztre de Barnabé 15, 8-9, dans W. RORDORF, p. 29 ; voir aussi
dans Epitre de Barnabé, introduction, traduction et notes de P. Prigent,
texte €tabli et présenté par R. A. Kraft, Paris, Ed. du Cerf, 1971, coll.
« Sources chrétiennes », n° 172, p. 186-189.

15. Vie (latine) dAdam et Eve 51, 2, traduit d’aprés R. H. CHARLES,
Apocrypha 11, Oxford, 1913, suivant I’édition de W. MEYER, Vita Adam
et Evae, Abhandlungen der philosophisch-philologischen Classe der
koniglich bayerischen Akademie der Wissenschaften 14, 3 (1878),

p. 185-250.




s — . — s A il

—

86 LA MAISON-DIEU, 220

monde-ci et le monde qui vient, traverse désormais la per-
sonne méme de Jésus et le Corps du Christ. On n’oubliera
pas ici combien « le souper du Seigneur » fut le lieu majeur
de cette expression eschatologique nouvelle. Paul ramasse
le sens de la Cene dans ces mots : « Toutes les fois que
vous mangez (...) vous annoncez la mort du Seigneur, jus-
qu’a ce qu’il vienne » (1 Co 11, 26). Au sens ou nous ne
pouvons authentiquement proclamer le Seigneur vivant et
présent qu’a la condition d’en rappeler continiment la
Croix et de nous situer devant I’avenir du Royaume.
Mais avant Paul déja, le cri araméen du Marana Tha —
« Qu’il vienne, notre Maitre ! » — souligne cette dimension
eschatologique nouvelle (1 Co 16, 22; Ap 22, 20 et
Didache 10, 6). Qu’il vienne vite nous sortir de la et nous
arracher a la colere qui vient (I Th 1, 10)! La christolo-
gie, exprimée dans un appel au Maitre et Seigneur, jaillit
alors de la sotériologie. En sorte que le lendemain du sab-
bat, ce jour profane des chrétiens, ce jour en dehors de
I’hebdomade sainte, devient le lieu de résonance d’une
immense espérance. Le premier jour de la semaine est le
“jour situ€ au départ des « derniers jours » (Ac 2, 17), de
par la résurrection du Seigneur. Il est le « huitieme jour »
qui inaugure déja la vie éternelle, diront avec justesse les
Peres d’Alexandrie '°. Le motif peut étre ancien, comme
semble en témoigner une phrase ajoutée par une main
judéo-chrétienne a I’apocryphe juif des Secrets d’Hénoch :
« J'a1 fixé le huitieme jour, afin qu’il soit le premier jour
cré€ apres mon ceuvre et que les sept premiers [jours] pren-
nent la forme des sept millenia, et qu’au commencement
du huitieme millenium 11 y ait un temps incommensurable,
infini, sans années, ni mMois, ni semaines, ni jours, ni
heures . » Dans la ligne de I’ Apocalypse, de Jn 20, lIs.,
le huitieme jour inaugure les mille ans du Royaume.

16. J. DANIELOU, p. 354.
17. 2 Hénoch 33, 1, d’apres R. H. CHARLES, Apocrypha I, op. cit.,
p. 451.




Phtass.

« LE DEBUT DES TEMPS DERNIERS... » 87

Par la suite, la tradition chrétienne ramassera le sens du
dimanche en mettant surtout 1’accent sur le motif de la
résurrection, quelque peu isolé alors du mouvement escha-
tologique qui porte la premiere proclamation du
Ressuscité. Puis, d’autres motifs viendront s’adjoindre, ou
le dimanche appelle le souvenir de la premiere création :
« Nous nous assemblons tous le jour du soleil, parce que
c’est le premier jour ou Dieu, tirant la matiére des ténebres,
créa le monde, et que, ce méme jour, Jésus Christ notre
Sauveur ressuscita des morts '*. » Mais ces motifs et
d’autres encore sur la circoncision et le repas dominical ne
peuvent guere prétendre s’enraciner en direct dans 1’Ecri-
ture, méme s’ils en poursuivent valablement la pensée.
A la condition, toutefois, de ne pas trop « sabbatiser » !

Charles PERROT

I8. JusTIN DE ROME, I Apologie 67, 5-7, d’apres W. RORDOREF, op.
Cf't., p. 139-141 ; voir aussi dans SAINT JUSTIN, Apologie pour les chré-
liens, op. cit., p. 122-123.

.



