La Maison-Dieu, 229, 2002/1, 103-116
Antoine GUERIN

PAROISSE, RESEAU DE COMMUNAUTES
AU BRESIL

E QUI SE VIT dans les Eglises de continents différents
C du notre ne peut sirement pas étre copi€ en Europe.
Cependant, I’expérience d’autres Eglises peut étre
surement, pour nous, une richesse et une lumiere. L' Europe
a envoy€ beaucoup de missionnaires, hommes et femmes,
en Ameérique latine et en Afrique. Mais serait-ce que ces
continents n’ont rien a nous apprendre, aujourd’hui ? Il
nous faut, sans doute, retrouver I'attitude humble du
pauvre qui est capable de recevoir : « Donne-moi a boire »,
disait Jésus a la Samaritaine. 1l ne s’agit pas, bien sur, de
chercher dans ces jeunes Eglises des recettes pour résoudre
la crise que I'on connait en France, mais plutot de nous
mettre dans une attitude d’écoute et de communion.

Antoine GUERIN, prétre de Bordeaux, parti au Brésil, a Recife (diocese
de Dom Helder Camara), pendant trente années. Il assume actuelle-
ment pour trois ans le Secrétariat du CEFAL (Comité épi scopal
France-Amérique latine) au service de la communion et de l’échange
entre les Eglises d’Amérique latine et I'Eglise de France.

Source gallica.bnf.fr / Les éditions du Cerf



104 LA MAISON-DIEU, 229

Les agents pastoraux, qui cherchent des chemins nou-
veaux pour I’annonce de I’Evangile, auraient tout intérét a
regarder ailleurs, dans d’autres continents, pour y décou-
vrir comment on y vit en Eglise, comment s’invente la
Mission (en particulier en Afrique et en Amérique latine).
[l n’est pas indispensable de voyager. Il suffirait de donner
la parole a tant de freres et de sceurs, prétres ou laics, reli-
gieux ou religieuses, qui sont parmi nous et viennent
d autres continents. Il y a 500 prétres « Fide1r Donum » et
500 religieux et religieuses qui viennent d’autres pays et
sont au service de I'Eglise de France. Cela sans compter
les €tudiants. Savons-nous les écouter ?

Mon intervention veut étre un simple témoignage, une
humble participation a la recherche qui se fait en France.
LLes trente années que j'ar passées dans le Nordeste du
Brésil, mais aussi 'expérience de tant d’hommes et de
femmes qui viennent d” Afrique ou d’ Amérique latine, peu-
vent enrichir notre recherche.

En banlieue de grande ville

Dans I'immense quartier ou je suis arrivé, dans la ban-
licue de Recife, avec Bruno, un autre prétre francais, les
catholiques allaient de temps en temps a la messe parois-
siale, le dimanche. La plupart étaient des « assistants » qui
faisaient leurs dévotions. De plus, les distances étaient
grandes, ce qui ne favorisait pas beaucoup la présence.
Avec Bruno, puis, plus tard, avec une équipe de religieuses
brésiliennes qui s’est installée dans le quartier, nous avons
mvite les gens a se réunir avec leurs voisins, pour prier et
partager la parole de Dieu. Cette invitation se faisait dans
des moments forts et traditionnels, comme la préparation
a Noél, le mois de mai, le Caréme. Pour dynamiser ces
«rencontres de freres », nous élaborions des moyens tout
simples : feuilles ou livrets qui aidaient les animateurs. En
effet, au début, ils étaient un peu perdus. Régulierement,
nous organisions des rencontres de formation pour les res-
ponsables ; a partir de la Bible, de I’expérience des pre-



PAROISSE, RESEAU DE COMMUNAUTES 105

mieres communautés chrétiennes, 1l ¢était 1mportant
d’aider les personnes a découvrir que la vie en commu-
nauté n’était pas une nouvelle mode, mais la maniere tra-
ditionnelle de vivre en Eglise.

Chaque semaine, a la radio, notre évéque, Dom Helder,
commentait un texte d’Evangile, en faisant le lien avec la
vie, et ensuite 1l invitait ces petites communautés a conti-
nuer la réflexion. L'engagement du pasteur du diocese a
eté décisif pour la réussite de ces « rencontres de freres »
ou Communautés ecclésiales de base (CEB) qui, au méme
moment, sont nées dans tout le diocese.

Avec Bruno, au début, nous €tions souvent présents dans
ces réunions de voisins, embryons de communautés.
Rapidement, nous avons du arréter, car les personnes s’ap-
puyaient trop sur nous, nous demandant d’animer. Quand
le prétre ne venait pas, beaucoup s’en allaient, en disant :
« je reviendrai quand le Padre sera la ! » Il faut du temps
pour que les personnes croient en elles, en leurs capacites,
en leur mission propre de baptisés.

Le curé voisin venant de mourir, Dom Helder nous
demanda d’assumer la paroisse. Les communautés conti-
nuaient. La formation aussi. Les rencontres diocésaines
étaient indispensables pour consolider ces groupes de voi-
sins s1 fragiles. Petit a petit, nous avons donné beaucoup
de temps aux adolescents et aux jeunes. Une quinzaine de
groupes se développerent rapidement. De temps en temps,
les communautés, et en particulier les jeunes, se retrou-
vaient a la messe paroissiale, ce qui donnait une vitalité
extraordinaire a la liturgie. La paroisse, nous dirent les
eévéques dans le document de Saint-Domingue (1992),
doit étre un réseau de communautés. Nous n’en €tions pas
arrivés la !

Apres treize ans sur ce quartier de Toto-Tejipio, on m’a
demandé d’assumer la pastorale des jeunes des dioceses de
la région. Je suis allé vivre sur une colline, a Dois
Carneiros, dans une partie du quartier trés populaire de
Ibura. Le prétre chargé de I'ensemble (plus de 120 000
habitants) venait célébrer de temps en temps dans la petite
chapelle de Dois Carneiros. Quand il ne pouvait pas, les
gens se réunissaient pour cé€lébrer. Il faut dire qu'une com-



106 LA MAISON-DIEU, 229

munauté s’était constituée, grace a I’effort du prétre pré-
cédent. A cause de mon travail au service des jeunes, bien
souvent, j'étais absent, mais la communauté continuait
avec ses groupes de jeunes, d’adolescents et d’enfants ;
avec son équipe de liturgie, la préparation aux sacrements,
les propositions missionnaires pour rencontrer les voisins
et, bien sar, la liturgie dominicale... Tout cela, avec 1’ap-
pui de la paroisse.

Sur I'ensemble de cet immense quartier de plus de
150 000 habitants, aujourd’hui, 11 y a une trentaine de
communautés qui ont leur vie propre, avec leurs anima-
teurs, leurs ministres, leurs équipes de jeunes et d’enfants,
leurs organisations de lutte pour défendre leurs intéréts
aupres des autorités, leurs actions ponctuelles pour obtenir
‘eau, 1’électricité, I’amélioration de telle rue, des écoles,
e ramassage des ordures... Tout cela avec I'appui de
‘ensemble, et de nombreuses rencontres de formation. Le
oretre et les communautés de religieuses dynamisent et
favorisent I'unité. Je n’a1 jamais autant saisi cet aspect du
ministere du prétre : faire cheminer ensemble ; construire
I"'unit€é dans le respect de la diversité et du pluralisme ;
donner la priorité a la formation évangélique ; former des
apotres pauvres pour évangéliser les pauvres.

En milieu rural

Ayant changé de diocese et assumant la formation de
seminaristes, mon nouvel évéque, Dom José Maria Pires,
me demanda d’animer une paroisse rurale, du vendredi
apres-midi au dimanche soir, a 100 km de mon lieu d’habi-
tation. Cette paroisse, qui a 40 km de long et 30 de large,
a une soixantaine de villages et de hameaux, avec 16 000
habitants. Mes prédécesseurs, prétres et religieuses, avaient
alde a former des communautés chrétiennes dans la plu-
part de ces villages. J'ai continué dans le méme sens, avec
I"aide de séminaristes, les fins de semaine.

L.e niveau d’organisation varie suivant les endroits. Il y
a souvent un Conseil de la communauté, renouvelable tous



PAROISSE, RESEAU DE COMMUNAUTES 107

les trois ans, avec coordinateur, trésorier, représentant des
jeunes, etc. La célébration dominicale est le moment clé
de la semaine. La Parole de Dieu, lue et commentée, en est
le centre. Ce sont souvent les jeunes ou les enfants qui font
les lectures, parce qu’ils savent lire. Bien des jeunes, gar-
cons ou filles, sont animateurs de communautés. Il y a la
préparation au baptéme, a la confirmation, au mariage et,
bien sur, la catéchese des enfants.

Ces communautés sont organisées en secteur. Cela per-
met de réaliser plus facilement bien des activités comme
la formation, la célébration de I’eucharistie et d’autres
sacrements. Des hommes et des femmes, présentés par les
communautés, sont ministres extraordinaires du baptéme,
d’autres de la communion pour les malades, dans certains
endroits, témoins qualifiés du mariage.

La paroisse : communauté de communautés

Un Conseil pastoral des communautés de la paroisse,
formé par les représentants des secteurs, se réunit régulic-
rement avec le prétre pour accompagner |’ensemble. Tous
les trois mois, une rencontre des animateurs permet d’avoir
un temps d’€change d’expériences de formation et d’orga-
nisation. C’est la que sont prevues les messes et les acti-
vités importantes. Ensuite, | ‘envoyais a chacun une feuille
avec la liste des décisions qui avaient €té prises.

Combien j’admirai ces hommes et ces femmes qui, pour
participer aux rencontres, marchaient a pied pendant deux
a trois heures a I'aller et autant au retour ! Ils étaient
conscients de leur mission de baptisés et fiers de pouvoir
servir leur peuple. Ils avaient soif de formation, pour eux-
meémes, mais aussi pour les autres animateurs (catéchistes,
responsables de la préparation a la confirmation, anima-
teurs de groupe de jeunes, différents ministres, pastorale
des enfants, militants syndicalistes, formation politique...).

Les communautés se retrouvent toutes dans la paroisse,
pour les grandes occasions, comme la féte patronale, la



108 LA MAISON-DIEU, 229

confirmation, les Rameaux, le vendredi saint, la cé€lébra-
tion de la moisson, la visite pastorale de I'évéque...

Le risque, bien sir, est que chaque CEB devienne une
petite paroisse qui tourne uniquement autour du « reli-
gieux ». Cela va dépendre des agents pastoraux et de la for-
mation donnée. Les problemes de la terre, ceux liés a la
santé, a la malnutrition, au syndicat, aux €lections et a tant
d’autres questions de la vie sont la préoccupation quoti-
dienne, en attente de la lumiere de la parole de Dieu pour
orienter |’action.

Célébration et eucharistie

Dans les communautés ecclésiales de la paroisse que
J"accompagnai, la communion n’était pas distribuée au
cours des célébrations sans prétre. Je pense, personnelle-
ment, qu’il faut distinguer une cé€lébration animée par des
laics, et une autre animée par un ministre ordonné. De
toute facon, la question ne s’est jamais posée. Dans
d’autres paroisses, c¢’était différent.

Quoi qu’il en soit, les celébrations de ces communautés
ont une dimension eucharistique tres forte. Ce sont des
moments privilégiés de rencontre et de communion de la
communauté avec le Christ, mort et ressuscité ; moments
d’€coute de la Parole et d’action de graces ; point d’arri-
veée et point de départ de la mission.

Dom José, notre €véque, disait aux gens, lors d’une
visite pastorale : « Votre eucharistie, c¢’est la célébration
que vous faites le dimanche avec la communauté. » « C’est
une messe sans prétre », disent les gens.

Meéme si ces célébrations ont un lien trés fort avec I’eu-
charistie, quand arrivera le temps ou elles seront pleine-
ment eucharistiques, par la présence de ministres ordon-
nés ? Jean-Paul Il ne dit-il pas que «/I’ Egllse nait de
I"eucharistie » ? Dans Presbyterorum Ordinis, n° 6, il est
dit que « I’on n’édifie aucune communauté chrétienne, si
elle n’a pas pour racine et centre la célébration de la sainte
eucharistie. C’est par cette célébration que doit s’initier



PAROISSE, RESEAU DE COMMUNAUTES 109

toute éducation de I'esprit communautaire. » Dom José se
permet d’écrire : « L'ordination d’hommes mariés, de vertu
eprouvee, membres des CEB et présentés par elles, devient
un impératif urgent pour 1’Eglise catholique '. »

Former des communautés

Dom José Maria Pires décrit les Communautés ecclé-
siales de base (CEB) de la maniere suivante : « La, les per-
sonnes se retrouvent a partir de leur for en présence du
Dieu vivant et libérateur : tous se connaissent ou font
connaissance ; tous participent activement aux celébrations
et ne sont pas de simples assistants, tous s’'engagent pour
I'intérét de la communauté... Elles se sentent Eglise
vivante. Elles célebrent la foi ; elles célebrent la vie. Les
e¢vénements de chaque jour, les souffrances, les angoisses,
les joies et les victoires petites ou grandes qui arrivent dans
la vie des personnes sont insérés dans la célébration, ana-
lysés et confiés a la priere de toute la communauté °. »

En Amérique latine, ces CEB se sont surtout formeées
dans les années 60-70, en dehors des structures parois-
siales, pour permettre de vivre I’option préférentielle pour
les pauvres. Dans les favelas, les quartiers pauvres, les
hameaux et villages, des chrétiens se sont regroupés, sous
I"tmpulsion de laics, de prétres ou de religieuses et méme
d’évéques.

Quels sont les piliers de ces communautés, les fonde-
ments de toute communauté chrétienne ?

— Le partage de la parole de Dieu. LLa Bible est vraiment
le centre de la vie communautaire, car elle invite, sans
cesse, a étre fidele a Jésus Christ.

— La vie fraternelle, 1a solidarité et le partage. Tous sont

|. Faire Eglise... autrement : en Amérique latine et en France.
Textes présentés par le Comité épiscopal France-Amérique latine,
Paris, Ed. du Cerf, coll. « L'Histoire a vif », 1999, p. 109.

2. Ibid., p. 105-106.



110 LA MAISON-DIEU, 229

égaux. Tous sont importants. Chacun est appelé a assumer
des responsabilités. On découvre ensemble ce que l'on
peut faire pour améliorer la vie.

— La priere et la célébration : « Quand deux ou trois
seront réunis en Mmon nom, j€ serai avec eux. »

— La dimension missionnaire. Ouverture a la commu-
nauté humaine et a la fondation d’autres communautés
chrétiennes. h

— La vie en Eglise : la communion avec les autres
communautés, la paroisse, le diocese...

Une lumiere pour I’Eglise de France ?

[Le remodelage des paroisses, en France, pourrait peut-
étre trouver dans I’expérience de I’Amérique latine et de
I Afrique, sinon un modele, tout au moins une piste a creu-
ser. Cette formation de petites communautés chrétiennes,
a I'image de celles de I’Eglise primitive, ne pourrait-elle
pas amener un renouveau de vitalit¢é et une dynamique
salutaire ?

Pour découvrir I'avion a réaction, il a fallu que des ingé-
nieurs se réunissent et se disent : « les avions a hélices ont
donné ce qu’ils pouvaient donner. Ils n’iront jamais plus
vite, méme en les perfectionnant. Oublions qu’ils existent.
A partir des connaissances que nous avons, inventons
quelque chose de nouveau qui corresponde aux nouveaux
besoins. » C’est ainsi qu’est né I’avion a réaction !

Je suis admiratif du désir que je rencontre en France
d ouvrir des chemins nouveaux pour I’évangélisation. Il est
¢vident qu’il ne sert a rien de replatrer nos structures
anciennes — la chrétienté ne reviendra pas de sitot — inutile
de mettre du vin nouveau dans de vieilles outres, pas plus
qu'il ne s’agit de jeter le bébé avec 1’eau du bain.

Le fait qu’en Europe, il y avait, depuis des centaines
d’années, un prétre dans chaque paroisse, si petite soit-elle,
ne facilite pas le passage a I’avion a réaction. Evidemment,
chacun veut la messe dans I’église de son village ou de son
quartier, comme cela se faisait depuis toujours. Le chan-



PAROISSE, RESEAU DE COMMUNAUTES 111

gement de mentalité n’est pas facile. On peut s adapter
assez bien aux nouveautés ¢conomiques. Il faudra bien
s’adapter rapidement a 'euro ! Le culturel et le religieux
sont toujours tres lents a évoluer. Ce n’est pas en tirant sur
les carottes qu’on les fait pousser plus rapidement. Ce pas-
sage a une vie communautaire, ou le prétre est peu présent,
exige beaucoup de patience, de respect des ¢tapes. En
Hollande, par exemple, les « ouvriers pastoraux » qui pré-
sident les célébrations, portent des tuniques et des insignes
de leur fonction...

Des pas a faire

La paroisse s’organise en fonction des communautés, et
non les communautés en fonction de la paroisse. Cela nous
aide a passer d’une vision cléricale a une vision ecclésiale.
La paroisse est appelée a équilibrer son animation a deux
niveaux : un niveau plus large ; un autre plus en proximiteé.

La formation des laics adultes, comme celle des jeunes
et des enfants, pourra aider a faire le passage a une vie en
communauté. Cette formation, donnée dans la paroisse ou
le chef-lieu, aidera a créer une mentalité nouvelle et don-
nera des moyens aux personnes dans leur action de proxi-
mité. Il s’agit de former des multiplicateurs, des apotres
éveilleurs d’apotres.

Il s’agit de faire I’expérience d’une vie en communauté
(communauté géographique ou sociologique) permettant a
chacun de prendre des responsabilités. Plus question d’étre
seulement un consommateur. Respectant les charismes, la
communauté aura ses animateurs et ses ministres (servi-
teurs), ses moments de célébration et de formation, son
organisation pastorale et financiere. La communauté sera
alors « I'unité la plus simple de I'Eglise, unité qui contient
ou doit contenir tous les éléments indispensables pour €tre
comme le sacrement ou le signe et instrument de I"'union
intime avec Dieu et de I'unité de tout le genre humain ».

Mgr Rouet a pu dire : « Si cinq personnes se présentent
a moi pour former une communauté chrétienne et se répar-



112 LA MAISON-DIEU, 229

tissent les responsabilités de la facon suivante : une qui soit
capable de former des chrétiens et de les aider a grandir
dans la foi ; une autre qui se charge d’animer la priere, une
troisieme de la solidarité et de la charité, une quatrieme des
liens fraternels, une cinquieme, enfin, attentive a I’ouver-
ture et au dynamisme missionnaire, je suis prét a recon-
naitre cette communauté comme communauté chrétienne
vivante. »

Dom José Maria Pires écrit : « Ce que les dioceses et les
paroisses n’ont pu atteindre se réalise jour apres jour dans
les communautés de base... Plus que filles de Vatican [,

es CEB sont une expenence du retour a I’ Evanglle
LLe diocese de Coutances, dans son Forum dlocesam en

1991, disait déja: « La paroisse 2000, lieu privilégié du
rassemblement eucharistique, sera la rencontre et la com-
munion de communautés relais... 11 s’agit de faire vivre
un groupe de chrétiens et de les aider a réaliser ce qu’ils
peuvent faire sur place par eux-mémes. L’essentiel est
qu’ils veuillent qu’existe et s’organise leur communauté
ocale dans le cadre plus large d’une paroisse nouvelle. »

Les jeunes

Ce qui frappe dans la plupart des communautés chré-
tiennes d’ Amérique latine, c’est la place active des jeunes.
[Is ont une culture propre et des aspirations profondes que
nous ne comprenons pas toujours. Beaucoup de réponses
s’inventent en France : marches, pelerinages, voyages dans
le tiers monde, restauration de batiments, débats, célébra-
tions avec leurs chants et leur rythme.

[I' y a eu a Paris le lancement du « Forum cecuménique
de la mission ». Une personne a réagi en disant : « Si vous
voulez la participation des jeunes, changez le nom ! Que
ce soit par exemple “la féte de la mission”. Nous voulons
que 1I'Eglise soit jeune. Elle le sera si les jeunes prennent
leur place dans I’Eglise. »

3.'1bid;, p. 105



PAROISSE, RESEAU DE COMMUNAUTES 13

Dans beaucoup de communautés d’ Amérique latine, les
jeunes sont présents avec tout leur dynamisme. Les
adultes, petit a petit et non sans difficulté, ont accepté que
les jeunes s’expriment a leur maniere : rythmes et instru-
ments musicaux, chants, mimes et théatre, animation des
célébrations. Mon évéque disait : « Au début, lorsque les
jeunes animent la messe ou la célébration a leur maniere,
les adultes tordent le nez, puis, petit a petit, 1ls entrent dans
la danse. » S1 nous aimons les jeunes, nous les accueillons
comme ils sont. S1 nous ne pensons qu’a nous, nous mau-
gréons : « On nous change la religion. »

[.a communication

En Amérique latine, la communication qui se réalise
dans la liturgie est assez différente de celle qui se vit ici,
en France. Voici quelques aspects qui, peut-étre, pourraient
nous enrichir ou nous questionner :

|. — L'importance donnée au corps. Celui-ci est valorisé
par les gestes. Les charismatiques et les €vangéliques
savent exprimer a l’extérieur ce qui se vit a l'intérieur.
C’est tout le corps et les sens qui participent a la priere :

LA VUE. La liturgie doit €tre belle : les couleurs, les véte-
ments, les danses, les symboles, les lumieres, les mimes,
le théatre.

L'ovIE. De la belle musique. Des instruments qui cor-
respondent a la culture des différentes générations. Des
paroles qui soient entendues et comprises.

L'0DORAT. L’odeur de I’encens, des cierges, des fleurs,
du parfum.

LE GOoUT. « Goilitez et voyez comme est bon le
Seigneur. » Faire savourer la Parole et la présence du
Christ. « Manges ce rouleau !... Je le mangeai et 1l me
parut doux comme le miel. » (Ap 10, 9-10)

LE TOUCHER. 1l faut que I’eau bénite mouille le corps. On
a besoin de toucher la croix, la Bible, le cierge... Jésus ne
se laissait-1l pas toucher par les personnes ? Il les touchait
pour les guérir.



114 LA MAISON-DIEU, 229

2. — L’importance donnée au cceur. C’est la valorisation
des sentiments (différente du sentimentalisme), de I'émo-
tion, de I’affectif : le rire, les larmes. Et cela, par I’ accueil,
par la joie de la rencontre avec le Seigneur et les freres et
sceurs. J'ai découvert que, dans la mesure ou la liturgie
touche le cceur, elle illumine I'intelligence et toute la vie.
Si elle ne touche que I'intellect, le cerveau... elle y reste.
LLe Brésil m’a appris a conjuguer la raison et le sentiment,
le corps et le ceeur.

3. — Le langage. Le langage théologique et le langage
biblique sont hermétiques, compréhensibles seulement par
quelques nitiés. Le langage utilisé au quotidien parle. De
meéme les gestes, les signes, les symboles. La parole est
comprise quand elle va a la rencontre des attentes, des aspi-
rations les plus profondes des personnes (voir Jésus et la
Samaritaine).

Dom Helder savait communiquer. Qu’il s’adressat aux
riches ou aux pauvres, 1l était compris, car son langage
€tait celur de la vie, comme Jésus qui parlait a partir de
I"'expérience du quotidien. Son langage avait toujours un
impact, car il touchait le cceur.

Le langage professoral, qui en reste aux idées, comme
le ton de voix asexué ou sans personnalité, ne touche pas
le ceeur et la vie des personnes. « Le monde d’aujourd’hui
a plus besoin de témoins que de maitres », disait Paul VI.

L.e ministere de la synthese

Ces trente années de construction et d’accompagnement
des communautés qui constituaient la paroisse, avec toutes
les erreurs commises et toutes les fragilités rencontrées, ont
donné un souffle nouveau a mon ministére. La tentation,
pour le prétre, d’une maniére consciente ou inconsciente,
est parfois d’exercer la synthése des ministéres, étant
‘homme indispensable en tous lieux, qui finalement
empeche les laics d’exercer leur ministere propre. Le prétre
peut a la rigueur étre le chef d’orchestre, mais il ne pourra
jamais jouer de tous les instruments. La réalité des com-




PAROISSE, RESEAU DE COMMUNAUTES IS

munautés ecclésiales m’a aidé a découvrir que le prétre (ou
I’évéque) avait a exercer le ministere de la synthese : celui
qui unit, qui favorise la communion des communautés
entre elles ; celul qui aide chacun a discerner les charismes
recus, les ministeres possibles, pour qu’ils soient mis au
service de la communauté. La paroisse, réseau de commu-
nautés, aide a décentraliser, décléricaliser 1I'Eglise, per-
mettant a chacun de ses membres, laics ou prétres, de vivre
leur mission propre, leur ministere propre. La tache de pre-
sidence du prétre n’est-elle pas tout d’abord de convoquer
les communautés chrétiennes dispersées, pour faire appa-
raitre 1'Eglise, corps du Christ, pour que ces communau-
té€s de foi soient signes et sacrements du Dieu invisible ?

Antoine GUERIN

Reésumeé

L’Eglise de France est en pleine recherche. Le remodelage des
paroisses da a la raréfaction du nombre de prétres n’est-il pas
une chance pour que les laics aient acces a un certain nombre
de ministeres et trouvent davantage leur place dans I’ Eglise ?
L’expérience des Eglises d’Amérique latine, et de 1'Eglise bré-
silienne en particulier, avec les « Communautés ecclésiales de
base », pourrait étre, sinon un modele a copier, tout au moins
une lumiere pour nous guider. Le ministre ordonné trouvera joie
et épanouissement en vivant le « ministere de la synthése », en
€tant celul qui favorise la communion entre les communautés,
en donnant la priorité a la formation des laics et en les aidant a
mettre leurs charismes au service de la communauté. C’est « la
paroisse, réseau de communautés », selon 1'expression des
€véques latinos-américains, dans le Document de Saint-
Domingue.



FUSTE S5 90 v LIDLO0SE Jh“i:ﬁm {-J{&u |
35 SRt aav ksl m.umdmrmamwv.
I U NG st ;";-'. u‘u“’uv & 53“9%‘(\' m m

T & L4 1% 9T n*m' 8¢ 2""‘%@

2011 AV HANCD) 80 SATAN-IEROEN

el b s oni s elis e miw‘m
g FEE LD ot 28 4-,w4qq ARG RUTHII
RO L g Al RRETOD gl
| Fumiigoin »bb Setiaviinansn. § obak m
185 Asl LA vag d Agostae

A S0 SIS il SRPNG noiaing sl

dess D uok-rsasllsaes B JUTH‘] l!b mﬂ
TR THR VY ;*m*an"tﬂfy

45 anp g I @Sy,
Ml iy Alusmanons 39 2huee 'y

-

8
-

, CLIOOES, Tomme
UL | Log B
O i, ne umch,c._ §

o oy rft L mﬂ( f‘): ‘3)([‘.".’}3‘
| b <wlipre ud e s TS Db " '
Wi b 2554 K aNal i WP 1107 mm
TN BDMIEYSL svpou s th

» 3 v’y lJl!Uthh L | j
» _ g "'q 25 .."'T"f'
LY 5O 'n'-‘.°l'.~'l 3”5 ’i S LA .

‘. Ol N | 11, 'i‘m‘
o’ .Lxh gmbh”.

0 £ S RIS SIS
C SUby ImtndohNy &t "}em)VB ‘ ‘ Y ' ‘

sl Celvngisamot 80 ShiBRg R <s. .,
apgons gl sh o SshieF us Mmﬂ‘ﬁ!ﬁiﬁ%-l Fhits
Bt i E TILLPTH{vry wdf; iy M"‘
Hbsiauanet S el Hn«:‘ﬂ"“*iﬁl»‘#{ﬁ"ﬁ

U, PR 1 NG

la-tw

TRR L s 54 1 L IC' W) Aty

‘ oy




