
La Maison-Dieu, 229, 2002/1, 103-116
Antoine GUÉRIN

PAROISSE, RÉSEAU DE COMMUNAUTÉS
AU BRÉSIL

cE QUI SE VIT dans les Églises de continents différents
du nôtre ne peut sûrement pas être çopié en Europe.
Cependant, l'expérience d'autres Eglises peut être

sûrement, pour nous, une richesse et une lumière. L'Europe
a envoyé beaucoup de missionnaires, hommes et femmes,
en Amérique latine et en Afrique. Mais serait-ce que ces
continents n'ont rien à nous apprendre, aujourd'hui? Il
nous faut, sans doute, retrouver l'attitude humble du
pauvre qui est capable de recevoir: « Donne-moi à boire »,disait Jésus à la Samaritaine. Il ne s'agit pas, bien sûr, de
chercher dans ces jeunes Églises des recettes pour résoudre
la crise que l'on connaît en France, mais plutôt de nous
mettre dans une attitude d'écoute et de communion.

Antoine GUÉRIN, prêtre de Bordeaux, parti au Brésil, à Recife(diocèse
de Dom Helder Camara), pendant trente années. Il assume actuelle-
ment pour trois ans le Secrétariat du CEFAL (Comité épiscopal
France-Amérique latine) au service de la communion et de l'échange
entre les Églises d'Amérique latine et l'Église de France.



Les agents pastoraux, qui cherchent des chemins nou-
veaux pour l'annonce de l'Evangile, auraient tout intérêt à
regarder ailleurs, dans d'autres continents, pour y décou-
vrir comment on y vit en Eglise, comment s'invente la
Mission (en particulier en Afrique et en Amérique latine).
Il n'est pas indispensable de voyager. Il suffirait de donner
la parole à tant de frères et de sœurs, prêtres ou laïcs, reli-
gieux ou religieuses, qui sont parmi nous et viennent
d'autres continents. Il y a 500 prêtres « Fidei Donum » et
500 religieux et religieuses qui viennent d'autres pays et
sont au service de l'Eglise de France. Cela sans compter
les étudiants. Savons-nous les écouter?
Mon intervention veut être un simple témoignage, une

humble participation à la recherche qui se fait en France.
Les trente années que j'ai passées dans le Nordeste du
Brésil, mais aussi l'expérience de tant d'hommes et de
femmes qui viennent d'Afrique ou d'Amérique latine, peu-
vent enrichir notre recherche.

En banlieue de grande ville

Dans l'immense quartier où je suis arrivé, dans la ban-
lieue de Recife, avec Bruno, un autre prêtre français, les
catholiques allaient de temps en temps à la messe parois-
siale, le dimanche. La plupart étaient des « assistants» qui
faisaient leurs dévotions. De plus, les distances étaient
grandes, ce qui ne favorisait pas beaucoup la présence.
Avec Bruno, puis, plus tard, avec une équipe de religieusesbrésiliennes qui s'est installée dans le quartier, nous avonsinvité les gens à se réunir avec leurs voisins, pour prier et
partager la parole de Dieu. Cette invitation se faisait dans
des moments forts et traditionnels, comme la préparation
à Noël, le mois de mai, le Carême. Pour dynamiser ces
«
*

rencontres de frères », nous élaborions des moyens tout
simples: feuilles ou livrets qui aidaient les animateurs. En
effet, au début, ils étaient un peu perdus. Régulièrement,
nous organisions des rencontres de formation pour les res-ponsables ; à partir de la Bible, de l'expérience des pre-



mières communautés chrétiennes, il était important
d'aider les personnes à découvrir que la vie en commu-
nauté n'était pas une nouvelle mode, mais la manière tra-
ditionnelle de vivre en Église.
Chaque semaine, à laradio, notre évêque, Dom Helder,

commentait un texte d'Evangile, en faisant le lien avec la
vie, et ensuite il invitait ces petites communautés à conti-
nuer la réflexion. L'engagement du pasteur du diocèse a
été décisif pour la réussite de ces « rencontres de frères»
ou Communautés ecclésiales de base (CEB) qui, au même
moment, sont nées dans tout le diocèse.
Avec Bruno, au début, nous étions souvent présents dans

ces réunions de voisins, embryons de communautés.
Rapidement, nous avons dû arrêter, car les personnes s'ap-
puyaient trop sur nous, nous demandant d'animer. Quand
le prêtre ne venait pas, beaucoup s'en allaient, en disant:«je reviendrai quand le Padre sera là ! » Il faut du temps
pour que les personnes croient en elles, en leurs capacités,
en leur mission propre de baptisés.
Le curé voisin venant de mourir, Dom Helder nous

demanda d'assumer la paroisse. Les communautés conti-
nuaient. La formation aussi. Les rencontres diocésaines
étaient indispensables pour consolider ces groupes de voi-
sins si fragiles. Petit à petit, nous avons donné beaucoup
de temps aux adolescents et aux jeunes. Une quinzaine de
groupes se développèrent rapidement. De temps en temps,
les communautés, et en particulier les jeunes, se retrou-
vaient à la messe paroissiale, ce qui donnait une vitalité
extraordinaire à la liturgie. La paroisse, nous dirent les
évêques dans le document de Saint-Domingue (1992),
doit être un réseau de communautés. Nous n'en étions pas
arrivés là !

Après treize ans sur ce quartier de Totô-Tejipiô, on m'a
demandé d'assumer la pastorale des jeunes des diocèses de
la région. Je suis allé vivre sur une colline, à Dois
Cameiros, dans une partie du quartier très populaire de
Ibura. Le prêtre chargé de l'ensemble (plus de 120000
habitants) venait célébrer de temps en temps dans la petite
chapelle de Dois Carneiros. Quand il ne pouvait pas, les
gens se réunissaient pour célébrer. Il faut dire qu'une com-



munauté s'était constituée, grâce à l'effort du prêtre pré-
cédent. À cause de mon travail au service des jeunes, bien
souvent, j'étais absent, mais la communauté continuait
avec ses groupes de jeunes, d'adolescents et d'enfants;
avec son équipe de liturgie, la préparation aux sacrements,
les propositions missionnaires pour rencontrer les voisins
et, bien sûr, la liturgie dominicale. Tout cela, avec l'ap-
pui de la paroisse.
Sur l'ensemble de cet immense quartier de plus de

150000 habitants, aujourd'hui, il y a une trentaine de
communautés qui ont leur vie propre, avec leurs anima-
teurs, leurs ministres, leurs équipes de jeunes et d'enfants,
leurs organisations de lutte pour défendre leurs intérêts
auprès des autorités, leurs actions ponctuelles pour obtenir
l'eau, l'électricité, l'amélioration de telle rue, des écoles,
le ramassage des ordures. Tout cela avec l'appui de
l'ensemble, et de nombreuses rencontres de formation. Le
prêtre et les communautés de religieuses dynamisent et
favorisent l'unité. Je n'ai jamais autant saisi cet aspect du
ministère du prêtre: faire cheminer ensemble ; construire
l'unité dans le respect de la diversité et du pluralisme;
donner la priorité à la formation évangélique; former des
apôtres pauvres pour évangéliser les pauvres.

En milieu rural
Ayant changé de diocèse et assumant la formation de

séminaristes, mon nouvel évêque, Dom José Maria Pires,
me demanda d'animer une paroisse rurale, du vendredi
après-midi au dimanche soir, à 100 km de mon lieu d'habi-
tation. Cette paroisse, qui a 40 km de long et 30 de large,
a une soixantaine de villages et de hameaux, avec 16 000habitants. Mes prédécesseurs, prêtres et religieuses, avaient
aidé à former des communautés chrétiennes dans la plu-
part de ces villages. J'ai continué dans le même sens, avecl'aide de séminaristes, les fins de semaine.
Le niveau d'organisation varie suivant les endroits. Il y

a souvent un Conseil de la communauté, renouvelable tous



les trois ans, avec coordinateur, trésorier, représentant des
jeunes, etc. La célébration dominicale est le moment clé
de la semaine. La Parole de Dieu, lue et commentée, en est
le centre. Ce sont souvent les jeunes ou les enfants qui font
les lectures, parce qu'ils savent lire. Bien des jeunes, gar-
çons ou filles, sont animateurs de communautés. Il y a la
préparation au baptême, à la confirmation, au mariage et,
bien sûr, la catéchèse des enfants.
Ces communautés sont organisées en secteur. Cela per-

met de réaliser plus facilement bien des activités comme
la formation, la célébration de l'eucharistie et d'autres
sacrements. Des hommes et des femmes, présentés par les
communautés, sont ministres extraordinaires du baptême,
d'autres de la communion pour les malades, dans certains
endroits, témoins qualifiés du mariage.

La paroisse: communauté de communautés
Un Conseil pastoral des communautés de la paroisse,

formé par les représentants des secteurs, se réunit réguliè-
rement avec le prêtre pour accompagner l'ensemble. Tous
les trois mois, une rencontre des animateurs permet d'avoir
un temps d'échange d'expériences, de formation et d'orga-
nisation. C'est là que sont prévues les messes et les acti-
vités importantes. Ensuite, j'envoyais à chacun une feuille
avec la liste des décisions qui avaient été prises.
Combien j'admirai ces hommes et ces femmes qui, pour

participer aux rencontres, marchaient à pied pendant deux
à trois heures à l'aller et autant au retour! Ils étaient
conscients de leur mission de baptisés et fiers de pouvoir
servir leur peuple. Ils avaient soif de formation, pour eux-
mêmes, mais aussi pour les autres animateurs (catéchistes,
responsables de la préparation à la confirmation, anima-
teurs de groupe de jeunes, différents ministres, pastorale
des enfants, militants syndicalistes, formation politique.).
Les communautés se retrouvent toutes dans la paroisse,

pour les grandes occasions, comme la fête patronale, la



confirmation, les Rameaux, le vendredi saint, la célébra-
tion de la moisson, la visite pastorale de l'évêque.
Le risque, bien sûr, est que chaque CEB devienne une

petite paroisse qui tourne uniquement autour du «reli-
gieux ». Cela va dépendre des agents pastoraux et de la for-
mation donnée. Les problèmes de la terre, ceux liés à la
santé, à la malnutrition, au syndicat, aux élections et à tant
d'autres questions de la vie sont la préoccupation quoti-
dienne, en attente de la lumière de la parole de Dieu pour
orienter l'action.

Célébration et eucharistie

Dans les communautés ecclésiales de la paroisse que
j'accompagnai, la communion n'était pas distribuée au
cours des célébrations sans prêtre. Je pense, personnelle-
ment, qu'il faut distinguer une célébration animée par des
laïcs, et une autre animée par un ministre ordonné. De
toute façon, la question ne s'est jamais posée. Dans
d'autres paroisses, c'était différent.
Quoi qu'il en soit, les célébrations de ces communautés

ont une dimension eucharistique très forte. Ce sont des
moments privilégiés de rencontre et de communion de la
communauté avec le Christ, mort et ressuscité; moments
d'écoute de la Parole et d'action de grâces; point d'arri-
vée et point de départ de la mission.
Dom José, notre évêque, disait aux gens, lors d'une

visite pastorale: «Votre eucharistie, c'est la célébration
que vous faites le dimanche avec la communauté. » « C'est
une messe sans prêtre », disent les gens.
Même si ces célébrations ont un lien très fort avec l'eu-

charistie, quand arrivera le temps où elles seront pleine-
ment eucharistiques, par la présence de ministres ordon-
nés? Jean-Paul II ne dit-il pas que «l'Église naît de
l'eucharistie» ? Dans Presbvterorum Ordinis, n° 6, il est
dit que « l'on n'édifie aucune communauté chrétienne, si
elle n'a pas pour racine et centre la célébration de la sainte
eucharistie. C'est par cette célébration que doit s'initier



toute éducation de l'esprit communautaire. » Dom José se
permet d'écrire: «L'ordinationd'hommes mariés, de vertu
éprouvée, membres des CEB et présentés par elles, devient
un impératif urgent pour l'Eglise catholique 1. »

Former des communautés

Dom José Maria Pires décrit les Communautés ecclé-
siales de base (CEB) de la manière suivante: « Là, les per-
sonnes se retrouvent à partir de leur foi en présence du
Dieu vivant et libérateur: tous se connaissent ou font
connaissance; tous participent activement aux célébrations
et ne sont pas de simples assistants, tous s'engagent pour
l'intérêt de la communauté. Elles se sentent Eglise
vivante. Elles célèbrent la foi; elles célèbrent la vie. Les
événements de chaque jour, les souffrances, les angoisses,
les joies et les victoires petites ou grandes qui arrivent dans
la vie des personnes sont insérés dans la célébration, ana-
lysés et confiés à la prière de toute la communauté2. »
En Amérique latine, ces CEB se sont surtout formées

dans les années 60-70, en dehors des structures parois-
siales, pour permettre de vivre l'option préférentielle pour
les pauvres. Dans les favelas, les quartiers pauvres, les
hameaux et villages, des chrétiens se sont regroupés, sous
l'impulsion de laïcs, de prêtres ou de religieuses et même
d'évêques.

Quels sont les piliers de ces communautés, les fonde-
ments de toute communauté chrétienne?
- Le partage de la parole de Dieu. La Bible est vraimentle centre de la vie communautaire, car elle invite, sans

cesse, à être fidèle à Jésus Christ.
- La viefraternelle, la solidarité et lepartage. Tous sont

1. Faire Église. autrement: en Amérique latine et en France.
Textes présentés par le Comité épiscopal France-Amérique latine,
Paris, Éd. du Cerf, coll. «L'Histoire à vif», 1999, p. 109.
2. Ibid., p. 105-106.



égaux. Tous sont importants. Chacun est appelé à assumer
des responsabilités. On découvre ensemble ce que l'on
peut faire pour améliorer la vie.
- La prière et la célébration: «Quand deux ou trois

seront réunis en mon nom, je serai avec eux. »
- La dimension missionnaire. Ouverture à la commu-nauté humaine et à la fondation d'autres communautés

chrétiennes.
- La vie en Église: la communion avec les autres

communautés, la paroisse, le diocèse.

Une lumière pour l'Eglise de France?
Le remodelage des paroisses, en France, pourrait peut-

être trouver dans l'expérience de l'Amérique latine et de
l'Afrique, sinon un modèle, tout au moins une piste à creu-
ser. Cette formation de petites communautés chrétiennes,
à l'image de celles de l'Eglise primitive, ne pourrait-elle
pas amener un renouveau de vitalité et une dynamique
salutaire?
Pour découvrir l'avion à réaction, il a fallu que des ingé-

nieurs se réunissent et se disent: « les avions à hélices ont
donné ce qu'ils pouvaient donner. Ils n'iront jamais plus
vite, même en les perfectionnant. Oublions qu'ils existent.
A partir des connaissances que nous avons, inventons
quelque chose de nouveau qui corresponde aux nouveaux
besoins. » C'est ainsi qu'est né l'avion à réaction!
Je suis admiratif du désir que je rencontre en France

d'ouvrir des chemins nouveaux pour l'évangélisation. Il est
évident qu'il ne sert à rien de replâtrer nos structures
anciennes - la chrétienté ne reviendra pas de sitôt - inutilede mettre du vin nouveau dans de vieilles outres, pas plusqu'il ne s'agit de jeter le bébé avec l'eau du bain.
Le fait qu'en Europe, il y avait, depuis des centainesd'années, un prêtre dans chaque paroisse, si petite soit-elle,

ne facilite pas le passage à l'avion à réaction. Évidemment,
chacun veut la messe dans l'église de son village ou de sonquartier, comme cela se faisait depuis toujours. Le chan-



gement de mentalité n'est pas facile. On peut s'adapter
assez bien aux nouveautés économiques. Il faudra bien
s'adapter rapidement à l'euro! Le culturel et le religieux
sont toujours très lents à évoluer. Ce n'est pas en tirant sur
les carottes qu'on les fait pousser plus rapidement. Ce pas-
sage à une vie communautaire, où le prêtre est peu présent,
exige beaucoup de patience, de respect des étapes. En
Hollande, par exemple, les « ouvriers pastoraux» qui pré-
sident les célébrations, portent des tuniques et des insignes
de leur fonction.

Des pas à faire

Laparoisse s'organise en fonction des communautés, et
non les communautés en fonction de la paroisse. Cela nous
aide à passer d'une vision cléricale à une vision ecclésiale.
La paroisse est appelée à équilibrer son animation à deux
niveaux: un niveau plus large; un autre plus en proximité.
La formation des laïcs adultes, comme celle des jeunes

et des enfants, pourra aider à faire le passage à une vie en
communauté. Cette formation, donnée dans la paroisse ou
le chef-lieu, aidera à créer une mentalité nouvelle et don-
nera des moyens aux personnes dans leur action de proxi-
mité. Il s'agit de former des multiplicateurs, des apôtres
éveilleurs d'apôtres.
Il s'agit defaire l'expérience d'une vie en communauté

(communauté géographique ou sociologique) permettant à
chacun de prendre des responsabilités. Plus question d'être
seulement un consommateur. Respectant les charismes, la
communauté aura ses animateurs et ses ministres (servi-
teurs), ses moments de célébration et de formation, son
organisation pastorale et financière. La communauté sera
alors « l'unité la plus simple de l'Eglise, unité qui contient
ou doit contenir tous les éléments indispensables pour être
comme le sacrement ou le signe et instrument de l'union
intime avec Dieu et de l'unité de tout le genre humain».
Mgr Rouet a pu dire: « Si cinq personnes se présententà moi pour former une communauté chrétienne et se répar-



tissent les responsabilités de la façon suivante: une qui soit
capable de former des chrétiens et de les aider à grandir
dans la foi; une autre qui se charge d'animer la prière, une
troisième de la solidarité et de la charité, une quatrième des
liens fraternels, une cinquième, enfin, attentive à l'ouver-
ture et au dynamisme missionnaire, je suis prêt à recon-
naître cette communauté comme communauté chrétienne
vivante. »
Dom José Maria Pires écrit: « Ce que les diocèses et les

paroisses n'ont pu atteindre se réalise jour après jour dans
les communautés de base. Plus que fillesde Vatican II,
les CEB sont une expérience du retour à l'Evangile3. »
Le diocèse de Coutances, dans son Forum diocésain, en

1991, disait déjà: «La paroisse 2000, lieu privilégié du
rassemblement eucharistique, sera la rencontre et la com-
munion de communautés relais. Il s'agit de faire vivre
un groupe de chrétiens et de les aider à réaliser ce qu'ils
peuvent faire sur place par eux-mêmes. L'essentiel est
qu'ils veuillent qu'existe et s'organise leur communauté
locale dans le cadre plus large d'une paroisse nouvelle. »

Les jeunes

Ce qui frappe dans la plupart des communautés chré-
tiennes d'Amérique latine, c'est la place active des jeunes.
Ils ont une culture propre et des aspirations profondes que
nous ne comprenons pas toujours. Beaucoup de réponses
s'inventent en France: marches, pèlerinages, voyages dans
le tiers monde, restauration de bâtiments, débats, célébra-
tions avec leurs chants et leur rythme.
Il y a eu à Paris le lancement du « Forum œcuménique

de la mission ». Une personne a réagi en disant: « Si vous
voulez la participation des jeunes, changez le nom! Que
ce soitpar exemple "la fête de la mission". Nous voulons
que l'Eglise soit jeune. Elle le sera si les jeunes prennent
leur place dans l'Eglise. »

3.Ibidp.105.



Dans beaucoup de communautés d'Amérique latine, les
jeunes sont présents avec tout leur dynamisme. Les
adultes, petit à petit et non sans difficulté, ont accepté que
les jeunes s'expriment à leur manière: rythmes et instru-
ments musicaux, chants, mimes et théâtre, animation des
célébrations. Mon évêque disait: «Au début, lorsque les
jeunes animent la messe ou la célébration à leur manière,
les adultes tordent le nez, puis, petit à petit, ils entrent dans
la danse. » Si nous aimons les jeunes, nous les accueillons
comme ils sont. Si nous ne pensons qu'à nous, nous mau-
gréons: « On nous change la religion. »

La communication

En Amérique latine, la communication qui se réalise
dans la liturgie est assez différente de celle qui se vit ici,
en France. Voici quelques aspects qui, peut-être, pourraient
nous enrichir ou nous questionner:

1. - L'importance donnée au corps. Celui-ci est valorisé
par les gestes. Les charismatiques et les évangéliques
savent exprimer à l'extérieur ce qui se vit à l'intérieur.
C'est tout le corps et les sens qui participent à la prière:

LA VUE. La liturgie doit être belle: les couleurs, les vête-
ments, les danses, les symboles, les lumières, les mimes,
le théâtre.
L'OUÏE. De la belle musique. Des instruments qui cor-

respondent à la culture des différentes générations. Des
paroles qui soient entendues et comprises.
L'ODORAT. L'odeur de l'encens, des cierges, des fleurs,

du parfum.
LE GOÛT. «Goûtez et voyez comme est bon le

Seigneur.» Faire savourer la Parole et la présence du
Christ. «Manges ce rouleau!. Je le mangeai et il me
parut doux comme le miel. » (Ap 10, 9-10)
LE TOUCHER. Il faut que l'eau bénite mouille le corps. On

a besoin de toucher la croix, la Bible, le cierge. Jésus ne
se laissait-il pas toucher par les personnes? Il les touchait
pour les guérir.



2. - L'importance donnée au cœur. C'est la valorisationdes sentiments (différente du sentimentalisme), de l'émo-
tion, de l'affectif: le rire, les larmes. Et cela, par l'accueil,
par la joie de la rencontre avec le Seigneur et les frères et
sœurs. J'ai découvert que, dans la mesure où la liturgie
touche le cœur, elle illumine l'intelligence et toute la vie.
Si elle ne touche que l'intellect, le cerveau. elle y reste.
Le Brésil m'a appris à conjuguer la raison et le sentiment,
le corps et le cœur.
3. - Le langage. Le langage théologique et le langagebiblique sont hermétiques, compréhensibles seulement par

quelques initiés. Le langage utilisé au quotidien parle. De
même les gestes, les signes, les symboles. La parole est
comprise quand elle va à la rencontre des attentes, des aspi-
rations les plus profondes des personnes (voir Jésus et la
Samaritaine).
Dom Helder savait communiquer. Qu'il s'adressât aux

riches ou aux pauvres, il était compris, car son langage
était celui de la vie, comme Jésus qui parlait à partir de
l'expérience du quotidien. Son langage avait toujours un
impact, car il touchait le cœur.
Le langage professoral, qui en reste aux idées, comme

le ton de voix asexué ou sans personnalité, ne touche pas
le cœur et la vie des personnes. « Le monde d'aujourd'hui
a plus besoin de témoins que de maîtres », disait Paul VI.

Le ministère de la synthèse

Ces trente années de construction et d'accompagnement
des communautés qui constituaient la paroisse, avec toutes
les erreurs commises et toutes les fragilités rencontrées, ont
donné un souffle nouveau à mon ministère. La tentation,
pour le prêtre, d'une manière consciente ou inconsciente,
est parfois d'exercer la synthèse des ministères, étant
l'homme indispensable en tous lieux, qui finalement
empêche les laïcs d'exercer leur ministère propre. Le prêtre
peut à la rigueur être le chef d'orchestre, mais il ne pourrajamais jouer de tous les instruments. La réalité des com-



munautés ecclésialesm'a aidé à découvrir que le prêtre (ou
l'évêque) avait à exercer le ministère de la synthèse: celui
qui unit, qui favorise la communion des communautés
entre elles; celui qui aide chacun à discerner les charismes
reçus, les ministères possibles, pour qu'ils soient mis au
service de la communauté. La paroisse, réseau de commu-
nautés, aide à décentraliser, décléricaliser l'Église, per-
mettant à chacun de ses membres, laïcs ou prêtres, de vivre
leur mission propre, leur ministère propre. La tâche de pré-
sidence du prêtre n'est-elle pas tout d'abord de convoquer
les communautés chrétiennes dispersées, pour faire appa-
raître l'Église, corps du Christ, pour que ces communau-
tés de foi soient signes et sacrements du Dieu invisible?

Antoine GUÉRIN

Résumé

L'Église de France est en pleine recherche. Le remodelage des
paroisses dû à la raréfaction du nombre de prêtres n'est-il pas
une chance pour que les laïcs aient accès à un certain nombre
de ministères et trouvent davantage leur place dans

@

l'Église?
L'expérience des Églises d'Amérique latine, et de l'Église bré-
silienne en particulier, avec les «Communautés ecclésiales de
base », pourrait être, sinon un modèle à copier, tout au moins
une lumière pour nous guider. Le ministre ordonné trouvera joie
et épanouissement en vivant le « ministère de la synthèse », en
étant celui qui favorise la communion entre les communautés,
en donnant la priorité à la formation des laïcs et en les aidant à
mettre leurs charismes au service de la communauté. C'est « la
paroisse, réseau de communautés », selon l'expression des
évêques latinos-américains, dans le Document de Saint-
Domingue.




