ETVDES

REVUE DE CULTURE CONTEMPORAINE

Eucharistie, Assemblée, Dimanche

Points de repére pour I'avenir du dimanche

DANS ETUDES 2006/4 Tome 404, PAGES 497 A 507
EDITIONS S.E.R.

ISSN 0014-1941
DOI110.3917/etu.044.0497

Article disponible en ligne a I'adresse
https://shs.cairn.info/revue-etudes-2006-4-page-497°lang=fr

”:" CAIRN

Découvrir le sommaire de ce numéro, suivre la revue par email, s’abonner...
Flashez ce QR Code pour accéder a la page de ce numéro sur Cairn.info.

Distribution électronique Cairn.info pour S.E.R..

Vous avez l'autorisation de reproduire cet article dans les limites des conditions d’utilisation de Cairn.info ou, le cas échéant, des conditions générales de la licence souscrite par votre
établissement. Détails et conditions sur cairn.info/copyright.

Saufdispositions |égales contraires, les usages numériques a des fins pédagogiques des présentes ressources sont soumises a I'autorisation de 'Editeur ou, le cas échéant, de
I'organisme de gestion collective habilité a cet effet. Il en est ainsi notamment en France avec le CFC qui est 'organisme agréé en la matiere.


https://shs.cairn.info/revue-etudes-2006-4-page-497?lang=fr

I PATRICK PRETOT

Religions et Spiritualités

Eucharistie,
Assemblée, Dimanche

Points de repere pour 1’avenir du dimanche

ANS un contexte de mutations accélérées des pra-
tiques chrétiennes, la gravité des questions et la diver-
sité des options suscitent le désir de retrouver des

reperes en vue de discerner ce qu’il convient de faire ou de
promouvoir. Par ailleurs, parce qu’une réelle obstination est
nécessaire pour maintenir la vie des communautés, la tenta-
tion est de privilégier un aspect en le valorisant tellement que
I'on risque de créer une sorte de déséquilibre. Ainsi, certains
privilégient la messe en relativisant le rassemblement parois-
sial ou encore la spécificité du dimanche. Ils proposeront
volontiers de s’associer a la messe télévisée, voire de célébrer
la messe du dimanche en semaine, et surtout ils choisiront
d’aller a la messe en fonction de leurs aspirations ou des
opportunités. D’autres privilégient 'assemblée: ils insistent
sur 'importance de la vie communautaire et proposeront des
célébrations conviviales ol peuvent s’exprimer les attentes du
groupe et ou la vie quotidienne peut étre assumée dans la

Bénédictin. Institut Supérieur de Liturgie,

Institut Catholique de Paris

Etudes - 14, rue d'Assas - 75006 Paris - Avril 2006 - N° 4044 497



fraternité. D’autres, enfin, privilégient le dimanche comme
jour spécifique de repos et de vie de famille. A leurs yeux,
puisque « le sabbat a été fait pour '’homme » (Mc 2,27), la
sanctification du dimanche passe d’abord par une maniere de
vivre la charité envers le prochain en habitant le temps plus
humainement.

Chacune de ces positions peut se prévaloir d’une réelle
pertinence. Comment ne pas vouloir tenir fermement 'im-
portance essentielle de la messe, puisqu’elle est la « source et le
sommet de la vie de I'Eglise » ? Comment ne pas vouloir tenir
également, surtout lorsque les chrétiens sont minoritaires,
qu’il est nécessaire de réunir des assemblées locales qui soient
localement un signe de la foi chrétienne ? Comment, enfin, ne
pas insister sur le dimanche comme jour de repos au moment
ol les pressions économiques mais aussi les impératifs d’une
civilisation des loisirs fragilisent les équilibres humains et
familiaux?

La difficulté est d’intégrer cet ensemble de valeurs, alors
qu’il apparait souvent aux responsables qu’il est « impossible
de tout tenir ». En effet, la diminution du nombre de prétres
met a mal la place centrale de I'Eucharistie. La fragilisation et
le vieillissement des assemblées interrogent sur la pertinence
de rassemblements offrant une image trés appauvrie de
I'Eglise, alors que le poids du travail et des engagements
sociaux, dans un monde qui ne partage pas les valeurs chré-
tiennes, exerce une pression permanente sur la compréhen-
sion chrétienne du dimanche. C’est bien parce que nous
sommes pris dans un ensemble de tensions contradictoires
quil est nécessaire de faire ceuvre de discernement et que ceci
ne peut se faire qu’en Eglise.

Discerner en Eglise

Parler de « discernement » signifie que la tiche consiste moins
a critiquer ce qui nous semble défectueux, ou a argumenter en
vue de soutenir une option, que de se mettre a I’écoute de
I'Esprit pour considérer la réalité dans sa complexité et
entendre « ce que I'Esprit dit aux Eglises » (Ap. 2,29). Et pour-
quoi le faire en Eglise? Parce que personne ne peut prétendre
saisir seul tous les aspects d'une question complexe, mais aussi

— et d’abord — parce que la question concerne tous les

498



1. Cette réflexion doit
beaucoup aux dialogues
avec les évéques, prétres,
diacres et laics en respon-
sabilité rencontrés lors de
la réflexion sur Eucharistie
— Assemblée — Dimanche
menée en France depuis
cinq ans; que chacun soit
remercié pour la mise au
jour  progressive  des
enjeux.

2. Les textes de référence
sont la Constitution sur la
liturgie du concile Vatican
II (en abrégé SC), n° 102 et
106, la Lettre Apostolique
Dies Domini du pape Jean
Paul II sur le dimanche
(31 mai 1998), le Catéchis-
me de PEglise Catholique,
éd. 1992 (notamment
n° 1166-1167), et le récent
Compendium du Catéchis-
me (n° 241): ces textes
sont disponibles en fran-
cais sur le site internet du
Vatican.

chrétiens. Or, ce qui concerne la vie de tous doit faire 'objet
d’une réflexion commune permettant a chacun de faire avec
les autres le chemin a travers lequel 'Eglise recoit peu a peu,
comme un don de son Seigneur, les maniéres de vivre qui
seront celles de I'avenir. Quel que soit le statut de la réflexion’,
la question est donc de nature « synodale »: il s’agit de faire
route ensemble pour discerner les chemins qui permettront de
suivre le Christ.

Mais on ne peut discerner seulement en échangeant des
opinions, méme si 'on se donne pour reégle d’accueillir avec
bienveillance le point de vue de l'autre. Il faut encore se
donner des repéres pour opérer un jugement sur 'ensemble
des positions. Dans son histoire, 'Eglise a été confrontée a une
grande diversité de situations a travers lesquelles elle a
cherché les reperes de sa fidélité évangélique. Sans vouloir pré-
senter méme briévement cette histoire, il suffit de noter que,
pendant pres de trois siecles, le dimanche n’était pas un jour
férié. Aujourd’hui méme, les communautés d’Afrique du Nord
célebrent le Christ ressuscité a travers des rassemblements
limités, composés en majorité d’étrangers; et pourtant leur
rayonnement ne se mesure pas a leur visibilité: elles nous rap-
pellent que I'Eglise demeure le « saint petit peuple » rassemblé
pour étre le levain dans la pate.

Il ne faut pas chercher dans le passé ou ailleurs des solu-
tions aux problémes actuels; mais 'histoire et la considération
d’autres situations permettent de porter un regard plus
« catholique » et plus confiant sur les défis actuels. Et se
référer a la Tradition, c’est entendre ce que 'Eglise a compris
sous la mouvance de Esprit Saint a travers ces situations
diverses et parfois contradictoires, pour accueillir la dyna-
mique de la vie chrétienne, portée par le magistere de I'Eglise’
et par le sensus fidelium qui s’exprime dans I'étonnante fidélité
du peuple chrétien a vouloir se rassembler pour célébrer son
Seigneur malgré tant de raisons contraires.

Les reperes de la Tradition

Tenir ensemble eucharistie, assemblée et dimanche. — Sur
cette question, la Tradition affirme fortement que les trois
termes Eucharistie — Assemblée — Dimanche sont organique-
ment associés et fondamentalement inséparables. Le n° 106 de

499



la Constitution sur la liturgie du concile Vatican II propose
une magnifique synthése d’un enseignement qui a ses racines
dans les premiers temps du christianisme:

L’Eglise célébre le mystere pascal, en vertu d’une Tradition apostolique qui
remonte au jour méme de la résurrection du Christ, chaque huitieme jour,
qui est nommé a bon droit le jour du Seigneur, ou dimanche. Ce jour-la, en
effet, les fideles doivent se rassembler pour que, entendant la parole de Dieu
et participant a ’Eucharistie, ils se souviennent de la passion, de la résur-
rection et de la gloire du Seigneur Jésus, et rendent grdces a Dieu qui les « a
régénérés pour une vivante espérance par la résurrection de Jésus-Christ
d’entre les morts » (1P 1,3)°.

Le dimanche est mémoire pascale et donc jour eucharistique.
— Le dimanche est le jour o1 Pon célebre la mémoire du mys-
tere pascal, qui est au coeur de la foi chrétienne. Si la Tradition
a traduit cela en « obligation » de sanctifier le dimanche, c’est
parce qu’elle porte la conviction déja exprimée par saint Paul
que « si Christ n’est pas ressuscité, notre prédication est donc
vaine, et votre foi aussi est vaine » (I Co. 15,14). C’est
également parce que la mémoire du mystere pascal est ce
fondement que les martyrs d’Abitene (début 1v¢ siecle) affir-
maient au risque de leur vie qu’ils ne « pouvaient vivre sans le
dominicum* ».

On voit ainsi pourquoi le dimanche n’est pas un jour
comme les autres et ne peut étre remplacé par aucun autre
jour: le dimanche est un mémorial, c’est-a-dire un jour spéci-
fique qui rend présent en le célébrant le mystere de la mort et
de la résurrection du Christ, ce mystere dont vivent les bapti-
sés, qui sont morts avec le Christ et ressuscités avec lui (cf. Rm
6,4; 2 Tm2,11-13).

Mémoire hebdomadaire de Paques, le dimanche n’est
donc pas seulement le souvenir de la résurrection du Seigneur,
mais aussi, et en méme temps, de sa passion et de sa mort.
C’est pourquoi la célébration de 'Eucharistie en est le cceur et
le sommet, car elle actualise le mystere pascal: « Nous procla-
mons ta mort, nous célébrons ta résurrection, nous attendons
ta venue dans la gloire. » Le dimanche est donc le « premier »
et le « huitieme » jour, renvoyant ainsi a une plénitude escha-
tologique qui relie création et fin des temps. L'insistance du
Nouveau Testament sur cette symbolique des nombres (par
exemple Jn 20,19-31) est théologique: c’est une maniére de
dire que la résurrection fait entrer dans les temps nouveaux,

500

3. Cf. Catéchisme de I’Eglise
Catholique, 1992, n° 1166
et 1167.

4. Commission Episcopale
de Liturgie et de Pastorale
Sacramentelle, « Le dimanche
pour les chrétiens », Dos-
sier de réflexion, 1989, dans
Le Dimanche, situation,
enjeux et propositions pas-
torales, Le Centurion, coll.
« Documents d’Eglise »,
1991, p. 35.



5. Cf. Y. Congar, « L’Eccle-
sia ou communauté chré-
tienne, sujet intégral de
laction liturgique », dans
La Liturgie apres Vatican 11,
Cerf, 1967, coll. Unam
Sanctam, 1967, p. 241 sq.

6. A.G. Martimort, « Las-
semblée », dans L’Eglise en
priere, n™ éd., t. I, Desclée,
1983, p. 99-121, notam-
ment p. 104: « Les Peres
disent de I'assemblée litur-
gique particuliere ce qui
est le propre de I'Eglise
tout entiere: elle est le
Corps du Christ, au point
que ne pas venir a lassem-
blée, c’est diminuer le
Corps du Christ. »

quelle introduit dans le Royaume en attendant le second ave-
nement lorsqu’au terme de l'histoire « Dieu sera tout en tous ».

Le dimanche est mémoire pascale et donc jour de 'assemblée
chrétienne. — Mais cette mémoire n’est pas un simple souvenir:
pour quelle soit vraiment « mémorial », C’est-a-dire rendue a sa
force agissante, il faut qu’elle soit « célébrée », ce qui ne se fait
quen communauté. Cest pourquoi les chrétiens se rassemblent
le dimanche et constituent ainsi le corps de I'Eglise uni a son
Seigneur et rendant graces au Pére pour la création et le salut.

Depuis le Moyen-Age et jusqu’a une époque récente, la
liturgie était devenue l'affaire des clercs: ceux-ci assuraient la
majeure partie des fonctions liturgiques auxquelles le peuple
« assistait ». A travers la notion de « participation active », le
concile Vatican II a rappelé que I’Eglise tout entiere — ministres
et fideles — est « ’Eglise en priere »:

La mere Eglise désire fortement que tous les fideles soient amenés a cette
participation pleine, consciente et active aux célébrations liturgiques, qui
est demandée par la nature de la liturgie elle-méme et qui, en vertu du bap-
téme, est un droit et un devoir pour le peuple chrétien, « race élue, sacerdoce
royal, nation sainte, peuple que Dieu s’est acquis » (1P 2,9; cf. 1P 2,4-5)
(SC14).

La « participation active » ne doit pas étre comprise comme
une répartition des fonctions, et encore moins un partage de
« pouvoirs » ; mais elle traduit une compréhension de IEglise:
I'Eglise, peuple rassemblé par Dieu, est le corps du Christ et le
Temple de I'Esprit, c’est-a-dire un corps structuré qui par le
Fils et dans ’Esprit rend gloire au Pere. Cette vision se traduit,
notamment, par le « nous » de la priere liturgique: c’est
IEcclesia, la communauté chrétienne, qui est le « sujet intégral
de laction liturgique® ». Parler ainsi ne signifie pas que I’as-
semblée crée sa liturgie ou que la liturgie se réduirait a Pex-
pression de ce que portent ses membres; 'assemblée est
« épiphanique » car elle « manifeste » ’Eglise tout entiére, et
pas seulement le rassemblement dans sa particularité®.

Que devons-nous faire? — Comme les auditeurs du discours
de Pierre (Ac. 2, 14-36) apres la Pentecdte, la question est donc
bien de savoir ce que nous devons faire en considérant les
conditions dans lesquelles nous sommes et ce que nous

501



rappelle la Tradition de I'Eglise. Le discernement implique une
attitude de conversion et 'accueil du don de I’Esprit. Si la litur-
gie occupe une place renouvelée dans 'expérience chrétienne,
C’est parce que le concile Vatican II en a fait le centre de I'édi-
fice et donc le premier lieu de la « proposition de la foi » (pour
reprendre une idée-force de la Lettre aux Catholiques de France
de 19967), mais c’est aussi parce qu’elle résonne sans cesse de
cette promesse.

Propositions

a) Nous ne pouvons donc choisir 'un des trois poles en
sacrifiant les deux autres. De ce point de vue, il est essentiel
aujourd’hui d’affirmer avec force que « I'Eucharistie ne se
remplace pas », car elle est source et sommet de la vie chré-
tienne.

b) En méme temps, comme I’a souligné Mgr David,
évéque d’Evreux, on ne peut se résoudre a créer quelques oasis
de vie chrétienne au milieu d’'un ensemble abandonné au
désert spirituel. La vie des communautés locales s’exprime au
quotidien dans Paction au milieu des hommes, mais aussi
dans des célébrations qui sont signe d’une « Eglise qui célebre
et qui prie® ».

¢) Mais, par ailleurs, il serait illusoire de ne pas tenir
compte de I’écartelement que connaissent les acteurs ecclé-
siaux, notamment les évéques et les prétres. Des lors, s’il est
impossible de renoncer aux trois dimensions, Eucharistie,
Assemblée et Dimanche, il faut dire aussi qu’il est possible de
les tenir de maniére différenciée, Cest-a-dire de ne pas les tenir
partout en méme temps et de la méme maniere.

d) Certaines représentations, comme l'insistance trop
forte sur les faiblesses de notre situation, empéchent de tirer
parti de toutes nos ressources. Il existe pourtant bien des pos-
sibilités. Lidéal du « dimanche en paroisse » — la messe ras-
semblant tous les membres de la paroisse autour du curé,
chaque dimanche dans I'église du village — est sans doute un
modele qui a eu sa grandeur, mais qui risque d’empécher de
penser le présent. De plus, en raison de I'éclatement des réa-
lités sociales, notre temps appelle des solutions diversifiées: ce
qui peut étre bon en ville ne 'est pas forcément dans les
secteurs ruraux.

502

7. Les Evéques de France,
Proposer la foi dans la société
actuelle. Lettre aux Catho-
liques de France. Rapport
rédigé par Mgr Claude
Dagens et adopté par 'As-
semblée  pléniere des
Evéques, Cerf, coll. « Docu-
ments d’Eglise », 1997.

8. Cf. Rapport de Mgr
R. Coffy a 'assemblée plé-
niere de I’Episcopat fran-
cais, Lourdes, 1973, Une
Eglise qui célebre et qui prie,
Centurion, 1973.



9. On parle parfois des
« deux tables », mais, en
rigueur de termes, il s’agit
d’une seule table, la table
du Seigneur, sous deux
formes: cf. concile Vatican
11, Constitution sur la
révélation Dei Verbum,
n° 21; également DV 26,
SC48 et 50, PO 18; cf. aus-
si SC 56, qui exprime I'uni-
té des deux aspects car ils
forment un « seul acte de
culte ».

10. Cf. Rm. 12,1-21 sur le
culte spirituel, et 1P2,4-10.

Mais la clef de I’édifice consiste a cultiver la mémoire heb-
domadaire du mysteére pascal, car nous ne pouvons demeurer
chrétiens sans cette réactivation permanente de la mémoire du
salut en Jésus-Christ. Si cette mémoire s’exerce au plus haut point
dans la célébration de 'Eucharistie, elle s’exprime en priorité par
la sanctification du dimanche, celle-ci pouvant étre portée égale-
ment par des célébrations de la Parole, par la priere personnelle
et par une certaine maniere de vivre ce jour particulier.

Articuler la célébration de eucharistie avec une vie litur-
gique plus large. — Sil’enjeu est bien de cultiver cette mémoire
pascale, on peut se demander si nous ne souffrons pas d’une
excessive concentration eucharistique qui tend a appauvrir
notre expérience liturgique. Certes, la messe dominicale et
paroissiale est bien le sommet indépassable de la vie chré-
tienne. Mais comment 'Eucharistie pourrait-elle apparaitre
comme sommet si elle constitue, comme c’est souvent le cas, la
seule maniere de célébrer ? Pour que le sommet apparaisse bien
comme tel, il est décisif qu’il soit comme entouré et soutenu
par un ensemble de pratiques qui ne sont ni secondaires ni
inférieures, mais ordonnées a ce sommet eucharistique.

La Constitution sur la liturgie (SC 106) énonce deux
voies pour célébrer dans I'action de gréices le mystere pascal le
jour du Seigneur. Le dimanche est le jour ol les fideles se ras-
semblent « pour que, entendant la Parole de Dieu et partici-
pant a I'’Eucharistie, ils fassent mémoire de la Passion, de la
Résurrection et de la Gloire du Seigneur Jésus, en “rendant
graces a Dieu qui les a régénérés pour une vivante espérance
par la Résurrection de Jésus-Christ d’entre les morts” ».

En indiquant ces deux voies, le Concile fonde le carac-
tere central de la messe dominicale la o1, par excellence, les
fideles « entendent la parole de Dieu et participent a 'eucha-
ristie’ », tout en manifestant que des liturgies de la Parole
(« Entendant la parole de Dieu ») permettent, a leur maniére,
de vivifier la mémoire pascale. En d’autres termes, le mémorial
pascal, qui a toujours une réelle dimension eucharistique,
dépasse la seule célébration de la messe . Et les liturgies de la
Parole doivent étre pensées comme un chemin et un appel vers
le sommet eucharistique. Car, en entendant la Parole de Dieu
dans I'assemblée chrétienne réunie au jour du Seigneur, c’est le
Christ ressuscité qui est présent:

503



Il est la présent dans sa parole, car c’est lui qui parle, tandis qu’on lit dans
PEglise les Saintes Ecritures. Enfin, il est la présent lorsque UEglise prie et
chante les Psaumes, lui qui a promis: « La oi deux ou trois sont rassemblés
en mon nom, je suis la, au milieu d’eux »(Mt. 18,20) (SC7).

Pour retrouver cette diversité liturgique qui accorde la pre-
miere place a la messe, le trésor de la Tradition offre une
grande richesse, qu’il faut considérer a nouveaux frais pour
faire face aux besoins actuels. La redécouverte de 'adoration
eucharistique, le succes des grands rassemblements et des
pelerinages, mais aussi le travail des groupes de priere ou des
mouvements de spiritualité (par exemple les équipes du
Rosaire), constituent autant de pratiques qui doivent étre
encouragées tout en cherchant le lien entre ces marques de
piété et le grand courant de la liturgie "

Mais, en pensant a ’Eucharistie, source et sommet de la
vie et de la mission de I'Eglise, 'Eglise privilégie deux formes
liturgiques, les célébrations de la Parole et la liturgie des
heures, comme deux voies fondamentales pour sanctifier le
jour du Seigneur .

Retrouver la liturgie des heures. — La liturgie des heures
constitue une ressource de grand intérét, car elle permet de
retrouver une forme collective de priere alors que celle-ci est
un combat pour lequel beaucoup cherchent de I’aide. En pre-
nant appui sur les Psaumes, elle exprime devant Dieu la diver-
sité de 'expérience humaine. En placant sur les levres des
paroles d’action de grace, de bénédiction, mais aussi de vio-
lence ou méme des désirs de vengeance, elle délivre d’un idéa-
lisme éthéré qui ressemblerait & une évasion.

Elle est surtout la priere officielle de I'Eglise, et donc la
priere de tous les baptisés ". Comme le souligne la
Présentation générale de la liturgie des Heures, elle « est 'une
des fonctions principales de I'Eglise » (n° 1) et la « priere de
I’Eglise avec le Christ et adressée au Christ » (n° 2). Dés lors,
elle se trouve en relation essentielle avec ’Eucharistie, puis-
quelle « étend aux différents moments de la journée la
louange et 'action de grace, de méme que la commémoration
des mysteres du salut, la supplication, I'avant-gott de la gloire
céleste qui sont contenus dans le mystere eucharistique,
“centre et sommet de toute la vie de la communauté chré-
tienne” » (n° 12) "

504

11. Cf. Congrégation pour
le Culte divin et la Discipline
des Sacrements, Directoire
sur la piété populaire et
la liturgie. Principes et
orientations, Bayard Ed./
Fleurus-Mame/Ed. du Cerf,
coll. « Documents d’Eglise »,
2003; cf. Jean Paul II,
« Message a I’Assemblée
Plénie¢re de la Congréga-
tion pour le Culte Divin »,
21.9.2001, n ° 4, p. 16:
« Quand elle est sincere, la
religiosité populaire, [...] a
la foi comme source et doit
étre, par conséquent, favo-
risée. [...] elle ne s'oppose
pas au caractere central de
la sainte liturgie, mais en
favorisant la foi du peuple
[...] elle prédispose a la
célébration des mysteres
sacrés. »

12. Cf. Congrégation pour
le Culte divin, Directoire
pour les assemblées domini-
cales en 'absence de prétres,
2 juin 1988, Cerf, 1988,
n°20 et 33; cf. SC35§ 4 (a
propos des célébrations de
la Parole) et SC 100 (a pro-
pos de la liturgie des
heures).

13. Cf. Présentation Géné-
rale de la Liturgie des
Heures (en abrégé PGLH:
ce texte figure dans le
1 volume de la Liturgie des
Heures en 4 volumes, et
sur le site www.prieravec
leglise.fr) n ° 1 et 20-22;
Poutil de base pour ce type
de célébration est 'ouvra-
ge Priére du Temps Présent;
depuis quelques années, le
CNPL déploie de grands
efforts pour favoriser cette
pratique: cf. site internet:
www.prieravecleglise.fr

14. Cf. PGLH 12 « La célé-
bration eucharistique elle-
méme trouve dans la
Liturgie des Heures une
excellente préparation... »



15. Les catéchumenes
adultes y ont pleinement
leur place, de méme que les
divorcés remariés.

16. Cf. Cérémonial des
évéques, 1998, n° 187-190,
p.61.

17. Les liturgistes ont dis-
tingué les vigiles « cathé-
drales » (c’est-a-dire celle
des Eglises diocésaines) et
les vigiles « monastiques »:
Cf. R. Taft, La Liturgie des
heures en Orient et en Occi-
dent, Turnhout, Brepols,
1991, p. 215-217.

L’assemblée locale se trouve ainsi « a 'unisson de
I'Eglise » qui prie a travers le monde. Elle n’a pas a inventer sa
priere — ce qui évite les dérives de la subjectivité et facilite le
travail des équipes liturgiques. Par ailleurs, la liturgie des
heures offre une grande souplesse permettant de s’ajuster a la
taille de 'assemblée et aux moyens disponibles, de prendre en
compte les situations particulieres tant au niveau de la com-
munauté que des personnes .

Bien stir, cette proposition est encore trop peu connue,
méme si de nombreux chrétiens participent aux offices des
communautés religieuses ou monastiques. Sans précipitation,
la mise en place de telles célébrations implique de former les
animateurs, de redécouvrir les Psaumes et la psalmodie,
d’équiper les lieux de culte des moyens nécessaires (psautier,
recueil de chants et de prieres). Surtout, lorsque 'assemblée
est petite, il est nécessaire d’habiter autrement 'espace. La
célébration des heures lors des rassemblements diocésains
favorisera cette redécouverte en tenant un role de formation et
de diffusion a I'intérieur du diocese .

Développer des liturgies de la Parole. — A c6té de la liturgie
des heures, il est souhaitable de déployer des célébrations de la
Parole, notamment la veille des grandes fétes, c’est-a-dire une
écoute méditative et prolongée de la Parole de Dieu.

Les liturgies de la Parole se présentent sous deux formes
fondamentales V. La premiere (cf. la vigile pascale) suit une
séquence en trois temps: lecture — psaume — oraison. La
seconde (cf. Uoffice monastique ou encore l'office des lectures
du bréviaire romain) déroule une séquence plus complexe:
hymne — psalmodie — lecture biblique — répons — lecture
patristique. Mais I'une et autre obéissent a la méme logique
fondamentale: pour « entendre la Parole de Dieu », il s’agit de
se laisser travailler en la faisant jouer de multiples manieres.
Dans tous les cas, le but, a savoir 'écoute priante des Ecritures,
passe par la répétition d’'un schéma a lintérieur d’une célé-
bration, comme si, pour ouvrir Uoreille de son cceur, le priant
avait besoin de faire plusieurs fois I'itinéraire.

La tradition spirituelle a traduit ce « jeu » en une
formule, celle de la lectio divina, une lecture aimante et priante
des Ecritures, recues non comme savoir ou information,
mais comme parole adressée: lectio — meditatio — oratio —

505



contemplatio'. La liturgie développe a sa maniére cet itiné-
raire: proclamation des Ecritures — psaume « responsorial »
qui fait jouer les sens du texte et ouvre une forme de dialogue
avec Dieu; enfin, apres un silence, autre voie pour la médita-
tion, 'oraison rassemble (« collecte ») la priere de la commu-
nauté. Certaines communautés proposent des célébrations
eucharistiques qui integrent ce contact prolongé avec les
Ecritures ", mais si cela constitue une grande pédagogie pour
approfondir le sens de la messe, ces célébrations de la Parole
ont leur consistance propre.

Pour une relecture de expérience des ADAP. — Si les ADAP,
dans la forme ou elles ont été vécues en France ces dernieres
années — Cest-a-dire une célébration dont le déroulement est
calqué sur celui de la messe —, ont été un lieu important de
dévouement et de prise de responsabilité par les laics, il apparait
aujourd’hui qu’elles ne constituent plus une voie pertinente
pour assurer la mémoire eucharistique de I'Eglise*. En effet, la
désignation initiale « assemblée dominicale en I'absence de
prétres » impliquait un statut d’exception. Mais, aujourd’hui, le
risque serait que leur multiplication (et la proximité formelle de
la messe) ne confere a ce type de célébration le statut d’une
forme « alternative » de la messe. Or, la priére eucharistique et le
ministere ordonné constituent deux médiations fondamentales
par lesquelles 'assemblée chrétienne est reconduite a la figure
du Christ pascal qui rassemble son peuple?'. La multiplication
des ADAP risquerait donc d’obscurcir trois dimensions essen-
tielles de la messe: 1) la dimension sacrificielle — ce qui tendrait
aréduire le rassemblement a une figure conviviale et didactique;
2) la dimension communautaire du repas symbolisée par la frac-
tion du pain — ce qui conduirait a valoriser une conception indi-
vidualiste de la communion; 3) la dimension ministérielle — ce
qui, dans la durée, peut affaiblir le lien avec le Christ-téte et la
communion dans I'Eglise. Mais si la formule des ADAP ne
semble plus étre la voie ordinaire pour lavenir, elle demeure
intéressante et nécessaire pour faire face a des situations parti-
culieres (maladie d’un prétre, temps de vacances, etc.).

Articuler les moments et les lieux de célébration. —

Lorganisation temporelle est un aspect important si 'on veut
éviter de mettre en « concurrence » la messe avec d’autres

506

18. Forgée par Guigues le
Chartreux, au XIr* siecle, la
formule a été reprise par le
cardinal Martini a Milan
pour former des jeunes a la
priere, en ajoutant le terme
actio, ce qui ouvre la
démarche a un propos
concret de conversion évi-
tant le risque d’hédonisme
spirituel.

19. Cf,, a IEglise Saint-
Ignace (jésuites de Paris),
le dimanche soir, expé-
rience de « la messe qui
prend son temps » (voir
sur le site de la Conférence
des Evéques de France:
inxl6.org).

20. Cf. Annuaire statistique
de PEglise 2002, sur site
www.cef.fr: le nombre de
prétres en France est passé
de 32267 en 1990 a 23 542
en 2002.

21. Cf. Jn 11,52: « [...]
c’était afin de rassembler
dans 'unité les enfants de
Dieu dispersés. »



22. Benoit XVI, Allocution
du pape a I'’Angélus du
dimanche 5 juin 2005
(ZENIT.org ).

23. Jean XXIII, Allocution
Gaudet Mater Ecclesia du
11 octobre 1962, dans
Concile (Ecménique Vati-
can II, Jean XXIII/Paul VI,
Discours au Concile, Cen-
turion, coll. « Documents
conciliaires », 6, 1966,
p. 59-60.

types de célébration. Pour que ’Eucharistie demeure visible-
ment le sommet de la vie chrétienne, les autres propositions
doivent viser a conduire tous les chrétiens qui le peuvent vers
ce sommet eucharistique. Concrétement, c’est un aména-
gement des horaires qui devrait rendre possible I'articulation
entre des rassemblements locaux et la messe paroissiale. On
peut proposer le schéma suivant: 1) conserver au dimanche
matin son caractere de temps de rassemblement eucharistique
ou chacun doit se sentir invité a la messe; 2) proposer le
samedi soir ou/et le dimanche soir, des célébrations de la litur-
gie des heures (vépres, entre 17 h et 19 h 30) ou des célébra-
tions de la Parole (20 h-21 h). On peut noter aussi que I'office
des Complies comportant un temps de recueillement (silence,
adoration, écoute musicale) est une figure intéressante.

Il faudrait ici encore considérer la question de I'articu-
lation entre le lieu de la (les) célébration(s) eucharistique(s)
dominicale(s) dans la paroisse et les lieux de célébration de la
liturgie des heures ou des liturgies de la parole. Mais ce point
est inséparable de extréme diversité des situations géogra-
phiques et sociales, et il est tres difficile de poser des repéres
généraux sur ce point.

Devant ce défi, on peut se souvenir de ce que Benoit XVI
rappelait récemment a Bari: « Se réunir avec nos freres, écouter
la Parole de Dieu et se nourrir du Christ, immolé pour nous, est
une expérience qui donne sens a la vie, qui communique la paix
du coeur. Sans le dimanche, nous les chrétiens, nous ne pou-
vons pas vivre” »; et de ce que Jean XXIII soulignait a I'ouver-
ture de Vatican II: « Dans le cours actuel des événements, |...]
il vaut mieux reconnaitre les desseins mystérieux de la
Providence divine qui, a travers la succession des temps et les
travaux des hommes, la plupart du temps contre toute attente,
atteignent leur fin et disposent tout avec sagesse pour le bien de
IEglise, méme les événements contraires ™. »

Dans ce temps de germination, méme si nous pouvons
avoir une vive conscience de la fragilité des semences face aux
rigueurs de I’hiver, nous pouvons croire que I'Esprit a 'ceuvre
dans 'Eglise nous fait découvrir peu a peu la nouvelle maniere
de vivre le dimanche chrétien, le Jour du Seigneur.

PATRICK PRETOT 0.5.b.

507



