
J.-L. Souletie (dir), La Liturgie, une piété moderne, éd. Salvator, 2016, p. 29-44. 

Le rite dominical 

Philippe Barras 

 
Il est indéniable que le rassemblement dominical hebdomadaire constitue l'un des 
marqueurs essentiels de la vie chrétienne. Pourtant, il est tout aussi évident que celui-ci se 
trouve fragilisé dans notre monde contemporain et la pratique dominicale n'a jamais été 
aussi faible, du moins, aussi loin que nous puissions nous en souvenir. Nombre de 
personnes se disent chrétiens, sont baptisés et reçoivent les sacrements aux grandes 
étapes de leur vie, mais ne pratiquent pas régulièrement. D'ailleurs, les sociologues 
considèrent comme « pratiquants », aujourd'hui, ceux qui viennent à la messe dominicale 
au moins une fois par mois ! De plus, le nombre de prêtres moins important a conduit à 
une diminution drastique du nombre de messes dominicales rendant la pratique plus 
difficile qu'auparavant, du moins en dehors des grandes villes. Dans le même temps, sans 
doute n'avons-nous jamais eu autant d'incitations magistérielles1 rappelant l'importance et 
la nécessité de la pratique dominicale qui trouve son origine dans les premières 
communautés chrétiennes comme en témoignent les Actes des apôtres (20, 7) et qui n'a 
jamais cessé depuis lors. Cette insistance s'appuie, non seulement sur la tradition qu'il 
convient de maintenir à la suite de nos prédécesseurs, mais aussi sur sa haute valeur 
théologale : faire mémoire de ce qui constitue le cœur même de la foi chrétienne – la 
mort et la résurrection du Christ – et édifier l'Eglise2. Comme le rappelait Benoît XVI3 : 
« Le dimanche est le jour où le chrétien retrouve la forme eucharistique de son existence 
selon laquelle il est appelé à vivre constamment », ce qu'opère le rassemblement 
dominical. Néanmoins, à cause même des difficultés rencontrées, il est légitime de 
s'interroger sur la pertinence du rite dominical aujourd'hui. Certains iraient même jusqu'à 

 
1 * « Les rassemblements dominicaux – Pistes pour un discernement », Documents épiscopat n°9-10, éd. 
Secrétariat général de la Conférence des évêques de France, 2011 ; 
* Le sacrement de l’amour (Exhortation apostolique Sacramentum caritatis sur l’eucharistie), BENOIT 
XVI, éd. Bayard / Cerf / Mame, 2007 ; 
* Reste avec nous Seigneur (Lettre apostolique Mane nobiscum Domine pour l’année de l’eucharistie), 
JEAN-PAUL II, éd. Bayard / Centurion / Cerf / Fleurus-Mame, 2006 ; 
* L’Église vit de l’eucharistie (Lettre encyclique Ecclesia de eucharistia), JEAN-PAUL II, éd. Bayard / 
Fleurus-Mame / Cerf, 2003 ; 
* Le jour du Seigneur (Lettre apostolique Dies Domini sur la sanctification du dimanche), JEAN-PAUL II, 
éd. Centurion / Cerf, coll. Documents d’Eglise, 1998 ; 
* Le dimanche – situations, enjeux et propositions pastorales, COMMISSION EPISCOPALE DE LITURGIE ET DE 
PASTORALE SACRAMENTELLE, éd. Le Centurion, Documents d’Eglise, 1991 ; 
* « Le dimanche » (Mgr Claude FEIDT), dans Servir Dieu servir l'homme, ASSEMBLEE PLENIERE DES 
EVEQUES DE FRANCE, éd. Centurion – Documents d'Eglise, 1988 ; 
* Directoire pour les assemblées dominicales en l’absence de prêtre, CONGREGATION POUR LE CULTE DIVIN, 
éd. du Cerf, 1988 ; 
* Église, assemblée, dimanche – Assemblée plénière de la Conférence des évêques de France à Lourdes 
1976, Cal Albert COFFY, éd. Le Centurion, coll. Documents d’Eglise, 1976 ; etc. 
2 JEAN-PAUL II, L’Église vit de l’eucharistie, op. cit. 
3 Le sacrement de l’amour, op. cit., p. 90 



J.-L. Souletie (dir), La Liturgie, une piété moderne, éd. Salvator, 2016, p. 29-44. 

le juger obsolète, ne répondant pas aux attentes de nos contemporains et inadapté à leurs 
mentalités. Ce qui est en cause ici est à la fois le rapport à l'institution (l'Eglise qui 
demande que le dimanche, les fidèles satisfassent à l'obligation de la pratique 
dominicale), à la ritualité (le fait de refaire chaque fois « la même chose » de manière 
convenue), et au temps (le rythme hebdomadaire apparaissant comme trop fréquent dans 
un monde accéléré). Ce chapitre voudrait montrer combien au contraire, et 
paradoxalement, le rassemblement dominical, en ramenant les fidèles au mystère pascal 
du Christ, déploie une forme de socialité bien en prise avec son temps et particulièrement 
adapté aux mentalités contemporaines, et qu'il constitue une chance pour les hommes et 
les femmes de ce temps qui cherchent un sens à leur existence. Cela demande une réelle 
conversion de notre regard sur cette pratique, que nous soyons du côté des pratiquants 
réguliers parfois exigeants – marqués que nous sommes par la nécessité de satisfaire à 
nos obligations – ou que nous soyons pratiquants irréguliers parfois critiques d'une forme 
jugée trop rigoureuse, ou au contraire pas assez. Autrement dit, c'est notre compréhension 
du dimanche, de son assemblée liturgique et de la portée du mémorial eucharistique (ou 
non) célébré qui est ici en cause.  L'histoire mouvementée du dimanche chrétien montre 
que, selon la mentalité de chaque époque, le rite dominical a été perçu et compris de 
manière différente mais toujours comme un moment essentiel de la piété des fidèles. 
Aujourd'hui encore, il peut constituer un lieu possible d'une véritable piété, dans la 
relation entre Dieu et les hommes, par le juste équilibre qu'il déploie entre l'individu (et 
ses attentes singulières) et la communauté (et finalement une forme de socialisation), 
grâce à sa ritualité particulière. 
 
Regard rapide à travers l'histoire 
 
Grâce à un certain nombre d'études magistrales4, nous avons quelques indications sur les 
origines de l'assemblée eucharistique dominicale et son évolution au cours des siècles. 
Comme l'a montré le P. Congar5, le dimanche est une réalité religieuse originale et 
proprement chrétienne qui ne provient pas d'un glissement du sabbat juif au premier jour 
de la semaine. Il a ses fondements théologiques et sa ritualité propre qui tiennent d'abord 
à la volonté de faire mémoire de la Pâque du Christ en faisant, le jour même de sa 
résurrection, ce que lui-même avait demandé de faire la veille de sa passion. Selon  
Rordorf, les documents les plus anciens6 laissent à penser, qu'à Jérusalem, les 
communautés chrétiennes continuaient à pratiquer la loi juive et à aller au Temple (cf. 
Actes 2,46), vraisemblablement à respecter le sabbat (contrairement, bien sûr, aux 
communautés issues du paganisme), tout en se réunissant le dimanche à l'aube pour la 
prière avant les activités journalières et le soir pour l'eucharistie au cours d'un repas. 

 
4 Pour n'en citer que quelques-uns: W. RORDORF, « Origine et signification de la célébration du dimanche 
dans le christianisme primitif. État actuel de la recherche », in LMD n°148, 1981 ; G. CHEVROT, H.M. 
FERET, J. DANIELOU, Y.M. CONGAR, R. GUARDINI, A.G. MARTIMORT, etc., Le jour du Seigneur (Congrès de 
Lyon 1947), éd. Robert Laffont, 1948 ; H. DUMAINE, art. « Dimanche », dans DACL, éd. Letouzey et Ané 
(fascicule XXXVII, 1916 et fascicule XXXVIII, 1920), col. 858-994 ; A. CABANTOUS, Le dimanche : une 
histoire – Europe occidentale (1600 - 1830), éd. du Seuil, 2013. ; BECK Robert, Histoire du dimanche de 
1700 à nos jours, Paris, éd. de l’Atelier, « Patrimoine », 1997 ; etc. 
5 Le jour du Seigneur, 1948, op. cit. 
6 Il s'appuie en particulier sur la Didaché, la lettre de Pline le jeune à l'empereur Trajan, les Apologies de St 
Justin et la Tradition apostolique. Cf.  « Origine et signification de la célébration du dimanche... », op. cit. 



J.-L. Souletie (dir), La Liturgie, une piété moderne, éd. Salvator, 2016, p. 29-44. 

Ainsi, la ritualité dominicale s'instaure-t-elle progressivement comme le moment majeur 
du culte chrétien lié à la résurrection du Christ : « sa visée est christologique et 
sacramentelle »7. Pour les fidèles, elle constitue un lieu de piété essentiel pour rendre leur 
culte au Dieu de Jésus-Christ, se familiariser avec l'enseignement de Jésus et de ses 
apôtres, et faire l'apprentissage d'une vie de disciple. On pourrait dire que leur intérêt 
pour cette pratique est d'abord spirituelle, au sens propre du terme puisque, le rappelle 
Congar, c'est autant parce que le dimanche est le jour du don de l'Esprit (cf. la Pentecôte), 
et pas seulement de la résurrection du Christ, qu'il fut choisi comme jour de mémorial. 
Selon les textes anciens, le dimanche était, de ce fait, jour de veille, d'attente du salut 
annoncé et qui devait arriver prochainement : le 8e jour eschatologique figurant le repos 
éternel comme l'enseignaient nombre des Pères grecs et latin des premiers siècles. La 
première pierre du dimanche comme jour de repos est posée, avant que l'empereur 
Constantin le décrète. Ainsi, dans les premiers siècles, on peut affirmer que le dimanche 
est, pour les fidèles, à la fois jour de fête pour la résurrection du Christ, jour de prière 
pour recevoir les dons de l'Esprit afin de vivre en véritables disciples, et jour d'attente de 
la parousie imminente.  
 
La ritualité dominicale ne s'arrête d'ailleurs pas à la messe : progressivement, tout le 
dimanche est rythmé par des prières ; y ont pris place des enseignements (comme ce fut 
le cas à Troas : cf. Actes 20,7) ; la prière à genoux et le jeûne y sont proscrits puis, après 
Constantin, la plupart des travaux ; la réconciliation avec les ennemis y est préconisée, 
ainsi que les exercices de charité ; enfin c'est aussi le jour du baptême lorsque les fêtes de 
Pâque et de Pentecôte ne suffisent plus. L'ensemble de cette ritualité dominicale constitue 
la piété majeure des Églises et de tous les fidèles, même si – selon les lieux – d'autres 
coutumes se déploient les autres jours de la semaine, en particulier le mercredi et le 
vendredi. 
 
L'évolution au Moyen-âge conduira progressivement à une compréhension plus légaliste 
de la pratique dominicale, ce qui, concrètement, amènera à moins insister sur sa 
dimension spirituelle d'attente, de don de l'Esprit, voire de résurrection, du moins chez les 
fidèles. D'une part l'abstinence de travail servile en devient la caractéristique majeure, 
avec force de lois. D'autre part, les difficultés de la vie médiévale qui pourraient faire 
rechigner le peuple à pratiquer le culte, ont conduit l'autorité ecclésiastique à insister sur 
sa nécessité sous peine de péché demandant réparation. Dans ces conditions, la ritualité 
dominicale des chrétiens apparaît davantage comme le prolongement et le glissement du 
sabbat juif au premier jour de la semaine. La messe du dimanche constitue le moment  où 
s'exerce la piété de l'Eglise et à laquelle les fidèles sont tenus d'assister ( ce qui, 
vraisemblablement, n'a pas été toujours simple à réaliser !), avec l'office du soir (vêpres) 
inspiré de l'office monastique qui remplace progressivement l'office de Vigile pratiqué 
dans l'Eglise ancienne8. 
 
 La période moderne qui suit ne fait qu'accentuer encore cet aspect légaliste au sein de 
l'Eglise catholique : le repos et la messe sont qualifiés d'obligatoires dimanche et jours de 

 
7 W. RORDORF, op. cit. p. 116. 
8 Cf. A.-G. MARTIMORT dans  Le jour du Seigneur, 1948, op. cit., p. 248. 



J.-L. Souletie (dir), La Liturgie, une piété moderne, éd. Salvator, 2016, p. 29-44. 

fête. Alors que, par ailleurs, comme le signale A. Cabantous9, le dimanche est l'objet de 
batailles : les réformateurs contestent la dimension de sanctification du dimanche, ce qui 
conduira certains à banaliser ce jour ; la révolution française instaure un nouveau 
calendrier avec le décadi qui, cependant, ne parvient pas à estomper le dimanche que les 
fidèles continuent de pratiquer ; l'essor économique (cf. l'industrialisation au XIXe siècle) 
viendra contester la « sabbatisation » du dimanche (jour de repos forcé) ; etc. La messe 
dominicale est un lieu majeur de socialisation (l'église au centre du village où se réglent 
aussi les questions de vie commune), un moment qui sort de l'ordinaire (cf. la musique et 
les chants, le faste des cérémonies, l'habit propre que l'on revêt, etc.) et le moyen de 
satisfaire aux obligations d'un sentiment religieux bien ancré. De même, les vêpres 
dominicales sont célébrées, en France en particulier, dans toutes les paroisses et les 
fidèles, surtout les femmes, y sont présents. Dans un esprit de contre-réforme s'y 
développe une station au Saint-sacrement, puis un Salut, faisant de cette prière comme 
une réplique de la messe du matin, favorisant la piété des fidèles. Néanmoins, en cette fin 
de XVIIIe siècle, la pratique commence à baisser, et nombre de fidèles préfèrent les 
messes basses du matin, plus courtes et sans prône, libérant ainsi la journée pour les 
rencontres familiales. Le XIXe siècle verra même l'instauration du saint-lundi comme 
jour de repos et de détente, en certaines régions, instaurant une autre socialité que celle 
du dimanche qui reste cependant un jour de fête, le jour de la pratique religieuse qui 
satisfait aux obligations des fidèles. La piété des fidèles, si elle s'exerce dans le culte, est 
surtout constituée des prières privées et des dévotions que ce cadre permet.  
 
Au XXe siècle, avec le Mouvement liturgique et Dom Lambert Beauduin en particulier, 
est redécouvert combien l'action liturgique est, elle-même, le lieu majeur de la piété des 
fidèles, ce qui nécessite un aggiornamento du rituel de la messe pour qu'ils s'y sentent 
davantage concernés – la liturgie de la messe, dans sa forme, n'était plus adaptée pour 
constituer le véritable creuset d'une vie spirituelle10. Toute la réforme liturgique de 
Vatican II a visé à « restaurer » d'une certaine manière cette dimension essentielle du 
culte chrétien. Y est-elle parvenue ? Au regard du nombre de pratiquants actuels, certains 
pourraient en douter ! Mais ce serait faire une erreur grave : d'une part, parce que la crise 
de la pratique religieuse que nous connaissons n'est pas de même nature que celle du 
milieu du XXe siècle – elle est davantage une crise de la foi chrétienne dans son 
ensemble11 qu'un désamour pour la liturgie d'un peuple supposé profondément chrétien ; 
d'autre part, parce que la mentalité contemporaine a encore évolué et que l'effort pastoral 
déployé pour permettre à la liturgie de l'Eglise de faire son œuvre n'a pas toujours été à la 
hauteur12 de l'objectif visé. Ce qui est en cause ici, concrètement, est le rapport de nos 
contemporains à la ritualité de l'Eglise dans sa liturgie et, plus spécifiquement, 
l'assemblée eucharistique dominicale – la question se pose sans doute moins pour les 
liturgies des grands passages de la vie comme le mariage ou les funérailles. 

 
9 Le dimanche : une histoire – Europe occidentale..., op. cit., Ch. 3. 
10 Voir J.-L. SOULETIE dans l'introduction à ce livre. 
11 Cf. discours du pape Benoît XVI au Comité central des catholiques allemands à Fribourg, Osservatore 
Romano, 27 septembre 2011. 
12 Il ne s'agit pas, ici, de juger négativement tous les efforts consentis et le travail de nombre de pasteurs et 
de laïcs engagés dans cette mission, mais de remarquer combien ces efforts et ce travail ont été insuffisants, 
pas toujours ajustés à la nature profonde de la liturgie promue par Vatican II et à la diversité de mentalités 
contemporaines. 



J.-L. Souletie (dir), La Liturgie, une piété moderne, éd. Salvator, 2016, p. 29-44. 

 
Une ritualité particulière adaptée au monde contemporain ? 
 
Il est vain et peu pertinent d'opposer dimension sociale et dimension théologale de 
l'assemblée liturgique dominicale. Certes, et à juste titre, il faut dire et redire que la 
liturgie n'est pas qu'une rencontre humaine et ne se réduit pas à une convivialité comme 
dans n'importe quelle association. Mais la liturgie, en tant qu'œuvre du Christ-tête qui 
s'associe son Eglise (cf. SC n°7) édifie cette dernière en un seul corps, instaurant ainsi 
une socialité particulière entre les fidèles et dans un rapport avec l'ensemble de la société, 
dans la mesure où le culte est public et régulier. L'assemblée dominicale est 
manifestement, et dans le même temps, œuvre de Dieu lui-même pour son peuple, culte 
rendu par le peuple envers Dieu, fait social majeur et facteur de lien social dans la cité. 
Ce qui, en ces temps de crise, ne semble pas aller de soi : une crise de la foi qui rend plus 
difficile la reconnaissance de Dieu agissant aujourd'hui dans la vie du monde ; une crise 
de la pratique cultuelle jugée inefficace ; une crise du lien social dénoncée par 
beaucoup13.  
Notre hypothèse est que, au regard de chacune de ces crises14, la liturgie dominicale offre 
un espace propice pour répondre aux attentes de nos contemporains. Mais que cela 
demande une réelle conversion de notre regard sur ce qu'opère la liturgie de l'Eglise et sur 
la ritualité en générale. 
 
En effet, la foi chrétienne n'a jamais été simple et évidente : qu'il suffise de se rappeler le 
reniement de Pierre lors du jugement de Jésus ! Or la liturgie chrétienne, et plus 
particulièrement la liturgie romaine, offre la possibilité de situer la foi balbutiante de 
chacun sur « son axe fondamental »15, celui instauré par le Christ en sa Pâque et dont la 
liturgie ne cesse de faire mémoire. Et ce, par la force même de son rituel tout en 
modestie, qui se contente de répéter ce que nos pères nous ont transmis pour rendre 
possible une relation avec le Seigneur, qui ne contraint pas les cœurs en se contentant de 
quelques signes extérieurs, comme médiation, pour inviter à la conversion. La ritualité 
viendrait donc ici soutenir et orienter notre foi ! Non sans quelques risques, bien sûr. Et 
l'on connait bien ses dérives lorsqu'elle se limite, justement, aux signes extérieurs, 
lorsqu'elle leur prête une efficacité quasi magique et se fait superstition, ou lorsqu'elle est 
mise au service d'un pouvoir autoritaire qui cherche à manipuler. Mais lorsqu'elle se met 
au service de l'Évangile et de l'Eglise en prière, la ritualité vient au secours de notre 
faiblesse et ouvre au désir de Dieu, humblement, en douceur, presque subrepticement, et 
en même temps avec la force et la beauté qu'offrent les signes sensibles qu'elle déploie en 
bonne intelligence. Aujourd'hui comme hier, la liturgie de l'Eglise est un lieu majeur 
d'évangélisation pour nos contemporains dont la foi humaine, en quête de sens, peut se 
trouver réorientée selon le mystère pascal du Christ. Les célébrations de mariage ou de 
funérailles en sont des exemples criants dans les paroisses. Il nous reste sans doute à 
redécouvrir combien nos assemblées dominicales peuvent l'être tout autant et retrouver, 

 
13 F. FARRUGIA, La crise du lien social : essai de sociologie critique, éd. L'Harmattan, 1993 
14 Cf. J.-L. SOULETIE, La crise, une chance pour la foi, éd. de l'Atelier, 2002 
15 Sur cette question, lire l'article magistral de Jean-Yves Hameline, Une poétique du rituel, éd. du Cerf, 
coll. Liturgie n°9, 1997, Ch.1. 



J.-L. Souletie (dir), La Liturgie, une piété moderne, éd. Salvator, 2016, p. 29-44. 

en quelque sorte, leur dimension « catéchuménale »16.  
 
Comme déjà évoqué précédemment, il semblerait que nombre de nos contemporains ont 
des difficultés avec la ritualité de la liturgie. Sans établir ici une liste exhaustive et 
argumentée, il est aisé de repérer quelques-unes de ces difficultés : l'aspect répétitif qui 
apparaît comme routinier ; le fait qu'elle est imposée et qu'on ne la fabrique pas soi-
même ; le fait qu'elle s'appréhende d'abord dans son extériorité (cf. paragraphe précédent) 
et peut paraître superficielle, voire factice ou même mensongère ;  le fait qu'elle soit 
« incompréhensible » employant un vocabulaire et des signes jugés inadaptés à la culture 
ambiante ; le fait qu'elle ne cherche même pas à rendre raison, s'intéressant davantage au 
corps qu'à l'intellect ; etc. Vue comme cela, on peut dire que la ritualité à l'œuvre dans 
l'assemblée dominicale met à rude épreuve les bonnes volontés ! Mais, et c'est un 
véritable paradoxe, il y a là les ressorts mêmes capables de répondre aux nombreuses 
attentes des hommes et femmes de notre postmodernité (ou ultramodernité, selon Jean-
Paul Willaime17), car l'être humain a besoin de rites et ne peut vivre sans ritualité, au 
point que lorsque certains disparaissent (ou sont refusés) d'autres, aussitôt, prennent 
place. Un seul exemple : le mariage où « l'enterrement de la vie de jeune fille ou de jeune 
homme »18 est devenu, pour certains, le rite majeur en lieu et place du passage à l'église 
et à la mairie. Autrement dit, derrière ces reproches faits aux rites (répétition, institution, 
facticité, incompréhension), ce n'est pas tant la ritualité elle-même qui est mise en cause, 
que sa mise en œuvre concrète et finalement sa crédibilité. C'est pourquoi « l'art de 
célébrer » est si important, compris non pas comme application stricte des règles 
liturgiques mais comme recherche d'une harmonie entre ce qui est fait, ce qui est dit et ce 
que est vécu intérieurement, sous l'action de l'Esprit19. Il reste quand même la difficulté 
de nos contemporains à accepter ce qui est institué en dehors d'eux et qui s'impose à eux, 
et plus encore, le rejet de toute institution, sans doute échaudés qu'ils ont été par nombre 
de déconvenues. Mais dans un monde fluctuant, où tout bouge, il est nécessaire d'avoir 
quelques repères, et les nouvelles générations ne se cachent pas pour le dire. Cela 
demande aux institutions de faire preuve, là encore, de modestie, d'humilité et surtout 
d'authenticité en accordant leurs actes et leurs discours, comme nous y invite le pape 
François20. Finalement, ce n'est pas la ritualité qui est en cause mais sa crédibilité. Et, sur 
ce point, cela dépend de la manière avec laquelle est perçue et reçue la symbolique 
associée aux rites : une symbolique qui, pour être vraie, authentique, se doit d'être en 
recherche permanente de ses fondements théologiques et anthropologiques. Ou, pour dire 
les choses autrement, c'est à une véritable pastorale du mystère pascal, dans toutes ses 
dimensions21, que la pastorale liturgique actuelle est invitée. 

 
16 Cf. Ph. BARRAS, « La pastorale liturgique et sacramentelle : une dynamique à réévaluer en 
permanence », in La Maison-Dieu n°265, éd. du Cerf, mars 2011 
17 Sociologie des religions, coll. Que sais-je ?, éd. PUF, 2004 
18 Cf. M. SEGALEN, Rites et rituels contemporains, éd. Nathan Université, coll. Sciences sociales 128, 1998 
19 Lire à ce sujet, Benoît XVI, réponses aux questions du clergé d'Albano (11 sept. 2006) sur l'art de 
célébrer : http://www.zenit.org/fr/articles/benoit-xvi-repond-aux-questions-des-pretres-du-diocese-d-
albano-ii 
20 La joie de l'Évangile, Exhortation apostolique du pape FRANÇOIS, éd. Bayard / Cerf / Fleurus-Mame, 
2013 
21 Nous entendons ici, à la suite de l'Évangile de Jean, la passion, la mort, la résurrection et l'envoi de 
l'Esprit. 

http://www.zenit.org/fr/articles/benoit-xvi-repond-aux-questions-des-pretres-du-diocese-d-albano-ii
http://www.zenit.org/fr/articles/benoit-xvi-repond-aux-questions-des-pretres-du-diocese-d-albano-ii


J.-L. Souletie (dir), La Liturgie, une piété moderne, éd. Salvator, 2016, p. 29-44. 

 
Reste la question de l'aptitude du rite dominical à valoriser une socialité souvent perçue 
en difficulté dans notre monde contemporain. Le maire d'une ville importante n'affirma-t-
il pas vouloir favoriser l'Eglise et le club de football comme étant les deux facteurs 
majeurs de cohésion sociale dans sa commune ? En effet, l'Eglise avec sa vie paroissiale 
et ses assemblées dominicales constitue un lieu majeur de socialisation. Plus encore, la 
socialité déployée par l'assemblée liturgique semble particulièrement adaptée à notre 
époque et répondre à nombre d'attentes de nos contemporains. Car le rite dominical 
associe de manière subtile dimension personnelle et dimension communautaire. On peut 
même affirmer que, dans un certain sens, la dimension personnelle précède la dimension 
communautaire : les rites baptismaux qui marquent l'entrée dans l'Eglise le disent à leur 
manière, tout comme les rites de la messe (cf. le « Je ne suis pas digne de te recevoir » 
avant la communion qui marque notre association commune comme membres du Corps 
du Christ). Et, dans le même temps, toute démarche personnelle est qualifiée par le fait 
qu'elle est assumée aussi par d'autres, comme dans la profession de foi où chacun peut se 
risquer et oser dire « Je crois... » par le fait même que d'autres le disent également. Plus 
encore, c'est la relation personnelle que chacun entretien avec le Dieu de Jésus-Christ qui 
est la raison du rassemblement et qui rend possible la prière commune et favorise la 
fraternité. Cette manière de faire qu'a la liturgie de l'Eglise pour associer dimension 
personnelle et communautaire dans sa ritualité est un atout majeur pour les hommes et les 
femmes d'aujourd'hui. Eux que l'on qualifie facilement d'individualistes mais qui 
cherchent aussi, dans le même temps, une socialité non-contraignante basée 
essentiellement sur les rapports d'affection entre les personnes. D'autant que la ritualité 
liturgique fait une large place au mystère – le mystère de Dieu lui-même et de l'avenir de 
tout homme – offrant ainsi la possibilité à chacun de se situer selon qui il est, avec ses 
désirs, ses peurs et ses cris, dans une relation aux autres en le reliant à Dieu qui le rétablit 
dans sa propre autonomie humaine et le revoie déployer ses potentialités auprès des 
autres22. A condition, bien sûr, d'envisager la liturgie à la manière de Vatican II, dans sa 
dimension théologale et expérientielle de rencontre avec le Christ, dans l'Esprit, pour se 
laisser associer à lui dans la continuation de son œuvre « pour la gloire de Dieu et le salut 
du monde », et moins comme obligation à satisfaire ou comme lieu d'enseignement des 
vérités de la foi, voire comme moyen pour développer la dimension communautaire. 
C'est à la mesure de cette rencontre personnelle que chacun peut mesurer combien il 
compte comme membre de son Corps et envisager une place possible au sein de la 
communauté ecclésiale.  
 
Michel Maffesoli23 a établi que la socialité contemporaine se voulait davantage de type 
tribal. Non pas comme une résurgence archaïque mais comme le contrebalancement à 
l'individualisme et au tout économique contemporain. Dans cette socialité de type tribal 
domine la puissance des affects : « ce qui est privilégié est moins ce à quoi chacun 
volontairement adhère (perspective contractuelle et mécanique) que ce qui est 
émotionnellement commun à tous (perspective sensible et organique). »24 Le rite 

 
22 Cf. X. THEVENOT, « Liturgie et sainteté », dans La Maison-Dieu n°201, éd. du Cerf, 1995, p. 111. 
23 M. MAFFESOLI, La conquête du présent, éd. PUF, 1979 
24 M. MAFFESOLI, Le temps des Tribus. Le déclin de l'individualisme dans les sociétés de masse, éd. 
Méridiens-Klincksieck, 1988 



J.-L. Souletie (dir), La Liturgie, une piété moderne, éd. Salvator, 2016, p. 29-44. 

dominical permet-il de développer ce type de socialité ? Sans doute le voyons-nous dans 
des célébrations d'Églises évangéliques, ou catholiques marquées par la culture de la fête. 
Il me semble, cependant, que cette dimension joue aussi dans nos assemblées dominicales 
de paroisses, y compris les plus démunies et lorsque les moyens déployés ne semblent 
pas à la mesure de la fête célébrée ! Cela demande, bien sûr, un minimum de fraternité 
partagée, mais aussi que l'on reconnaisse la diversité des sensibilités avec des niveaux 
d'émotion variables. Cela demande surtout de laisser la ritualité liturgique se déployer 
avec une certaine réserve, mais aussi avec ferveur, évitant toute emprise et pression sur 
les participants, pour que les uns et les autres puissent s'y trouver en connivence. 
 
Quelles propositions aujourd'hui ? 
Si la liturgie dominicale, en particulier la messe, est un lieu privilégié de la piété de 
fidèles particulièrement adapté à notre époque, pour instaurer une relation à Dieu et une 
socialité conséquente, cela ne va pas de soi ! Quelles sont alors les actions que nous 
pourrions mener ? Quelles propositions faire dans les paroisses, les mouvements, les 
groupes divers de fidèles ? Il nous semble que trois efforts majeurs doivent pouvoir être 
engagés. 
Le premier concerne la formation des pasteurs et des agents pastoraux, mais aussi de 
l'ensemble des fidèles. Ce n'est pas nouveau et déjà le Mouvement liturgique lançait de 
vibrants appels dans ce sens. Il s'agit, non seulement de former ceux qui ont la charge de 
promouvoir et mettre en œuvre la liturgie de l'Eglise, mais surtout de former l'ensemble 
du peuple de Dieu pour l'aider à mesurer ce qui se joue dans toute liturgie, et dans 
l'assemblée dominicale en particulier. L'enjeu est un changement des mentalités pour que 
l'assemblée dominicale soit envisagée d'abord comme rencontre personnelle qui ouvre à 
la communion, et comme lieu non seulement de révélation de la foi en Jésus-Christ qui 
nous mène au Père dans l'Esprit, mais aussi d'invitation et d'initiation à une vie de foi, 
grâce à une ritualité déployée à sa juste mesure. 
 
Le second effort nécessaire consiste à tenir compte de la grande diversité de nos 
contemporains et des chemins qu'ils peuvent emprunter pour suivre le Christ. Ce qui 
demande un renoncement radical à maîtriser leur manière de vivre et d'exprimer la foi au 
Dieu de Jésus-Christ et, dans le même temps, une audace particulière pour chercher des 
propositions diverses, nouvelles parfois. le déploiement d'une véritable synodalité dans 
les paroisses et groupes de chrétiens afin de chercher ensemble les propositions 
audacieuses qui peuvent être tentées dans le respect de la diversité. Une telle audace 
pastorale réclame une véritable synodalité dans la prise de décision et une nécessaire 
relecture régulière de ce qui a été engagé. Non seulement pour évaluer ce qui a été fait, 
mais pour mesurer en quoi ils permettent à chacun d'entrer ou d'approfondir un chemin de 
compagnonnage avec le Christ ressuscité grâce à son Esprit.  
 
Le troisième effort nous le qualifierions de « déploiement d'une pastorale du mystère 
pascal »25. Cela passe par un changement radical de lunettes pour appréhender la question 
de l'assemblée eucharistique dominicale sur laquelle butte nombre de paroisses et de 
diocèses. Renonçant à reproduire à une autre échelle ce qui se faisait dans le passé, ou à 
trancher dans le vif entre regroupement eucharistique forcé et proximité non-

 
25 Ph. BARRAS, « Une pastorale du mystère pascal », Célébrer n°327, 328, 329, 330, éd. du Cerf, 2004 



J.-L. Souletie (dir), La Liturgie, une piété moderne, éd. Salvator, 2016, p. 29-44. 

eucharistique. Il s'agit plutôt de multiplier les propositions de rites dominicaux (qui 
commencent dès le samedi soir), afin de favoriser la piété des fidèles. Non pas en 
cherchant des substituts à la messe lorsqu'elle est devenue impossible par manque de 
ministre ordonné, mais en élargissant la proposition à d'autres formes rituelles, diverses, 
correspondant aux possibilités et aux attentes de nos contemporains, toutes reliées à la 
célébration eucharistique rassemblant le plus grand nombre en un lieu donné. Ces formes 
rituelles peuvent être bien sûr, pour certains, la liturgie des Heures. Pour d'autres, une 
pratique dévotionnelle parmi celles que l'Eglise encourage26. Pour d'autres encore, des 
célébrations de la Parole de type catéchuménal, c'est-à-dire particulièrement adaptées à 
des personnes en recherche, comme on en trouve durant le temps du catéchuménat27. 
 
Le renouveau de la catéchèse, en France et ailleurs, ces dernières années, doit beaucoup à 
l'émergence du catéchuménat des adultes. Ce dernier a permis de redécouvrir la nécessité 
de proposer des itinéraires adaptés permettant à chacun de cheminer avec le Christ en se 
laissant initié par lui : itinéraires dans lesquels la liturgie à une place et un rôle 
prépondérant. Le rite dominical en est la forme majeure, particulièrement adaptée au 
monde contemporain pour constituer un lieu essentiel de piété pour des hommes et des 
femmes, plus ou moins jeunes, plus ou moins isolés, plus ou moins différents, en quête 
d'eux-mêmes et en recherche d'affection. Le lieu où chacun peut s'entendre dire de la part 
du Seigneur : « Va ! Ta foi ta sauvée. » (Lc 17, 19)  

 
26 Cf. CONGREGATION POUR LE CULTE DIVIN ET LA DISCIPLINE DES SACREMENTS, Directoire sur la piété 
populaire et la liturgie, éd. Bayard / Fleurus-Mame / Cerf, 2003 
27 Cf. Rituel de l'initiation chrétienne des adultes, éd. Desclée, 1996, p. 61. Voir aussi le Livre des 
bénédictions, éd. Chalet-Tardy, 1988 


