J.-L. Souletie (dir), La Liturgie, une piété moderne, éd. Salvator, 2016, p. 29-44.

Le rite dominical

Philippe Barras

Il est indéniable que le rassemblement dominical hebdomadaire constitue l'un des
marqueurs essentiels de la vie chrétienne. Pourtant, il est tout aussi évident que celui-ci se
trouve fragilis¢é dans notre monde contemporain et la pratique dominicale n'a jamais été
aussi faible, du moins, aussi loin que nous puissions nous en souvenir. Nombre de
personnes se disent chrétiens, sont baptisés et recoivent les sacrements aux grandes
¢tapes de leur vie, mais ne pratiquent pas régulicrement. D'ailleurs, les sociologues
considérent comme « pratiquants », aujourd'hui, ceux qui viennent a la messe dominicale
au moins une fois par mois ! De plus, le nombre de prétres moins important a conduit a
une diminution drastique du nombre de messes dominicales rendant la pratique plus
difficile qu'auparavant, du moins en dehors des grandes villes. Dans le méme temps, sans
doute n'avons-nous jamais eu autant d'incitations magistérielles! rappelant I'importance et
la nécessit¢ de la pratique dominicale qui trouve son origine dans les premicres
communautés chrétiennes comme en témoignent les Actes des apdtres (20, 7) et qui n'a
jamais cessé depuis lors. Cette insistance s'appuie, non seulement sur la tradition qu'il
convient de maintenir a la suite de nos prédécesseurs, mais aussi sur sa haute valeur
théologale : faire mémoire de ce qui constitue le cceur méme de la foi chrétienne — la
mort et la résurrection du Christ — et édifier I'Eglise?>. Comme le rappelait Benoit XVI3 :
« Le dimanche est le jour ou le chrétien retrouve la forme eucharistique de son existence
selon laquelle il est appelé a vivre constamment», ce qu'opére le rassemblement
dominical. Néanmoins, a cause méme des difficultés rencontrées, il est légitime de
s'interroger sur la pertinence du rite dominical aujourd'hui. Certains iraient méme jusqu'a

1 * « Les rassemblements dominicaux — Pistes pour un discernement », Documents épiscopat n°9-10, éd.
Secrétariat général de la Conférence des évéques de France, 2011 ;

* Le sacrement de ’amour (Exhortation apostolique Sacramentum caritatis sur |’eucharistie), BENOIT
XVI, éd. Bayard / Cerf/ Mame, 2007 ;

* Reste avec nous Seigneur (Lettre apostolique Mane nobiscum Domine pour [’année de [’eucharistie),
JEAN-PAUL II, éd. Bayard / Centurion / Cerf / Fleurus-Mame, 2006 ;

* ’Eglise vit de I'eucharistie (Lettre encyclique Ecclesia de eucharistia), JEAN-PAUL 11, éd. Bayard /
Fleurus-Mame / Cerf, 2003 ;

* Le jour du Seigneur (Lettre apostolique Dies Domini sur la sanctification du dimanche), JEAN-PAUL 1,
éd. Centurion / Cerf, coll. Documents d’Eglise, 1998 ;

* Le dimanche — situations, enjeux et propositions pastorales, COMMISSION EPISCOPALE DE LITURGIE ET DE
PASTORALE SACRAMENTELLE, éd. Le Centurion, Documents d’Eglise, 1991 ;

* « Le dimanche » (Mgr Claude FEIDT), dans Servir Dieu servir I'homme, ASSEMBLEE PLENIERE DES
EVEQUES DE FRANCE, éd. Centurion — Documents d'Eglise, 1988 ;

* Directoire pour les assemblées dominicales en [’absence de prétre, CONGREGATION POUR LE CULTE DIVIN,
éd. du Cerf, 1988 ;

* Eglise, assemblée, dimanche — Assemblée pléniére de la Conférence des évéques de France a Lourdes
1976, Cal Albert COFFY, éd. Le Centurion, coll. Documents d’Eglise, 1976 ; etc.

2 JEAN-PAUL 11, L ’Eglise vit de I'eucharistie, op. cit.

3 Le sacrement de I’amour, op. cit., p. 90



J.-L. Souletie (dir), La Liturgie, une piété moderne, éd. Salvator, 2016, p. 29-44.

le juger obsoléte, ne répondant pas aux attentes de nos contemporains et inadapté a leurs
mentalités. Ce qui est en cause ici est a la fois le rapport a l'institution (I'Eglise qui
demande que le dimanche, les fidéles satisfassent a l'obligation de la pratique
dominicale), a la ritualité¢ (le fait de refaire chaque fois « la méme chose » de maniére
convenue), et au temps (le rythme hebdomadaire apparaissant comme trop fréquent dans
un monde accéléré). Ce chapitre voudrait montrer combien au contraire, et
paradoxalement, le rassemblement dominical, en ramenant les fidéles au mystere pascal
du Christ, déploie une forme de socialité bien en prise avec son temps et particulierement
adapté aux mentalités contemporaines, et qu'il constitue une chance pour les hommes et
les femmes de ce temps qui cherchent un sens a leur existence. Cela demande une réelle
conversion de notre regard sur cette pratique, que nous soyons du coté des pratiquants
réguliers parfois exigeants — marqués que nous sommes par la nécessité de satisfaire a
nos obligations — ou que nous soyons pratiquants irréguliers parfois critiques d'une forme
jugée trop rigoureuse, ou au contraire pas assez. Autrement dit, c'est notre compréhension
du dimanche, de son assemblée liturgique et de la portée du mémorial eucharistique (ou
non) célébré qui est ici en cause. L'histoire mouvementée du dimanche chrétien montre
que, selon la mentalité de chaque époque, le rite dominical a été¢ per¢u et compris de
manicre différente mais toujours comme un moment essentiel de la piété des fideles.
Aujourd'hui encore, il peut constituer un lieu possible d'une véritable piété, dans la
relation entre Dieu et les hommes, par le juste équilibre qu'il déploie entre 1'individu (et
ses attentes singuliéres) et la communauté (et finalement une forme de socialisation),
grace a sa ritualité particuliere.

Regard rapide a travers 1'histoire

Gréce a un certain nombre d'études magistrales*, nous avons quelques indications sur les
origines de l'assemblée eucharistique dominicale et son évolution au cours des siccles.
Comme 1'a montré le P. Congar’, le dimanche est une réalité religieuse originale et
proprement chrétienne qui ne provient pas d'un glissement du sabbat juif au premier jour
de la semaine. I1 a ses fondements théologiques et sa ritualité propre qui tiennent d'abord
a la volonté de faire mémoire de la Paque du Christ en faisant, le jour méme de sa
résurrection, ce que lui-méme avait demandé de faire la veille de sa passion. Selon
Rordorf, les documents les plus anciens® laissent a penser, qu'a Jérusalem, les
communautés chrétiennes continuaient a pratiquer la loi juive et a aller au Temple (cf.
Actes 2,46), vraisemblablement & respecter le sabbat (contrairement, bien sir, aux
communautés issues du paganisme), tout en se réunissant le dimanche a l'aube pour la
priere avant les activités journalieres et le soir pour l'eucharistie au cours d'un repas.

4 Pour n'en citer que quelques-uns: W. RORDOREF, « Origine et signification de la célébration du dimanche
dans le christianisme primitif. Etat actuel de la recherche », in LMD n°148, 1981 ; G. CHEVROT, H.M.
FERET, J. DANIELOU, Y.M. CONGAR, R. GUARDINI, A.G. MARTIMORT, etc., Le jour du Seigneur (Congres de
Lyon 1947), éd. Robert Laffont, 1948 ; H. DUMAINE, art. « Dimanche », dans DACL, éd. Letouzey et Ané
(fascicule XXXVII, 1916 et fascicule XXXVIII, 1920), col. 858-994 ; A. CABANTOUS, Le dimanche : une
histoire — Europe occidentale (1600 - 1830), éd. du Seuil, 2013. ; BECK Robert, Histoire du dimanche de
1700 a nos jours, Paris, éd. de I’ Atelier, « Patrimoine », 1997 ; etc.

5 Le jour du Seigneur, 1948, op. cit.

6 11 s'appuie en particulier sur la Didaché, la lettre de Pline le jeune a I'empereur Trajan, les Apologies de St
Justin et la Tradition apostolique. Cf. « Origine et signification de la célébration du dimanche... », op. cit.



J.-L. Souletie (dir), La Liturgie, une piété moderne, éd. Salvator, 2016, p. 29-44.

Ainsi, la ritualit¢ dominicale s'instaure-t-elle progressivement comme le moment majeur
du culte chrétien li¢ a la résurrection du Christ: «sa visée est christologique et
sacramentelle »”. Pour les fidéles, elle constitue un lieu de piété essentiel pour rendre leur
culte au Dieu de Jésus-Christ, se familiariser avec l'enseignement de Jésus et de ses
apotres, et faire l'apprentissage d'une vie de disciple. On pourrait dire que leur intérét
pour cette pratique est d'abord spirituelle, au sens propre du terme puisque, le rappelle
Congar, c'est autant parce que le dimanche est le jour du don de I'Esprit (cf. la Pentecdte),
et pas seulement de la résurrection du Christ, qu'il fut choisi comme jour de mémorial.
Selon les textes anciens, le dimanche était, de ce fait, jour de veille, d'attente du salut
annoncé et qui devait arriver prochainement : le 8e jour eschatologique figurant le repos
éternel comme 1'enseignaient nombre des Péres grecs et latin des premiers si¢cles. La
premiére pierre du dimanche comme jour de repos est posée, avant que l'empereur
Constantin le décréte. Ainsi, dans les premiers siécles, on peut affirmer que le dimanche
est, pour les fidéles, a la fois jour de féte pour la résurrection du Christ, jour de priere
pour recevoir les dons de I'Esprit afin de vivre en véritables disciples, et jour d'attente de
la parousie imminente.

La ritualit¢ dominicale ne s'arréte d'ailleurs pas a la messe : progressivement, tout le
dimanche est rythmé par des pricres ; y ont pris place des enseignements (comme ce fut
le cas a Troas : cf. Actes 20,7) ; la priére a genoux et le jeline y sont proscrits puis, apres
Constantin, la plupart des travaux ; la réconciliation avec les ennemis y est préconisée,
ainsi que les exercices de charité ; enfin c'est aussi le jour du baptéme lorsque les fétes de
Paque et de Pentecdte ne suffisent plus. L'ensemble de cette ritualité dominicale constitue
la piété majeure des Eglises et de tous les fidéles, méme si — selon les lieux — d'autres
coutumes se déploient les autres jours de la semaine, en particulier le mercredi et le
vendredi.

L'évolution au Moyen-age conduira progressivement a une compréhension plus légaliste
de la pratique dominicale, ce qui, concrétement, aménera a moins insister sur sa
dimension spirituelle d'attente, de don de I'Esprit, voire de résurrection, du moins chez les
fideles. D'une part l'abstinence de travail servile en devient la caractéristique majeure,
avec force de lois. D'autre part, les difficultés de la vie médiévale qui pourraient faire
rechigner le peuple a pratiquer le culte, ont conduit l'autorité ecclésiastique a insister sur
sa nécessité sous peine de péché demandant réparation. Dans ces conditions, la ritualité
dominicale des chrétiens apparait davantage comme le prolongement et le glissement du
sabbat juif au premier jour de la semaine. La messe du dimanche constitue le moment ou
s'exerce la pi¢té de I'Eglise et a laquelle les fideles sont tenus d'assister ( ce qui,
vraisemblablement, n'a pas été toujours simple a réaliser !), avec l'office du soir (vépres)
inspiré de l'office monastique qui remplace progressivement l'office de Vigile pratiqué
dans 1'Eglise ancienne®.

La période moderne qui suit ne fait qu'accentuer encore cet aspect légaliste au sein de
'Eglise catholique : le repos et la messe sont qualifiés d'obligatoires dimanche et jours de

7 W. RORDOREF, op. cit. p. 116.
8 Cf. A.-G. MARTIMORT dans Le jour du Seigneur, 1948, op. cit., p. 248.



J.-L. Souletie (dir), La Liturgie, une piété moderne, éd. Salvator, 2016, p. 29-44.

féte. Alors que, par ailleurs, comme le signale A. Cabantous’, le dimanche est 1'objet de
batailles : les réformateurs contestent la dimension de sanctification du dimanche, ce qui
conduira certains a banaliser ce jour; la révolution frangaise instaure un nouveau
calendrier avec le décadi qui, cependant, ne parvient pas a estomper le dimanche que les
fideles continuent de pratiquer ; 1'essor économique (cf. l'industrialisation au XIXe siecle)
viendra contester la « sabbatisation » du dimanche (jour de repos forcé) ; etc. La messe
dominicale est un lieu majeur de socialisation (I'église au centre du village ou se réglent
aussi les questions de vie commune), un moment qui sort de I'ordinaire (cf. la musique et
les chants, le faste des cérémonies, I'habit propre que 1'on revét, etc.) et le moyen de
satisfaire aux obligations d'un sentiment religieux bien ancré. De méme, les vépres
dominicales sont célébrées, en France en particulier, dans toutes les paroisses et les
fidéles, surtout les femmes, y sont présents. Dans un esprit de contre-réforme s'y
développe une station au Saint-sacrement, puis un Salut, faisant de cette priére comme
une réplique de la messe du matin, favorisant la piété des fidéles. Néanmoins, en cette fin
de XVIlle siecle, la pratique commence a baisser, et nombre de fideles préférent les
messes basses du matin, plus courtes et sans prone, libérant ainsi la journée pour les
rencontres familiales. Le XIXe si¢cle verra méme l'instauration du saint-lundi comme
jour de repos et de détente, en certaines régions, instaurant une autre socialité¢ que celle
du dimanche qui reste cependant un jour de féte, le jour de la pratique religieuse qui
satisfait aux obligations des fideles. La piété des fideles, si elle s'exerce dans le culte, est
surtout constituée des prieres privées et des dévotions que ce cadre permet.

Au XXe siecle, avec le Mouvement liturgique et Dom Lambert Beauduin en particulier,
est redécouvert combien 1'action liturgique est, elle-méme, le lieu majeur de la piété des
fideles, ce qui nécessite un aggiornamento du rituel de la messe pour qu'ils s'y sentent
davantage concernés — la liturgie de la messe, dans sa forme, n'était plus adaptée pour
constituer le véritable creuset d'une vie spirituelle!®. Toute la réforme liturgique de
Vatican II a visé a «restaurer » d'une certaine manicre cette dimension essentielle du
culte chrétien. Y est-elle parvenue ? Au regard du nombre de pratiquants actuels, certains
pourraient en douter ! Mais ce serait faire une erreur grave : d'une part, parce que la crise
de la pratique religieuse que nous connaissons n'est pas de méme nature que celle du
milieu du XXe siécle — elle est davantage une crise de la foi chrétienne dans son
ensemble!! qu'un désamour pour la liturgie d'un peuple supposé profondément chrétien ;
d'autre part, parce que la mentalité contemporaine a encore évolué et que 1'effort pastoral
déploy¢ pour permettre a la liturgie de 1'Eglise de faire son ceuvre n'a pas toujours été a la
hauteur!? de I'objectif visé. Ce qui est en cause ici, concrétement, est le rapport de nos
contemporains a la ritualit¢ de 1'Eglise dans sa liturgie et, plus spécifiquement,
l'assemblée eucharistique dominicale — la question se pose sans doute moins pour les
liturgies des grands passages de la vie comme le mariage ou les funérailles.

9 Le dimanche : une histoire — Europe occidentale..., op. cit., Ch. 3.

10 Voir J.-L. SOULETIE dans l'introduction a ce livre.

11 Cf. discours du pape Benoit XVI au Comité central des catholiques allemands a Fribourg, Osservatore
Romano, 27 septembre 2011.

12 11 ne s'agit pas, ici, de juger négativement tous les efforts consentis et le travail de nombre de pasteurs et
de laics engagés dans cette mission, mais de remarquer combien ces efforts et ce travail ont été¢ insuffisants,
pas toujours ajustés a la nature profonde de la liturgie promue par Vatican II et a la diversité de mentalités
contemporaines.



J.-L. Souletie (dir), La Liturgie, une piété moderne, éd. Salvator, 2016, p. 29-44.

Une ritualité particuliére adaptée au monde contemporain ?

Il est vain et peu pertinent d'opposer dimension sociale et dimension théologale de
l'assemblée liturgique dominicale. Certes, et a juste titre, il faut dire et redire que la
liturgie n'est pas qu'une rencontre humaine et ne se réduit pas a une convivialit¢ comme
dans n'importe quelle association. Mais la liturgie, en tant qu'ceuvre du Christ-téte qui
s'associe son Eglise (cf. SC n°7) édifie cette derniére en un seul corps, instaurant ainsi
une socialité particuliére entre les fideles et dans un rapport avec I'ensemble de la société,
dans la mesure ou le culte est public et régulier. L'assemblée dominicale est
manifestement, et dans le méme temps, ceuvre de Dieu lui-méme pour son peuple, culte
rendu par le peuple envers Dieu, fait social majeur et facteur de lien social dans la cité.
Ce qui, en ces temps de crise, ne semble pas aller de soi : une crise de la foi qui rend plus
difficile la reconnaissance de Dieu agissant aujourd'’hui dans la vie du monde ; une crise
de la pratique cultuelle jugée inefficace; une crise du lien social dénoncée par
beaucoup!.

Notre hypothése est que, au regard de chacune de ces crises!?, la liturgie dominicale offre
un espace propice pour répondre aux attentes de nos contemporains. Mais que cela
demande une réelle conversion de notre regard sur ce qu'opere la liturgie de I'Eglise et sur
la ritualité en générale.

En effet, la foi chrétienne n'a jamais été simple et évidente : qu'il suffise de se rappeler le
reniement de Pierre lors du jugement de Jésus! Or la liturgie chrétienne, et plus
particulierement la liturgie romaine, offre la possibilit¢ de situer la foi balbutiante de
chacun sur « son axe fondamental »'°, celui instauré par le Christ en sa Paque et dont la
liturgie ne cesse de faire mémoire. Et ce, par la force méme de son rituel tout en
modestie, qui se contente de répéter ce que nos péres nous ont transmis pour rendre
possible une relation avec le Seigneur, qui ne contraint pas les cceurs en se contentant de
quelques signes extérieurs, comme médiation, pour inviter a la conversion. La ritualité
viendrait donc ici soutenir et orienter notre foi ! Non sans quelques risques, bien sir. Et
I'on connait bien ses dérives lorsqu'elle se limite, justement, aux signes extérieurs,
lorsqu'elle leur préte une efficacité quasi magique et se fait superstition, ou lorsqu'elle est
mise au service d'un pouvoir autoritaire qui cherche a manipuler. Mais lorsqu'elle se met
au service de 'Evangile et de 1'Eglise en priére, la ritualité vient au secours de notre
faiblesse et ouvre au désir de Dieu, humblement, en douceur, presque subrepticement, et
en méme temps avec la force et la beauté qu'offrent les signes sensibles qu'elle déploie en
bonne intelligence. Aujourd'hui comme hier, la liturgie de 1'Eglise est un lieu majeur
d'évangélisation pour nos contemporains dont la foi humaine, en quéte de sens, peut se
trouver réorientée selon le mystere pascal du Christ. Les célébrations de mariage ou de
funérailles en sont des exemples criants dans les paroisses. Il nous reste sans doute a
redécouvrir combien nos assemblées dominicales peuvent I'étre tout autant et retrouver,

13 F. FARRUGIA, La crise du lien social : essai de sociologie critique, éd. L'Harmattan, 1993

14 Cf. J.-L. SOULETIE, La crise, une chance pour la foi, éd. de I'Atelier, 2002

15 Sur cette question, lire 'article magistral de Jean-Yves Hameline, Une poétique du rituel, éd. du Cerf,
coll. Liturgie n°9, 1997, Ch.1.



J.-L. Souletie (dir), La Liturgie, une piété moderne, éd. Salvator, 2016, p. 29-44.

en quelque sorte, leur dimension « catéchuménale »'°.

Comme déja évoqué précédemment, il semblerait que nombre de nos contemporains ont
des difficultés avec la ritualit¢ de la liturgie. Sans établir ici une liste exhaustive et
argumentée, il est aisé de repérer quelques-unes de ces difficultés : l'aspect répétitif qui
apparait comme routinier ; le fait qu'elle est imposée et qu'on ne la fabrique pas soi-
méme ; le fait qu'elle s'appréhende d'abord dans son extériorité (cf. paragraphe précédent)
et peut paraitre superficielle, voire factice ou méme mensongére ; le fait qu'elle soit
« incompréhensible » employant un vocabulaire et des signes jugés inadaptés a la culture
ambiante ; le fait qu'elle ne cherche méme pas a rendre raison, s'intéressant davantage au
corps qu'a l'intellect ; etc. Vue comme cela, on peut dire que la ritualité a I'ccuvre dans
'assemblée dominicale met a rude épreuve les bonnes volontés ! Mais, et c'est un
véritable paradoxe, il y a 1a les ressorts mémes capables de répondre aux nombreuses
attentes des hommes et femmes de notre postmodernité (ou ultramodernité, selon Jean-
Paul Willaime!”), car I'étre humain a besoin de rites et ne peut vivre sans ritualité, au
point que lorsque certains disparaissent (ou sont refusés) d'autres, aussitot, prennent
place. Un seul exemple : le mariage ou « l'enterrement de la vie de jeune fille ou de jeune
homme »!8 est devenu, pour certains, le rite majeur en lieu et place du passage a I'église
et a la mairie. Autrement dit, derriere ces reproches faits aux rites (répétition, institution,
facticité, incompréhension), ce n'est pas tant la ritualité elle-méme qui est mise en cause,
que sa mise en ceuvre concrete et finalement sa crédibilité. C'est pourquoi « l'art de
célébrer » est si important, compris non pas comme application stricte des régles
liturgiques mais comme recherche d'une harmonie entre ce qui est fait, ce qui est dit et ce
que est vécu intérieurement, sous l'action de I'Esprit'®. 1l reste quand méme la difficulté
de nos contemporains a accepter ce qui est institué en dehors d'eux et qui s'impose a eux,
et plus encore, le rejet de toute institution, sans doute échaudés qu'ils ont été par nombre
de déconvenues. Mais dans un monde fluctuant, ou tout bouge, il est nécessaire d'avoir
quelques reperes, et les nouvelles générations ne se cachent pas pour le dire. Cela
demande aux institutions de faire preuve, la encore, de modestie, d'humilité et surtout
d'authenticité en accordant leurs actes et leurs discours, comme nous y invite le pape
Frangois®’. Finalement, ce n'est pas la ritualité qui est en cause mais sa crédibilité. Et, sur
ce point, cela dépend de la maniére avec laquelle est pergue et recue la symbolique
associée aux rites : une symbolique qui, pour étre vraie, authentique, se doit d'étre en
recherche permanente de ses fondements théologiques et anthropologiques. Ou, pour dire
les choses autrement, c'est a une véritable pastorale du mystére pascal, dans toutes ses
dimensions?!, que la pastorale liturgique actuelle est invitée.

16 Cf. Ph. BARRAS, « La pastorale liturgique et sacramentelle : une dynamique a réévaluer en
permanence », in La Maison-Dieu n°2635, éd. du Cerf, mars 2011

17 Sociologie des religions, coll. Que sais-je ?, éd. PUF, 2004

18 Cf. M. SEGALEN, Rites et rituels contemporains, €d. Nathan Université, coll. Sciences sociales 128, 1998
19 Lire a ce sujet, Benoit X VI, réponses aux questions du clergé d'Albano (11 sept. 2006) sur l'art de
célébrer : http://www.zenit.org/fr/articles/benoit-xvi-repond-aux-questions-des-pretres-du-diocese-d-
albano-ii

20 La joie de I'Evangile, Exhortation apostolique du pape FRANCOIS, éd. Bayard / Cerf/ Fleurus-Mame,
2013

21 Nous entendons ici, 4 la suite de I'Evangile de Jean, la passion, la mort, la résurrection et l'envoi de
I'Esprit.



http://www.zenit.org/fr/articles/benoit-xvi-repond-aux-questions-des-pretres-du-diocese-d-albano-ii
http://www.zenit.org/fr/articles/benoit-xvi-repond-aux-questions-des-pretres-du-diocese-d-albano-ii

J.-L. Souletie (dir), La Liturgie, une piété moderne, éd. Salvator, 2016, p. 29-44.

Reste la question de 1'aptitude du rite dominical a valoriser une socialité souvent percue
en difficulté dans notre monde contemporain. Le maire d'une ville importante n'aftirma-t-
il pas vouloir favoriser 1'Eglise et le club de football comme étant les deux facteurs
majeurs de cohésion sociale dans sa commune ? En effet, I'Eglise avec sa vie paroissiale
et ses assemblées dominicales constitue un lieu majeur de socialisation. Plus encore, la
socialit¢ déployée par l'assemblée liturgique semble particuliérement adaptée a notre
époque et répondre & nombre d'attentes de nos contemporains. Car le rite dominical
associe de maniere subtile dimension personnelle et dimension communautaire. On peut
méme affirmer que, dans un certain sens, la dimension personnelle précéde la dimension
communautaire : les rites baptismaux qui marquent I'entrée dans I'Eglise le disent a leur
manigere, tout comme les rites de la messe (cf. le « Je ne suis pas digne de te recevoir »
avant la communion qui marque notre association commune comme membres du Corps
du Christ). Et, dans le méme temps, toute démarche personnelle est qualifiée par le fait
qu'elle est assumée aussi par d'autres, comme dans la profession de foi ou chacun peut se
risquer et oser dire « Je crois... » par le fait méme que d'autres le disent également. Plus
encore, c'est la relation personnelle que chacun entretien avec le Dieu de Jésus-Christ qui
est la raison du rassemblement et qui rend possible la pricre commune et favorise la
fraternité. Cette manicre de faire qu'a la liturgie de I'Eglise pour associer dimension
personnelle et communautaire dans sa ritualité est un atout majeur pour les hommes et les
femmes d'aujourd'’hui. Eux que l'on qualifie facilement d'individualistes mais qui
cherchent aussi, dans le méme temps, une socialit¢é non-contraignante basée
essentiellement sur les rapports d'affection entre les personnes. D'autant que la ritualité
liturgique fait une large place au mystere — le mystere de Dieu lui-méme et de l'avenir de
tout homme — offrant ainsi la possibilité a chacun de se situer selon qui il est, avec ses
désirs, ses peurs et ses cris, dans une relation aux autres en le reliant a Dieu qui le rétablit
dans sa propre autonomie humaine et le revoie déployer ses potentialités aupres des
autres??. A condition, bien sir, d'envisager la liturgie a la maniére de Vatican II, dans sa
dimension théologale et expérientielle de rencontre avec le Christ, dans I'Esprit, pour se
laisser associer a lui dans la continuation de son ceuvre « pour la gloire de Dieu et le salut
du monde », et moins comme obligation a satisfaire ou comme lieu d'enseignement des
vérités de la foi, voire comme moyen pour développer la dimension communautaire.
C'est a la mesure de cette rencontre personnelle que chacun peut mesurer combien il
compte comme membre de son Corps et envisager une place possible au sein de la
communauté ecclésiale.

Michel Maffesoli?? a établi que la socialité contemporaine se voulait davantage de type
tribal. Non pas comme une résurgence archaique mais comme le contrebalancement a
l'individualisme et au tout économique contemporain. Dans cette socialité de type tribal
domine la puissance des affects: « ce qui est privilégié est moins ce a quoi chacun
volontairement adhére (perspective contractuelle et mécanique) que ce qui est
émotionnellement commun a tous (perspective sensible et organique). »** Le rite

22 Cf. X. THEVENOT, « Liturgie et sainteté », dans La Maison-Dieu n°201, éd. du Cerf, 1995, p. 111.
23 M. MAFFESOLI, La conquéte du présent, éd. PUF, 1979

24 M. MAFFESOLI, Le temps des Tribus. Le déclin de l'individualisme dans les sociétés de masse, éd.
Meéridiens-Klincksieck, 1988



J.-L. Souletie (dir), La Liturgie, une piété moderne, éd. Salvator, 2016, p. 29-44.

dominical permet-il de développer ce type de socialité ? Sans doute le voyons-nous dans
des célébrations d'Eglises évangéliques, ou catholiques marquées par la culture de la féte.
Il me semble, cependant, que cette dimension joue aussi dans nos assemblées dominicales
de paroisses, y compris les plus démunies et lorsque les moyens déployés ne semblent
pas a la mesure de la féte célébrée ! Cela demande, bien slir, un minimum de fraternité
partagée, mais aussi que l'on reconnaisse la diversité des sensibilités avec des niveaux
d'émotion variables. Cela demande surtout de laisser la ritualité liturgique se déployer
avec une certaine réserve, mais aussi avec ferveur, évitant toute emprise et pression sur
les participants, pour que les uns et les autres puissent s'y trouver en connivence.

Quelles propositions aujourd'hui ?

Si la liturgie dominicale, en particulier la messe, est un lieu privilégié de la piété de
fideles particulierement adapté a notre époque, pour instaurer une relation a Dieu et une
socialit¢ conséquente, cela ne va pas de soi! Quelles sont alors les actions que nous
pourrions mener ? Quelles propositions faire dans les paroisses, les mouvements, les
groupes divers de fideles ? Il nous semble que trois efforts majeurs doivent pouvoir étre
engages.

Le premier concerne la formation des pasteurs et des agents pastoraux, mais aussi de
l'ensemble des fideéles. Ce n'est pas nouveau et déja le Mouvement liturgique langait de
vibrants appels dans ce sens. Il s'agit, non seulement de former ceux qui ont la charge de
promouvoir et mettre en ceuvre la liturgie de I'Eglise, mais surtout de former 1'ensemble
du peuple de Dieu pour l'aider a mesurer ce qui se joue dans toute liturgie, et dans
l'assemblée dominicale en particulier. L'enjeu est un changement des mentalités pour que
l'assemblée dominicale soit envisagée d'abord comme rencontre personnelle qui ouvre a
la communion, et comme lieu non seulement de révélation de la foi en Jésus-Christ qui
nous mene au Pére dans I'Esprit, mais aussi d'invitation et d'initiation a une vie de foi,
grace a une ritualité déployée a sa juste mesure.

Le second effort nécessaire consiste a tenir compte de la grande diversité de nos
contemporains et des chemins qu'ils peuvent emprunter pour suivre le Christ. Ce qui
demande un renoncement radical a maitriser leur manicre de vivre et d'exprimer la foi au
Dieu de Jésus-Christ et, dans le méme temps, une audace particuliere pour chercher des
propositions diverses, nouvelles parfois. le déploiement d'une véritable synodalité dans
les paroisses et groupes de chrétiens afin de chercher ensemble les propositions
audacieuses qui peuvent étre tentées dans le respect de la diversité. Une telle audace
pastorale réclame une véritable synodalité dans la prise de décision et une nécessaire
relecture réguliére de ce qui a été engagé. Non seulement pour évaluer ce qui a été fait,
mais pour mesurer en quoi ils permettent & chacun d'entrer ou d'approfondir un chemin de
compagnonnage avec le Christ ressuscité grace a son Esprit.

Le troisieme effort nous le qualifierions de « déploiement d'une pastorale du mystére
pascal »*. Cela passe par un changement radical de lunettes pour appréhender la question
de l'assemblée eucharistique dominicale sur laquelle butte nombre de paroisses et de
dioceses. Renongant a reproduire a une autre échelle ce qui se faisait dans le passé, ou a
trancher dans le vif entre regroupement eucharistique forcé et proximité non-

25 Ph. BARRAS, « Une pastorale du mystére pascal », Célébrer n°327, 328, 329, 330, éd. du Cerf, 2004



J.-L. Souletie (dir), La Liturgie, une piété moderne, éd. Salvator, 2016, p. 29-44.

eucharistique. Il s'agit plutot de multiplier les propositions de rites dominicaux (qui
commencent dés le samedi soir), afin de favoriser la piété des fideéles. Non pas en
cherchant des substituts a la messe lorsqu'elle est devenue impossible par manque de
ministre ordonné, mais en ¢élargissant la proposition a d'autres formes rituelles, diverses,
correspondant aux possibilités et aux attentes de nos contemporains, toutes reliées a la
célébration eucharistique rassemblant le plus grand nombre en un lieu donné. Ces formes
rituelles peuvent étre bien sir, pour certains, la liturgie des Heures. Pour d'autres, une
pratique dévotionnelle parmi celles que 1'Eglise encourage?S. Pour d'autres encore, des
célébrations de la Parole de type catéchuménal, c'est-a-dire particulicrement adaptées a
des personnes en recherche, comme on en trouve durant le temps du catéchuménat?’.

Le renouveau de la catéchese, en France et ailleurs, ces dernieres années, doit beaucoup a
I'émergence du catéchuménat des adultes. Ce dernier a permis de redécouvrir la nécessité
de proposer des itinéraires adaptés permettant a chacun de cheminer avec le Christ en se
laissant initié par lui: itinéraires dans lesquels la liturgie a une place et un role
prépondérant. Le rite dominical en est la forme majeure, particuliecrement adaptée au
monde contemporain pour constituer un lieu essentiel de piété pour des hommes et des
femmes, plus ou moins jeunes, plus ou moins isolés, plus ou moins différents, en quéte
d'eux-mémes et en recherche d'affection. Le lieu ou chacun peut s'entendre dire de la part
du Seigneur : « Va ! Ta foi ta sauvée. » (Lc 17, 19)

26 Cf. CONGREGATION POUR LE CULTE DIVIN ET LA DISCIPLINE DES SACREMENTS, Directoire sur la pieté
populaire et la liturgie, éd. Bayard / Fleurus-Mame / Cerf, 2003

27 Cf. Rituel de l'initiation chrétienne des adultes, éd. Desclée, 1996, p. 61. Voir aussi le Livre des
bénédictions, éd. Chalet-Tardy, 1988



