Eucharistie — assemblée — dimanche (dans Célébrer n°327, 328, 329, 330)

Philippe Barras (janvier 2004)

UNE PASTORALE DU MYSTERE PASCAL
REFLEXIONS

Dans les dioceses, les paroisses, on s’interroge aujourd’hui : comment favoriser la célébration
dominicale ? Plus particulierement 1a ou les paroisses ont été redéployées : comment favoriser la
participation a « la liturgie qui donne leur pleine portée théologale a I’annonce de la foi et au
témoignage, au service des fréres et a la charité »! ? Et si le temps était venu d’imaginer une
pastorale du mystere pascal ? La démarche récente proposée par les évéques « Aller au coeur de la
foi » pousse dans ce sens. Mais qu’est-ce que cela signifie ?

UNE PASTORALE POUR NOTRE TEMPS

Dans une société « chrétienne », il peut aller de soi que « les chrétiens se rassemblent le dimanche
pour célébrer ’eucharistie » comme 1’enseigne 1’Eglise depuis les commencements (Cf. Actes

20, 7). Nous serions facilement enclin a penser que, dans une société sécularisée, ce n’est plus une
évidence, et qu’il y a une inadéquation entre ce que souhaite I’Eglise et ce que peut accepter
I’époque contemporaine.

Une lecture attentive du Nouveau Testament nous permet de mesurer que, déja, dans les
communautés apostoliques, la pratique religieuse n’allait pas de soi : « Ne délaissons pas nos
assemblées, comme certains en ont pris I’habitude, mais encourageons-nous, d’autant plus que vous
voyez s’approcher le Jour du Seigneur. » (Hébreux 10, 25) Mais il est sans doute plus facile (au
moins, plus gratifiant) de favoriser une pratique nouvelle, comme dans les premicres communautés
chrétiennes, que de gérer une récession !

Daniéle Hervieu-Léger, dans son dernier livre?, pointe quelques aspects de 1’évolution des
mentalités qui compliquent singuliérement les rapports que I’Eglise catholique entretient avec la
société contemporaine. Sans porter de jugement sur I’ensemble de son travail, nous pouvons retenir
quatre traits, formulés autrement, a partir de notre questionnement :
1. Notre époque est marquée par une « révolution familiale »* : notre société semble privilégier
les groupes d’élection, marqués par les relations entre des personnes qui se choisissent (et se
« dé-choisissent »), et moins les groupes liés par le sang (c'est-a-dire qu’on ne choisit pas).
Or la communauté chrétienne, comme la paroisse, est fondamentalement basée sur des
relations larges et diverses avec des personnes qu’on ne choisit pas mais qu’on regoit
comme « fréres et sceurs ».
2. On a trop vite dit que le XXIe siccle est appelé a étre spirituel ou méme religieux, et que
¢’est une chance pour les Eglises. S’il y a bien une quéte, une attente de nos contemporains,
celle-ci est davantage tournée vers une « religion séculiére de I’amour »* ¢’est-a-dire en

''Voir Proposer la foi — Lettre aux catholique de France, évéques de France, éd. du Cerf 1996 (Partie I, 3, 2).
2 Catholicisme, la fin d 'un monde, éd. Bayard, 2003.

3 Op. cité p. 185.

4 Op. cité p. 210.



dehors des institutions. La quéte spirituelle peut étre sans doute mystique, mais aussi, vague,
souvent New Age, et en dehors de ce qu’annonce notre Eglise.

3. Le rapport au temps et a I’espace a considérablement changé : le temps s’est raccourci tandis
que, parallelement, I’espace s’est agrandi. Les moyens de communication dont nous
disposons permettent d’étre informé tout de suite de ce qui se passe trés loin ! Or, I’Eglise a
un rapport particulier au temps et a I’espace®. Il n’est donc pas étonnant qu’elle soit secouée
par 1’évolution actuelle. Elle se situe dans un temps qui reste lent (cf. I’année liturgique, la
durée de cheminement vers un sacrement...) et dans un espace circonscrit, relativement
limité (cf. ’Eglise diocésaine, la paroisse), méme si I’Eglise s’entend aussi comme réalité
universelle et eschatologique.

4. Ceux qui éprouvent un attachement a I’Eglise sont marqués par la culture de leur temps,
faite d’individualisme, de consommation, de recherche de I’autonomie maximale, de refus
de toute institution et de toute idéologie. D’ou les deux figures que D. H.-L. voit dans les
croyants contemporains : celle du pelerin qui va de lieu en lieu, d’église en chapelle, de
proposition en démarche ; et celle du converti qui, au prix d’une conversion radicale, change
de vie et devient un « fou de Dieu » (selon la belle expression d’ André Séve, en dehors de
tout extrémisme).

Ce nouveau contexte dans lequel évolue I’Eglise aujourd’hui nous oblige a aborder autrement la
question de la pratique dominicale. Non, comme certains aiment a le dire, que 1’aggiornamento
opéré par le dernier Concile ne nous ait entrainé dans une fausse piste ; non plus qu’il faille encore
une nouvelle mise a jour comme si I’accélération du temps nous obligeait a renouveler cette
opération de plus en plus fréquemment. Mais, les conditions nouvelles nous obligent a réinterpréter
les grands acquis de Vatican II pour envisager une pastorale de notre temps, dans une
problématique différente de ce qu’elle était il y a encore vingt ans et tenant compte des nouveaux
rapports de nos contemporains au fait religieux®. De ce point de vue, « la proposition de la foi »
voulue par les évéques de France en 1996 avait une dimension prophétique : peut-Etre
qu’aujourd’hui, le temps est venu pour une autre approche pastorale.

DEUX PRECAUTIONS

Les quatre traits, rapidement balayés ci-avant, nous aident d’abord a prendre deux précautions. La
premicre est que ce qui est en cause, dans nos difficultés, ne tient pas spécifiquement a la liturgie
elle-méme. Certes, celle-ci a besoin d’étre améliorée dans sa mise en ceuvre, mais ce qui est en
cause est bien plus profond : ¢’est I’Eglise qui éprouve des difficultés & vivre dans ce temps, a
s’inculturer. La liturgie, comme chaque fois, n’en est jamais que le révélateur. Ce qui n’étonnera
pas celui qui voit, avec le dernier Concile, dans liturgie « I’épiphanie de la vie de I’Eglise »’. La
seconde est que toute tentative de replis sur soi, hors du monde, ou de retour au passé est promise, a
terme, a 1’échec. Bien sir, la plupart d’entre nous refusent cette tentation : il nous faut vivre
aujourd’hui avec notre temps ! Selon la belle voie tracée par le dernier Concile. Cependant, sans
toujours s’en rendre compte, nous sommes souvent pi€¢gés par des réflexes nostalgiques qui nous
font, par exemple, regretter le temps ou nos églises étaient pleines® le dimanche et ou 1’on avait
I’impression de servir a quelque chose !

UNE PROBLEMATIQUE

Ce n’est pas un hasard si le chantier initié par le CNPL porte le vocable « eucharistie — assemblée —
dimanche », alors que I’assemblée des évéques, en 1976, avait parlé de « Eglise, assemblée,

5 U seul exemple : la liturgie dominicale célébre le « mémorial » de la mort et la résurrection du Christ, chaque
dimanche, en chaque église paroissiale (c’est-a-dire marquant un territoire géographique).

® Les débats autour de la laicité avec la questions de signes distinctifs, ostentatoires ou ostensibles, le montre aisément.
7 Lettre pour le 25° anniversaire de la Constitution sur la sainte liturgie de Vatican II, n° 9.

8 A noter que la nostalgie embellit souvent le passé au point qu’on s’en fait une idée qui n’a plus grand-chose a voir
avec ce qu’elle était réellement !



dimanche » (Mgr Cofty) et, en 1991, du « Dimanche ». En effet, ces trois mots désignent trois
aspects majeurs, essentiels a la vie chrétienne.
- L’eucharistie est le sacrement « source et sommet de la vie chrétienne » (Lumen gentium
n° 11) et anticipation du Royaume (Sacrosanctum concilium n° 8) ;
- L’assemblée est la figure de I’Eglise solidaire dans et avec le Christ ;
- Le dimanche est le jour mémorial de I’événement fondateur de notre foi.

Ces trois aspects étaient jusqu’a présent assumés dans un seul et méme événement : la messe
dominicale a laquelle les fideles se devaient de participer. Le risque, aujourd’hui, si on en reste a la
préoccupation de la messe dominicale, est de lacher (certes, avec regret) un des trois aspects pour
continuer (malgré tout) a tenir les deux autres :

- La diminution du nombre de prétres nous ferait « lacher » 1’eucharistie en justifiant : qu’au
moins les chrétiens se rassemblent le dimanche ! (Cf. les Adaps)

- La diminution du nombre de chrétiens nous ferait « lacher » les assemblées locales en
justifiant : qu’au moins on regroupe tout le monde dans une seule église pour 1’eucharistie
dominicale (au risque d’abandonner en chemin ceux qui ne peuvent se déplacer et de
sacrifier, a terme, toute vie communautaire locale).

- La restructuration paroissiale actuelle nous ferait « lacher » le dimanche en justifiant : il
suffit que le prétre de la nouvelle paroisse passe une journée de le semaine dans chaque
relais local et y célebre I’eucharistie.

On le voit bien, la problématique a changg : il ne s’agit plus de « boucher quelques trous » en
I’absence de prétres’ ! 1l ne s’agit plus seulement de « sauver » le dimanche comme ce fut la
perspective principale en 1990 : « Le dimanche : un jour différent a vivre autrement »'° ! Quelques-
uns ont pu remarquer une publicité récente pour un organisme de travail temporaire qui argumentait
sur I’image d’un prétre (en soutane, avec une grande croix pectorale et un livre a la main !!) avec le
commentaire « Certains travaillent plutdt le dimanche » !

UN CENTREMENT SUR LE C@EUR DE LA FOI

L’hypothese que je formulerais volontiers, s’inscrit directement dans la voie tracée par Patrick
Prétot a propos de la proposition de la foi'! : I’heure est a une pastorale du mystére pascal. Et la
question est : quelles propositions pouvons-nous faire, raisonnablement, a ceux qui se disent de
I’Eglise (d’une part) et a ceux qui sont encore sur le seuil ou méme au-dela (d’autre part) pour que
leur existence soit traversée par la Paque de Jésus Christ, qu’elle en soit nourrie et qu’elle contribue
a son actualisation ?

Pour dire les choses autrement : si le grand enjeu de notre époque est d’offrir aux hommes de ce
temps la chance de découvrir le vrai bonheur, si ce bonheur — nous le croyons — est ce que Dieu
veut pour les hommes et si celui-ci s’accomplit dans la mort et la résurrection du Christ, alors il n’y
a rien de plus urgent que d’aider nos contemporains a aller au coeur de la foi que constitue le
mystére pascal. Et si, pour cela, la liturgie est la proposition majeure de I’Eglise puisqu’elle en est le
mémorial (cf. la démarche de I’Eglise de France « Aller au ceeur de la foi » qui consiste a revisiter
la Vigile pascale), alors I’enjeu d’une pastorale liturgique est bien la : offrir aux hommes de ce
temps la possibilité de célébrer la Paque du Christ « pour la gloire de Dieu et le salut du monde »..

9 Je pense, bien siir, aux Adaps (voir mon article dans La Maison-Dieu n° 206, p. 85-99)

10 Cf. Le dimanche — Situation, enjeux et propositions pastorales, Commission épiscopale de liturgie, éd. du Centurion,
Documents d’Eglise (1991), suite a I’ Assemblée pléniére des évéques de France sur le sujet en 1990.

' Voir son article « Sacrements et liturgie a ’heure d’une pastorale de la proposition » dans Sur la proposition de la foi,
dir. H.-J. Gagey et D. Villepelet, éd. de I’ Atelier, 1999.



L’ENJEU DU RASSEMBLEMENT DOMINICAL

Le premier enjeu que nous pourrions donner au rassemblement dominical n’est donc pas —
contrairement a ce que nous serions tentés de faire — de favoriser une sociabilité particuliere, une
convivialit¢ communautaire dont nous avons cependant besoin. En effet, la diminution du nombre
de fideles, comme de prétres, pourrait nous inciter dangereusement a un repli communautariste qui
nous ferait privilégier les rencontres bien chaudes et les relations courtes entre des personnes
heureuses de se retrouver. Bien siir, il ne s’agit pas de désirer le contraire ! Mais, comme 1’a montré
Laurent Villemin'?, ’Eglise ne saurait étre elle-méme sans étre ouverte largement a tous, sans se
positionner aussi comme « service public ». Il y a donc un risque a envisager le rassemblement
dominical — qui ne peut pas, a vue humaine, « rassembler tous les hommes en un seul corps » ! —
essentiellement dans sa visée sociale, méme si cette sociabilité est religieuse.

Par ailleurs, on a utilise souvent le célebre adage du Pére de Lubac pour « justifier » I’importance
de la célébration eucharistique dominicale : « I’Eglise fait I’eucharistie, I’eucharistie fait I’Eglise. »
Mais cela comporte le risque de réduire I’enjeu de la messe du dimanche a la construction de la
communauté locale, d’autant que I’adage est souvent mal compris, comme I’a bien montré Heinrich
Block!3. D’une part I’ecclésiologie du Pére de Lubac, lorsqu’il a dit cela, n’était pas encore celle de
Vatican II. D’autre part, dans les parties de cette formule, le terme « Eglise » et le verbe « faire » ne
désigne pas la méme réalité.

ABORDER LES CHOSES AUTREMENT

Nous sommes fondés a penser que bien avant la sociabilité religieuse qu’elle permet, bien avant la
vitalit¢ de la communauté ecclésiale qu’elle suscite, I’assemblée dominicale est le lieu ou se révele
le cceur de la foi : le mystere de la Paque du Christ dans lequel nous sommes plongés pour vivre par
lui, avec lui et en lui. Une telle perspective nous conduit a envisager le rassemblement dominical,
d’abord dans sa dimension proprement mystérique, de mémorial de la PAque du Christ dans lequel
nous sommes associés a lui pour sauver tous les hommes et rendre gloire a Dieu'*. Derriére cette
conviction se manifeste la théologie des sacrements et de la liturgie telle que le dernier Concile nous
I’a fait percevoir'® : la liturgie et les sacrements sont les lieux o 1’Eglise continue 1’ceuvre du Christ
accomplie en son mystere pascal qui est de sauver tous les hommes et de rendre gloire a Dieu.

C’est pourquoi le rassemblement dominical est — en premier lieu — eucharistique. Non pas que les
autres liturgies, sacramentelles ou non, n’auraient pas de valeur. Mais parce que « c’est de la
liturgie, et en premier lieu de 1’eucharistie, que, comme d’une source, la grace découle en nous et
que sont obtenues avec la plus grande efficacité cette sanctification des hommes et cette
glorification de Dieu dans le Christ. »'¢ C’est ainsi qu’on peut comprendre 1’ordre dans lequel ont
¢été placés les trois mots « eucharistie — assemblée — dimanche » pour désigner le chantier qui nous
occupe et auquel participe ces réflexions. Peut-étre méme faudrait-il dire : « Mystére pascal —
assemblée — dimanche ».

La question alors, du point de vue pastoral, n’est plus seulement quelle pastorale du dimanche — au
sens d’un jour particulier, marquant le temps qui passe comme temps pour Dieu. Ni méme quelle
pastorale du rassemblement dominical — au sens de la vitalité d’'une communauté chrétienne a
favoriser. La question est : quelle pastorale du mystére pascal mettre en ceuvre pour que la vie de
chacun soit centrée sur le cceur de la foi que nous ne percevons jamais mieux que lorsque nous
sommes réunis le dimanche, en assemblée, pour faire mémoire de Jésus Christ. La vitalité de la
communauté locale et la sanctification du temps en seront conséquentes.

12 La Maison-Dieu n° 229, repris dans le dossier de Célébrer n°316 « Eucharistie — assemblée — dimanche », p. XIII, §1.
13 La Maison-Dieu n° 223, p.73-92.

14 Cf. Vatican 11, Constitution sur la sainte liturgie aun°® 7.

15 Ibidem, n° 5 a 10. Voir a ce propos Célébrer n° 326, p. 4-5.

16 Ibidem n° 10.



PARTICIPER AU MYSTERE PASCAL

Jean-Paul II a rappelé, de maniére admirable, dans sa lettre pour le 25¢ anniversaire de la
Constitution sur la liturgie de Vatican II, en quoi la liturgie était centrée sur le mystere pascal :
« Parce que la mort du Christ en croix et sa résurrection constituent le contenu de la vie
quotidienne de I’Eglise et le gage de sa Paque éternelle, la liturgie a pour premiére tache de
nous ramener inlassablement sur le chemin pascal ouvert par le Christ, ot 1’on consent a
mourir pour entrer dans la vie. » (n° 6)

Avant de chercher ce que nous pourrions raisonnablement proposer aujourd’hui pour « ramener sur
le chemin pascal ouvert par le Christ » ; il nous faut encore réfléchir a ce que cela peut signifier. En
effet, si ’heure est — selon notre proposition — a une pastorale du mystere pascal, comment peut-on
dire que la liturgie nous fait participer au mystére pascal ? Quelle est donc cette expérience pascale
que la liturgie nous fait vivre et qui donne sens a notre existence ? Car si I’on peut définir
théologiquement ce que signifie « faire mémoire de la Paque du Christ », il est sans doute
nécessaire de creuser encore ce que cela peut signifier du point de vue de I’expérience croyante
vécue dans la célébration.

UN PROCESSUS DE RELECTURE

L’actualisation du mystere pascal qui se joue dans la liturgie est anamnétique. C’est dire qu’elle est
du méme ordre que le processus d’élaboration des textes bibliques tel que 1’ont décrit quelques
exégétes!” : a ’instant « t », avec ce qu’il est (sa vie du moment), le peuple « relit » I’événement
fondateur antérieur qui a fait de lui le peuple de Dieu, pour mieux en vivre aujourd’hui et demain.
C’est le méme processus de relecture qui est a I’ceuvre dans la liturgie dont on sait qu’elle est le
berceau des Ecritures's :

Nous y relisons

I’événement de la Paque du Christ,

avec ce que nous sommes,

pour éclairer notre vie.

« Relire »

En quoi peut-on dire que la liturgie elle-méme!? est une relecture ? Je I’entends d’abord dans le
sens de « porter » comme le photophore est celui qui porte la lumiére (ou le thuriféraire porte
I’encens). La liturgie, en effet, nous fait « porter » le mystere pascal : I’accueillir réellement, méme
si ce n’est pas toujours consciemment, dans nos corps (qui ne sont pas sans intelligence), par nos
voix et nos gestes (exemple : le signe de croix). Je I’entends aussi dans le sens de « nommer », de
verbaliser : ce que nous faisons dans les prieres (cf. la Priére eucharistique), dans nos cantiques,
dans les oraisons, etc. Je I’entends encore dans le sens de « reconnaitre » : non seulement accueillir
ce qui s’est passé, mais en témoigner, en accepter la portée et engager un remerciement (action de
grace) pour cela.

« La Paque du Christ »
11 faut entendre ce terme dans la globalité*® du mystére qu’il énonce comme en parlaient les apotres
et les Péres de I’Eglise, tel qu’en parle la Constitution sur la liturgie de Vatican II (n° 5) : « Cette

17 Lire, par exemple, Paul Beauchamp, dans La Maison-Dieu n° 190, p. 51-73.

18 Voir La Maison-Dieu n° 189 « Bible et liturgie », (éd. du Cerf, 1992) et Jean Danicelou « Bible et liturgie » (éd. du
Cerf, coll. Lex orandi, 1951).

19 Nous avons, par ailleurs, suffisamment souligné combien il était éducatif (cf. la responsabilité catéchétique) de
pratiquer la relecture de nos liturgies célébrées pour y discerner I’expérience spirituelle effectuée.

20 Célébrer n® 326, p. 4-5 « La liturgie : célébration du mystére pascal ».



ceuvre de la rédemption des hommes et de la parfaite glorification de Dieu (...) le Christ Seigneur
I’a accomplie, principalement par le mystere pascal de sa bienheureuse passion, de sa résurrection
du séjour des morts et de sa glorieuse ascension... » Ainsi la Paque du Christ n’est pas sa seule
résurrection, comme 1’a bien montré Patrick Prétot?! : elle n’occulte ni n’efface la passion et la mort
mais I’assume pleinement. La Paque du Christ désigne le passage, le « transit » de la mort a la
résurrection ouvrant a la pleine glorification??. La Paque désigne encore 1’ascension de notre
Seigneur Jésus Christ, sa glorification, et I’envoi de son Esprit, tel qui I’a promis, jailli de son cceur
sur la croix.

« Avec ce que nous sommes »

C’est dire que la liturgie n’est pas en dehors de nos vies. Lorsque nous célébrons la Paque du Christ,
nous sommes appelés (convoqués !) a étre présents, avec tout ce que nous sommes, avec notre
histoire, avec nos acquis, nos joies et nos peines, avec ce qui fait notre vie du moment. La liturgie
s’appuie sur nos réalités humaines concretes. Certes, elle ne les exprime pas toujours, et méme pas
souvent, mais ces réalités sont extrémement présentes, de manicre sobre et discréte pour que chacun
se sente accueilli, respecté et reconnu pour ce qu’il est, quel qu’il soit.

« Pour éclairer notre vie »

On peut entendre ce terme dans le sens de « illuminer » : ce qui est vécu dans la liturgie —
particulierement 1’eucharistie — illumine notre vie a la mesure ou nous acceptons d’étre conduits par
le Seigneur. Mais éclairer veut dire aussi « donner sens » a notre vie, non seulement une direction
mais aussi une signification. Ainsi, c¢’est notre propre destinée qui est en jeu dans la liturgie : notre
propre mort traversée pour la vie éternelle et, a coté de cet ultime et décisif passage, nos « petites
morts » traversées jour apres jour et consenties comme chemin de vie. Enfin, et a cause de cela
méme, cet éclairage peut s’entendre aussi dans le sens de « transformer », de maniére spirituelle, a
la mesure de 1’expérience spirituelle de relation intime avec Dieu que la liturgie nous a fait vivre.

PROPOSITIONS D’UNE PASTORALE DU MYSTERE PASCAL

Dans la situation actuelle de ’Eglise, particuliérement mais pas seulement dans son rapport  la
société dont elle est partie prenante, nous sommes donc appelés a redécouvrir la dimension
mystérique du rassemblement dominical, d’abord comme actualisation du mystere pascal. C’est a
dire comme lieu ou, ecclésialement, nous relisons 1’événement de la Paque du Christ avec ce que
nous sommes pour éclairer notre vie. Ainsi, pouvons-nous affirmer a propos de la messe
dominicale, dans le sillon tracé par la Lettre aux catholiques de France « Proposer la foi, dans la
société actuelle »?%, que I’heure est a une pastorale du mystére pascal qui conduit a redécouvrir
toujours davantage ce qui constitue le coeur de la foi — la Paque du Christ — et ce que cela change
dans nos vies. Une telle pastorale du mystére pascal nous conduit a privilégier trois types d’action?*.

1. PARLER DE LA MESSE DU DIMANCHE

Nous avons vu précédemment combien il était pertinent, dans le contexte actuel, d’envisager
d’abord la messe du dimanche comme mémorial de la Paque du Christ, plutét que comme lieu de
convivialité et de vitalité de la communauté locale, ou comme sanctification du temps. Cela nous
convoque donc a changer notre maniere de parler de la messe du dimanche : que ce soit dans les
adresses aux fideles lors des célébrations ou dans les feuilles paroissiales largement distribuées, que

2! Lire « La vigile pascale : une clé pour la priére des psaumes », dans Célébrer n°® 321.

22 Cf. Odon Casel, « La féte de Paques dans I’Eglise des Péres », éd. du Cerf, coll. Lex orandi n°® 37, 1963 (p. 90-91).
23 Evéques de France, Ed. du Cerf, 1997. La démarche « Aller au cceur de la foi », engagée par I’Eglise de France en
2003 pour rénover la Catéchése, se situe dans la méme perspective.

24 On repérera aisément que ces dispositions ne sont pas trés éloignée des « Points de repére en pastorale
sacramentelle », proposées par les évéques de France en 1994, et de leurs quatre étapes pour situer la pastorale
sacramentelle comme lieu d’évangélisation. Tel est bien aussi 1’enjeu, aujourd’hui, du rassemblement dominical.



ce soit dans les rencontres des familles a I’occasion d’un baptéme ou de funérailles, que ce soit avec
les jeunes gens pour qui une démarche de foi est proposée dans le cadre d’une préparation a la
confirmation ou au mariage, que ce soit, enfin et surtout, avec les enfants et adultes accompagnés
dans le cadre d’une catéchése. Bien sir, il n’est jamais facile de modifier un vocabulaire qui
s’appuie sur des mentalités bien établies et sur des habitudes. Mais il nous faut parler de la pratique
dominicale (et la justifier) comme lieu de la rencontre du Christ présent qui vient éclairer et
transformer nos existences, comme lieu de célébration de sa mort et de sa résurrection, comme lieu
source qui nous fait passer de la mort a la vie avec le Christ. Sans masquer la dimension ecclésiale
d’une telle assemblée, ni le fait que cela se joue d’abord le dimanche, mais en portant 1’accent sur la
Paque du Christ.

2. PROPOSER DES LITURGIES PASCALES

Il s’agit, surtout au niveau des paroisses, notamment, de faire des propositions variées dans leur
forme, pour rejoindre le plus grand nombre, toutes centrées ou articulées sur le mystére pascal et,
par ailleurs, d’inviter largement. Envisager une pastorale du mystere pascal consiste moins a faire
entrer les fideles, les néophytes, les « recommencants » et ceux qui sont aux marges, dans une
pratique unique — la messe du dimanche — que d’ouvrir des possibles lieux de rencontre successifs
et graduels quant a la forme et a la densité de mystere déployé. De ce point de vue, une « pastorale
du mystere pascal » remplace avantageusement I’expression « parcours catéchuménal » qu’on est
tenté d’employer largement, aujourd’hui, pour dire la diversité et la gradualité des propositions.
Bien siir, parmi la diversité des propositions, la messe dominicale doit absolument garder sa place
centrale, comme cceur du dispositif, comme « source et sommet », mais celle-ci le sera davantage
encore si d’autres propositions prennent place a coté d’elle. Non pas en concurrence : ce serait
tromper les gens et trahir ce qui constitue I’Eglise. Mais en complémentarité?*. A chaque
communauté de chercher ce qui est possible, compte tenu des forces disponibles et compte tenu des
mentalités locales. Par exemple :
- Célébration(s) eucharistique(s) (mémorial de la Paque du Christ) dominicales regroupées
pour la paroisse ;
- Célébration communautaire des baptémes?® (plongée dans la PAque du Christ), quelques
dimanches dans 1’année ;
- Célébration commune de la priére du soir (la Liturgie des Heures comme priére de I’Eglise
et priere du Christ en sa Paque) particuliérement le dimanche ;
- C¢lébration de « veille », le samedi soir, établie sur le modele des Vigiles passant des
ténebres a la lumiére, s’inspirant de la Veillée pascale (lucernaire) ;
- Célébration de la parole, inspirée?’ de la liturgie des Heures ou de la messe du jour, ouverte
aux catéchumenes, a ceux qui sont en préparation sacramentelle, etc. (comme annonce de la
Paque du Christ) ;
- Priére commune, le dimanche et/ou en semaine, de I’Angelus?® (ou du Regina Coeli au
temps Pascal), en mettant en valeur son « ouverture au mystére pascal »*’ ;
- Célébration de type catéchuménal®® a I’occasion d’une féte patronale, d’une neuvaine
mariale, d’un événement local, en s’attachant a ouvrir au mystere pascal ;
- Priére du rosaire en semaine, sans omettre la mention des mysteres du Christ ;
- Invitation a la pratique familiale (et en réunion) de la priére, avec mention particuliere du
mystere pascal le dimanche ;
- Etc.

25 Voir mon article dans Célébrer n° 320, p. 5-8 « Célébrer dominicales non-eucharistiques » et Célébrer n° 328, p. 52-
57 « Quelles célébrations de la Parole, le dimanche et en semaine ? »

26 Dans ’esprit des fétes baptismales que propose le Guide Céélébrer n° 3 « Baptémes communautaires », éd. du Cerf,
2000.

27 Voir Célébrer n° 328, p.56-57.

B Voir Célébrer n® 320, p. 7.

2 Paul VI, exhortation apostolique Marialis cultus, n® 41.

30 Voir Célébrer n° 328, p.54-55.



3. FAVORISER LA RELECTURE

Pour que ces liturgies — et particuliérement la messe — soient lieu d’expérience dans laquelle « nous
relisons la Paque du Christ avec ce que nous sommes pour éclairer nos vies », il est nécessaire que
nous en fassions relecture, car il n’est d’expérience que relue. Il s’agit donc ici d’offrir des
occasions pour une « méta-relecture » des célébrations dans laquelle chacun est invité a faire le récit
de ce qu’il y a vécu pour tenter d’y reconnaitre quel fut la rencontre du Christ présent et en quoi sa
vie en est, méme modestement, transformée. C’est tout 1’enjeu, me semble-t-il, de la responsabilité
catéchétique.



