doi: 10.2143/RTL.41.4.2057474
Revue théologique de Louvain, 41, 2010, 519-538.
Anthony FENEUIL

«Le mysticisme a 1’état pur» (Bergson)
Images des ténebres chez Thérese de
Lisieux

Le mysticisme complet est action.!

Cette phrase, tirée des Deux sources de la morale et de la religion,
suffit a discréditer les propos attribués a Jeanne Bergson selon les-
quels Thérese de Lisieux aurait été la mystique préférée de son pere?.
«Qu’on pense a ce qu’accomplirent, dans le domaine de 1’action, un
saint Paul, une sainte Thérése [comment ne pas lire ici: d’Avila?],
une sainte Catherine de Sienne, un saint Francois, une Jeanne d’Arc,
et tant d’autres»>. Non seulement Thérése de I’Enfant Jésus n’a pas
conduit d’armée ni fondé de communauté, mais surtout elle s’est vue
elle-méme «trop petite pour faire de grandes choses»*, et est allée
jusqu’a affirmer: «Jésus ne demande pas de grandes actions»>. Par
1a, elle ressemble plus a ces mystiques orientaux qui, selon Bergson,
n’ont «pas cru 2 I’efficacité de I’action humaine»®, qu’a Jeanne d’Arc.

! Henri BERGSON, Les deux sources de la morale et de la religion (1932), Paris,
PUF, 2008, p. 240.

2 Voir René LAURENTIN, Thérése de Lisieux. Mythes et réalité, Paris, Beauchesne,
1972, p. 37: «‘Lafille de Bergson, Jeanne Bergson, que j’ai souvent rencontrée avant
sa mort, m’a souvent affirmé que la mystique préférée de son pere n’était pas la
grande Thérese espagnole, mais sainte Thérése de 1I’Enfant-Jésus. Quand Jeanne
Bergson était petite, son pere lui commentait la rencontre de Thérése Martin avec le
Pape, et il soulignait, devant sa fille, les qualités de caractere que révélait cette
audace’, m’écrit R. Pichard (4 septembre 1972), a qui j’écrivais pour préciser ce qu’il
m’avait dit a ce sujet, il y a plus de vingt ans».

3 Henri BERGSON, Les deux sources, p. 241. Voir p. 266: «Les grands mystiques,
qui sont les seuls dont nous nous occupions, ont généralement été des hommes ou
des femmes d’action». L’idée selon laquelle les grands mystiques sont des hommes
d’action est présente tres tot dans la pensée de Bergson. Voir en particulier «La
Guerre et la littérature de demain» (1915), dans Mélanges, Paris, PUF, 1972, p. 1154:
«les grands mystiques, ceux qui furent de grands hommes d’action».

4 Ms B, 5v° (toutes les références thérésiennes renvoient a 1’édition des (Euvres
compleétes de Thérese de Lisieux, Paris, Cerf — Desclée de Brouwer, 2004).

5 Ms B, 1ve.

® Henri BERGSON, Les deux sources, p. 240.



520 A. FENEUIL

Alors que les mystiques complets, tout occupés a agir, ne voient
méme pas les obstacles, Thérése contemple son impuissance. Au
mieux, elle fait partie de ces mystiques incomplets, dont Bergson
oppose I’attitude contemplative aux «activités surabondantes»’ des
grands mystiques.

Comment se présente exactement cette contemplation dont il est
question chez Bergson? Il s’agit d’une connaissance non intellectuelle
de Dieu. C’est «un effort pour aller chercher, par-dela I’intelligence,
une vision, un contact, la révélation d’une réalité transcendante»®. Si
le mysticisme complet, lui, est ce contact méme, alors la contemplation
se trouve sur son chemin. Pourtant, Bergson ne fait jamais de la
contemplation une connaissance positive. C’est un effort pour aller
chercher le contact, mais précisément le contact ne se donne pas dans
une connaissance, c’est-a-dire dans une saisie de la chose sur le modeéle
de la vision, comprenant une extériorité entre sujet connaissant et objet
connu. C’est pourquoi I’ame qui en reste a la contemplation est «déta-
chée de la vie humaine mais n’atteignant pas la vie divine, suspendue
entre deux activités dans le vertige du néant»°. De 13, on le comprend,
la fascination de la mystique orientale, et en particulier de la mystique
bouddhiste'®, pour le néant. Car cette mystique, aspirant au dépasse-
ment de la connaissance intellectuelle sans comprendre la nécessité
d’aller jusqu’au dépassement de la connaissance, n’accomplit finale-
ment qu’un geste négatif. Celui-ci lui restant inapercu, elle confond le
néant de connaissance dans lequel elle est plongée avec une connais-
sance positive supérieure de 1’essence du monde comme néant. Comme
le mysticisme grec, elle est un mysticisme «incomplet» qui «ne fran-
chit pas cette derniére étape pour arriver au point ou, la contemplation
venant s’abimer dans 1’action, la volonté humaine se confond avec la
volonté divine»!!. C’est 1a que, pour Bergson, git la différence cruciale
avec les grands mystiques chrétiens, et le Christ en premier lieu, mais
aussi Frangois d’Assise, Thérese d’Avila ou Jeanne d’Arc. Ceux-ci
sont des mystiques «complets» parce que, loin d’en rester a la seule

7 Ibid., p. 241.

8 Ibid., p. 232.

o Ibid., p. 238.

10 Telle du moins que Bergson la comprend, suivant une appréciation répandue a
I’époque. L’influence est en grande partie celle de la lecture Schopenhauerienne du
bouddhisme. Voir /bid., p. 237, et la note 67 de 1’édition critique.

" Ibid., p. 234.



MYSTICISME A L’ETAT PUR 521

vision de Dieu, ils vont jusqu’au contact avec 1’effort créateur qu’il est,

jusqu’a devenir eux-mémes de grands créateurs'?.

Notons une double implication de cette insuffisance de la contem-
plation:

— D’abord, pour ce qui concerne les modes de connaissance sensibles
de la réalité transcendante: «extases, visions, ravissements» 3. Ni
les visions, présentations sensibles du divin, ni les extases, senti-
ments de la présence de Dieu, encore moins les ravissements, trou-
bles nerveux, n’ont de valeur intrinséquement positive. Ils ne
témoignent jamais que d’une expérience négative, celle du boule-
versement des facultés de 1’individu: ils peuvent donc étre aussi
bien la marque de la folie que de la transformation mystique'.

— Ensuite, pour ce qui concerne la connaissance par «révélation».
Soulignons que Bergson n’a pas seulement en vue les révélations
en général, mais aussi bien /a révélation, celle «qui a une date»,
qu’il prétend pouvoir exclure du mysticisme «a 1’état pur». Cela
est cohérent du point de vue de la théorie bergsonienne du mysti-
cisme comme contact. Car la révélation, soutenue par la foi, est une
vision, au sens le plus large du terme c’est-a-dire non pas seulement
sensible. Une vision au sens d’une saisie de la chose depuis 1’exté-
rieur, dans 1’espace pourrait-on dire:

Maintenant les visions sont loin: la divinité ne saurait se manifester du
dehors a une dme désormais remplie d’elle'.

12 Pour une exposition détaillée de la philosophie bergsonienne de la mystique,
on pourra se reporter a Henri GOUHIER, Bergson et le Christ des Evangiles (1961),
Paris, Vrin, 1999,

13 Henri BERGSON, Les deux sources, p. 242.

14 Ibid., p. 243: «L’image est le plus souvent hallucination pure, comme 1’émo-
tion n’est qu’agitation vaine. Mais ’une et I’autre peuvent exprimer que le boulever-
sement est un réarrangement systématique en vue d’un équilibre supérieur». Dans ce
cas, I’image est symbolique de ce qui se passe dans 1’ame, 1’extase est 1’émotion
correspondante a 1’état d’attente de 1’ame et les ravissements sont les troubles ner-
veux qui peuvent accompagner de tels bouleversements. Signalons qu’extases et
ravissements sont distingués par Janet, I’extase étant pour lui une interruption com-
plete de 1’action conservant la conscience qui disparaitrait dans le ravissement. 11
semble que Bergson conserve le souvenir de ces distinctions en semblant faire du
ravissement un état purement nerveux, c’est-a-dire non nécessairement accompagné
de conscience, quand I’extase est d’abord un sentiment. Voir Pierre JANET, De [’an-
goisse a l’extase, 1 (1926), Paris, Société Pierre Janet et laboratoire de psychologie
pathologique de la Sorbonne, 1975, 1, 2, p. 40.

15 Henri BERGSON, Les deux sources, p. 246.



522 A. FENEUIL

Que le mysticisme complet ne soit pas essentiellement contempla-
tion, mais action, est d’'une importance décisive: c’est seulement a
cette condition qu’il peut étre intégré a la philosophie. Car celle-ci ne
saurait s’appuyer ni sur les manifestations les plus excentriques, exta-
ses ou visions, toujours suspectes, du mysticisme, ni, en tant que phi-
losophie, sur ses fondements révélés'S. Seul un mysticisme pour lequel
la contemplation — sensible autant que spirituelle — serait inessentielle
serait donc susceptible d’une appropriation par la philosophie:

11 suffirait de prendre le mysticisme a I’état pur, dégagé des visions, des
allégories, des formules théologiques par lesquelles il s’exprime, pour
en faire un auxiliaire puissant de la recherche philosophique"’.

A TI’appui de son propos, et comme pour justifier de I’intérieur du
mysticisme la possibilité de son intégration a la philosophie, Bergson
souligne que les «grands mystiques» s’accordent sur la nécessité de
dépasser les visions'®. C’est sans doute avec raison, et le psychana-
lyste Antoine Vergote fait d’ailleurs, lui aussi, de la liberté critique
a I’égard des visions un trait distinctif de 1’hallucination mystique.
Toutefois, A. Vergote remarque également que cette liberté est condi-
tionnée par la prééminence d’une autre instance:

Lorsque les images émergent dans la chambre obscure ou que les paro-
les s’énoncent, l’intelligence de la foi en demeure juge'.

La révélation, en d’autres termes, est pour lui garante de la validité
des visions. Bergson va beaucoup plus loin, jusqu’a expurger le mys-
ticisme non seulement des visions, mais méme des allégories et des
formules théologiques c’est-a-dire au fond du matériel révélé. La foi,
pour Bergson, au sens de la croyance positive aux faits énoncés par
la révélation, cette foi n’est pas essentielle au mysticisme a 1’état pur.
Alors se pose une question: un tel mysticisme, pour lequel la foi
devient finalement accessoire, est-il autre chose qu’une construction

16 Ibid., p. 265-266: «(...) il [le mysticisme] resterait nécessairement a 1’écart de
la philosophie, car celle-ci laisse de coté la révélation qui a une date, les institutions
qui I’ont transmise, la foi qui I’accepte».

17 Ibid., p. 266.

18 Ibid., p. 242. Bergson ne cite pas Jean de la Croix, dont il n’aime pas beaucoup
I’intellectualisme, mais dont pourtant la méfiance a 1’égard des visions sensibles et
spirituelles est nette. Voir en particulier Montée du Carmel, 11, 11 et 11, 22.

19" Antoine VERGOTE, Dette et désir. Deux axes chrétiens et la dérive pathologique,
Paris, Seuil, 1978, p. 242.



MYSTICISME A L’ETAT PUR 523

philosophique abstraite, et peut-il décrire une expérience mystique
effective, chrétienne qui plus est, comme Bergson le prétend? Camille
de Belloy, reprenant une intuition d’Etienne Gilson, a souligné cette
difficulté dans un article récent®. Il y pointe 1’écueil dans lequel
Bergson serait tombé écrivant Les deux sources: la dénaturation du
mysticisme plutdt que sa véritable épuration. Désireux, en effet, de
purifier le mysticisme jusqu’a le débarrasser de la théologie et méme
de la foi, Bergson aurait cessé d’étre attentif a I’expérience mystique
telle qu’elle se donnait et plaqué sur elle un modele préconstruit. Si
bien qu’il aurait pris dans sa derniere ceuvre, et selon 1I’expression de
Gilson reprise par Camille de Belloy, «la réalité a contre-fil»2!.

On ne peut toutefois s’en tenir a cette évaluation qu’en oubliant
Thérese de Lisieux??, qui constitue bien une attestation empirique de
ce que Bergson consideére comme «le mysticisme a ’état pur». Elle
prétend, en effet, vivre ’'union intime de sa volonté avec celle de
Dieu, accompagnée d’une disparition non seulement des visions sen-
sibles, des extases et des ravissements, mais méme de toute vision de
Dieu, y compris celle de la foi. Elle occupe donc une position tout &
fait ambivalente vis-a-vis du bergsonisme: si elle n’est assurément pas
du c6té de la mystique active, puisqu’elle refuse 1’action, et refuse que
I’action puisse constituer 1’essence de son union a Dieu, elle est en
méme temps 1’illustration d’une mystique épurée de toute vision,
méme spirituelle ou théologique, de Dieu. Attestation paradoxale,
donc, de la possibilité du mysticisme a 1’état pur, puisque le dépasse-
ment des visions ne mene pas du tout 1a ot Bergson dit qu’il mene, a
savoir, au-dela des discours?, dans «les plus vastes entreprises»24.

Reste que la mystique thérésienne apparait particulierement apte a
I’intégration philosophique telle que Bergson la concoit — ¢’est-a-dire
épurée de toute foi — puisque c’est de I'intérieur de son expérience
méme qu’a lieu cette épuration, et non par une intervention extérieure

20" Camille de BELLOY, «Le philosophe et la théologie», dans G. WATERLOT (éd.),
Bergson et la religion. Nouvelles perspectives sur Les deux sources de la morale et
de la rpligion, Paris, PUF, 2008, p. 303-319.

2l Etienne GILSON, Le philosophe et la théologie (1960), Paris, Vrin, 2005,
p. 149.

22 Et bien que Bergson, comme nous I’avons noté en commengant, n’ait sans
doute pas connu précisément les écrits de la carmélite.

23 Henri BERGSON, Les deux sources, p. 247: «ce n’est plus par de simples dis-
cours qu’il la propagera».

24 Ibid., p. 246.



524 A. FENEUIL

du philosophe qui risquerait de manquer la spécificité de son objet.
En ce sens, la considération de I’expérience thérésienne permettrait
de dépasser les problemes posés par ce qui apparait a Bergson comme
I’apport majeur de son dernier livre, I’introduction d’une nouvelle
méthode en philosophie, qui permette de faire de la mystique «un
auxiliaire puissant de la recherche philosophique»? et ainsi d’étendre
considérablement la portée de l'investigation philosophique. D ol
I’'importance de cette question: que reste-t-il, au-dela des visions de
Dieu, chez Thérese de I’Enfant Jésus? A quoi ressemble ce «mysti-
cisme a 1’état pur», lorsqu’il n’est pas la construction du philosophe
mais se donne dans une expérience? Se conforme-t-il au modele berg-
sonien de 1’élan de création, et en quel sens?

Il reste, et c’est ce qui va nourrir notre réflexion, des images. Des
images, pour reprendre 1’expression de Thérese, des ténebres. Des
images, autrement dit, au-dela de toute vision, puisqu’on ne voit rien
dans les ténebres. Toute la difficulté est la.

N’allons pas trop vite, et voyons d’abord si I’histoire de Thérese
est bien celle d’une épuration de 1’expérience mystique au sens ol
Bergson I’entend.

«JE N’AI JAMAIS DESIRE DE VISIONS » 20

L’itinéraire spirituel de Thérese possede de grandes ressemblances
avec celui décrit par Bergson dans les pages consacrées au dévelop-
pement de 1I’ame mystique:

Elle s’arréte, comme si elle écoutait une voix qui I’appelle. Puis elle se
laisse porter, droit en avant. Elle n’apercoit pas directement la force
qui la meut, mais elle en sent l'indéfinissable présence, ou la devine a
travers une vision symbolique. Vient alors une immensité de joie, extase
oui elle s’absorbe ou ravissement qu’elle subit®.

23 Pour un exposé de la doctrine bergsonienne sur ce point ainsi que les problémes
qu’elle pose, on se rapportera a Ghislain WATERLOT, «Le Mysticisme, un auxiliaire
puissant de la recherche philosophique? », dans G. WATERLOT (éd.), Paris, PUF, 2008,
p- 249-277. Nous nous permettons également de renvoyer a notre ouvrage a paraitre:
Bergson. Mystique et philosophie, Paris, PUF, coll «Philosophies», 2010.

% .(J, 5.8.4.

27 Henri BERGSON, Les deux sources, p. 243-244.



MYSTICISME A L’ETAT PUR 525

Thérese connait tres tot de telles expériences. Elle fait remonter sa
premiere vision, vision prophétique de la maladie de son pere, a ses
sept ans?®. A dix ans, elle est guérie d’une maladie nerveuse lors
d’une vision du sourire de la Vierge?. Surtout, elle vit une véritable
extase lors de sa premi¢re communion:

Il n’y eut pas de demandes, pas de luttes, de sacrifices, depuis long-
temps, Jésus et la pauvre petite Thérése s’étaient regardés et s’étaient
compris... Ce jour-la ce n’était plus un regard, mais une fusion, ils
n’étaient plus deux, Thérése avait disparu, comme la goutte d’eau qui
se perd au sein de I’océan’.

L’appel, donc, par le regard ici plus que par la voix, puis 1’absorp-
tion en Dieu. Continuons de lire Bergson:

Mais pour combien de temps? Une imperceptible inquiétude, qui pla-
nait sur l’extase, descend et s’attache a elle comme son ombre. (...)
Dieu est présent et la joie est sans bornes. Mais si I’ame s’absorbe en
Dieu par la pensée et par le sentiment, quelque chose d’elle reste en
dehors, ¢’est la volonté3'.

C’est, pour Thérese, «la terrible maladie des scrupules»3?, qui com-
mence juste avant sa deuxiéme communion et qui ne prend fin qu’au
Noél 1886. Or, que se passe-t-il en cette nuit de Noél 18867 Bergson:

Maintenant c’est Dieu qui agit par elle, en elle: 'union est totale, et
par conséquent définitive>.

Et Thérese:

En un instant I’ouvrage que je n’avais pu faire en 10 ans [retrouver la
force d’ame de mon enfance], Jésus le fit se contentant de ma bonne
volonté qui ne me fit jamais défaut. Comme ses apotres je pouvais lui
dire: «Seigneur, j’ai péché toute la nuit sans rien prendre.» Plus misé-
ricordieux encore pour moi qu’il ne le fut pour ses apotres, Jésus prit
lui-méme le filet, le jeta et le retira rempli de poissons... (...) Je sentis
en un mot la charité entrer dans mon ceeur, le besoin de m’oublier pour
faire plaisir et depuis lors je fus heureuse.

2 Ms A, 19v°.
2 Ms A, 30 r°.
30 Ms A, 34 r°.
Henri BERGSON, Les deux sources, p. 244.
Ms A, 39 r°: «Ce fut pendant ma retraite de seconde Communion que je me
vis assaillie par la terrible maladie des scrupules».
33 Henri BERGSON, Les deux sources, p. 245.
3 Ms A, 45 ve.



526 A. FENEUIL

Il y a bien, a ce moment, comme dans la description de Bergson, un
tournant vers la volonté. Il ne s’agit plus pour Thérése de voir Dieu ou
de le sentir a I’extérieur, mais de pratiquer la charité, et cela n’est
possible que parce que Dieu agit en elle. La preuve en est qu’une
expérience similaire a celle de sa premiere communion, mais vécue en
juillet 1889, est évacuée de 1’autobiographie. Or on sait désormais,
grice a Claude Langlois®®, que Thérese écrit son autobiographie dans
une perspective largement hagiographique. En d’autres termes, qu’elle
sélectionne les événements de sa vie selon I’idée qu’elle se fait de ce
que doit étre le développement de la vie d’une sainte. 1l est donc tout
a fait clair, sinon que Thérese a effectivement cessé d’avoir des visions
apres sa conversion de No€l 1886, du moins qu’elle considere en 1895
que la sainteté a laquelle elle veut atteindre suppose 1’abandon de ces
visions. L’heure d’apres la conversion n’est plus aux ravissements,
mais a la «Bonne volonté» qui, ici, signifie précisément I’abandon de
toute volonté propre. Dans cette mesure, et nous y reviendrons, la
volonté dont il s’agit n’est pas la méme que chez Bergson: de grandes
actions il n’est pas question, mais seulement de s’oublier a Dieu. Et
néanmoins, du point de vue du rapport aux visions, la proximité est
frappante avec le modele bergsonien. Parlant des épreuves que sont
pour elle les souffrances causées par la maladie de son pere, et qui lui
donnent 1’occasion de s’humilier, Thérése déclare:

Je ne les donnerais pas pour toutes les extases et les révélations des
Saints?’.

Notons qu’il s’agit ici des révélations au sens large. Si Thérese suit
bien le processus d’épuration bergsonien, elle ne fait pas preuve, a ce
stade, d’originalité. Elle disqualifie seulement, au profit de la confor-
mation de sa volonté a celle de Dieu, les visions sensibles et spirituel-
les. Il ne s’agit pas encore d’abandonner la connaissance donnée par
la révélation «qui a une date», ce que Bergson appelle la foi. Ce
troisieme palier est pourtant franchi par Thérese. Dans le manuscrit
C, surtout, mais déja dans le manuscrit B, rédigé en septembre 1896,
qui évoque de maniere transparente la nuit dans laquelle elle se trouve

3.CJ, 11.7.2.

36 Claude LANGLOIS, L autobiographie de Thérése de Lisieux. Edition critique du
manuscrit A (1895), Paris, Cerf, 2009, «Biographie, autobiographie et hagiographie»,
p. 155-201.

3 Ms A, 73 1°.



MYSTICISME A L’ETAT PUR 527

depuis Paques et qui ne la quittera plus. Dans des textes publics de la
période, aussi, et méme des 1895 et I’écriture du manuscrit A,
lorsqu’elle reprend 1I’image de la petite balle*® pour évoquer 1’éloigne-
ment de Dieu lors du voyage a Rome.

Et 14, en méme temps que sa proximité avec le modele bergsonien,
se fait sentir toute la distance qui en sépare Thérese.

Proximité, car I’'image de la petite balle vise précisément a expri-
mer la substitution de la volonté divine a celle de la créature et le
devenir instrument de celle-ci*’, en méme temps que 1’absence de
toute vision, sensible, spirituelle, mais aussi fondée sur la croyance en
la révélation, de Dieu par sa créature:

Au fond du ceeur je sentais une grande paix, puisque j’avais fait abso-
lument tout ce qui était en mon pouvoir de faire pour répondre a ce que
le Bon Dieu demandait de moi, mais cette paix était au fond et I’amer-
tume remplissait mon dme, car Jésus se taisait. Il semblait absent, rien
ne me révélait sa présence.

L’union des volontés est donc faite, et les épreuves de Thérese
postérieures a No€l 1886 n’ont rien a voir avec la «nuit obscure»
décrite par Bergson et qu’il faut plutot lier chez elle a sa «maladie des
scrupules». Thérése n’est pas une mystique incomplete au sens ou elle
se serait arrétée non pas, comme les orientaux, a la contemplation,
mais dans la nuit qui la suit. Elle a bien poussé au bout 1’épuration
bergsonienne, de la vision, sensible ou spirituelle, de toute connais-
sance, a la volonté:

Tout en n’ayant pas la jouissance de la foi, je tdche au moins d’en faire
les ceuvres. Je crois avoir fait plus d’actes de foi depuis un an que

durant toute ma vie*'.

Distance aussi, malgré tout, vis-a-vis du modele bergsonien, car la
volonté dont il est question n’est pas celle de poursuivre par de vastes

¥ Ms A, 64 r°,67 v°. L’image n’est pas de Thérése mais est empruntée 2 un
poeme du Pere Jean Léonard (1815-1895) que lui fait connaitre sa sceur Pauline en
1890. Elle apparait a ce moment plusieurs fois dans la correspondance, et que Thérese
se la réapproprie de maniere décisive en 1895 lors de la rédaction du Ms A. Il est
significatif qu’elle réapparaisse alors dans une lettre a Léonie (LT 176).

3 Ms A, 64 1°: «Il n’a pas permis aux créatures de faire ce qu’elles voulaient,
mais sa volonté a Lui... Depuis quelque temps je m’étais offerte a I’Enfant Jésus pour
&tre son petit jouet ».

40 Ibid.

41 Ms C, 7 ve.



528 A. FENEUIL

entreprises la création de Dieu, mais celle d’accepter la disparition de
Dieu elle-méme, disparition qui prend alors la figure de 1’endormis-
sement de I’Enfant Jésus, oubliant la balle avec laquelle il jouait:

J’ai plus désiré ne pas voir le bon Dieu et les saints et rester dans la
nuit de la foi que d’autres désirent voir et comprendre*.

Les actes de foi n’ont rien a voir avec les actions des grands mys-
tiques tels que vus par Bergson. La distance qui sépare Thérése du
modele bergsonien devient donc la plus grande au moment méme
ol elle parait s’en rapprocher le plus, au moment ou elle manifeste
un mysticisme «a 1’état pur, dégagé des visions, des allégories et
des formules théologiques». Thérese décrit, en effet, une expérience
de I’aveuglement total, au sens d’une absence de toute vision sen-
sible, de toute révélation spirituelle, mais aussi de la croyance en la
révélation garantie par 1’Eglise. Plus de visions, donc, ni de formules
théologiques:

Non seulement je croyais d’apreés ce que j’entendais dire aux personnes
plus savantes que moi, mais encore je sentais au fond de mon cceur des

aspirations vers une région plus belle (...), mais tout a coup les
brouillards qui m’environnent deviennent plus épais®.

Plus d’allégories non plus, c’est-a-dire plus de métaphores conve-
nues, strictement codées et renvoyant a un contenu théologique déter-
miné. Des images originales, propres a Thérese ou a son environne-
ment familial. La révélation n’est plus 1’intermédiaire nécessaire a
I’expression des sentiments et, lorsque la carmélite investit une image
scripturaire ou inscrite dans la liturgie, comme celle de la Sainte Face,
le sens qu’elle lui donne est indépendant de toute donnée révélée. 1l
n’est pas besoin de supposer que I’image de la Sainte Face soit vérita-
blement celle du visage de Dieu pour saisir le sens de la Consécration
a la Sainte Face**. Thérese, d’ailleurs, a mis trop de choses en doute
pour avoir cru naivement a une transmission du portrait jusqu’a elle.

Mais précisément, c’est 1a que la véritable difficulté se présente:
d’ou parle Thérese, si la vérité de ces images ne lui est garantie par
aucune révélation? Thérese pousse au bout 1’épuration bergsonienne
et continue pourtant a décrire son expérience de I'union a Dieu. Mais

42 CJ, 11.8.5.
4 Ms C, 6 v°.
4 Voir le texte en annexe, p. 537-538.



MYSTICISME A L’ETAT PUR 529

justement, pour Bergson, dans le mysticisme nu, «la contemplation
vient s’abimer dans 1’action»*, autrement dit le mystique ne voit plus
son union a Dieu. Thérese elle-méme, conforme en cela au modele
bergsonien, revendique son aveuglement. N’est-ce pas la une contra-
diction? Comment des images qui prétendent décrire la maniere dont
Thérese ne voit pas Dieu, et I’inscription de cet aveuglement dans un
dispositif d’union a Dieu, sont-elles possibles? Thérese, en prétendant
donner a voir I’absence de toute vision de Dieu, mais aussi 1’inscrip-
tion de cette absence dans une expérience d’union a Dieu, n’est-elle
pas tout simplement inconséquente?

LES IMAGES DES TENEBRES

C’est en examinant ces images elles-mémes que nous pourrons
envisager de répondre. Ces images qui, donc, sont doublement impos-
sibles. Impossibles parce qu’elles sont des images des ténébres*® au
sens ol elles prétendent décrire la nuit de Thérése, un aveuglement
en somme: elles veulent faire voir le fait méme de ne pas voir. Impos-
sibles aussi parce qu’elles sont dites par une Thérese aveugle, et
qu’elles veulent pourtant montrer sa relation a Dieu dans 1’aveugle-
ment méme.

Il ne peut évidemment étre question d’analyser toutes ces images.
Concentrons donc notre examen sur [’'une d’entre elles, celle de la
Sainte Face, développée essentiellement dans la priere pour la féte de
la transfiguration d’aofit 1896, trois mois apres le début de son épreuve
contre la foi. C’est a partir d’elle que nous tacherons de réinvestir
certains aspects des autres images de ce type, et de comprendre leur
statut. Il me semble, en effet, que cette image a la fois poétique et
picturale, puisqu’il s’agit d’une pricre écrite au verso d’une image
matérielle de la Sainte Face de Tours, donne, malgré toute sa com-
plexité, une des clefs les plus explicites de la compréhension du statut
de ’'imaginaire thérésien. Il n’est évidemment pas question de tout
dire de ce texte, mais déja d’essayer d’en dire quelque chose, ce qui
n’est pas facile puisqu’il est tout a fait énigmatique.

4 Henri BERGSON, Les deux sources, p. 234.

4 Ms C, 7 r°: «Mere bien-aimée, 1’image que j’ai voulu vous donner des ténebres
qui obscurcissent mon ame est aussi imparfaite qu’une ébauche comparée au
modele».



530 A. FENEUIL

Il est visiblement organisé en fonction de 1’image au verso de
laquelle il est écrit. Le premier paragraphe prend pour objet le visage
en totalité et annonce I’intention des sceurs signataires de la priere,
novices accompagnées par Thérése portant le nom «de la Sainte
Face»: faire voir le visage de Jésus aux pécheurs pour le consoler de
leur oubli. Puis les quatre paragraphes décrivent le dispositif par
lequel la conversion des pécheurs et la consolation de Dieu devien-
nent possibles. Ils s’attachent chacun a une partie du visage, selon une
structure en chiasme puisque les deuxieme et cinquieme paragraphes,
qui décrivent les larmes et les yeux fermés du Christ se répondent
comme se répondent les troisieme et quatrieme paragraphes, qui trai-
tent respectivement de sa bouche et de ses oreilles.

Deux paragraphes consacrés a I’image, donc, et deux autres au son.
Concernant 1’image, la situation décrite est complexe. Le visage de
Jésus n’est pas caché aux sceurs, mais son regard leur est «voilé par
ses larmes». Or, le regard de Jésus est pour Thérese ce par quoi il est
possible d’établir une relation personnelle avec lui. Ici, c’est précisé-
ment avec ce qui empéche d’établir cette relation, les larmes, qu’il est
possible d’acheter les ames pécheresses, de faire voir Dieu. Le dernier
paragraphe développe un paradoxe similaire: il n’est possible de char-
mer les «Yeux divins» qu’en se cachant, c’est-a-dire en restant invi-
sible aux yeux des créatures. Autrement dit, il ne s’agit pas de faire
voir quelque chose a Dieu, une grande action par exemple, mais de le
charmer. Double invisibilité: celle du regard de Dieu pour les créa-
tures, et celle des créatures consacrées pour les autres, et pour Dieu
lui-méme, charmé par I’invisible. Comment le charme opere-t-il exac-
tement, qui caractérise la nature du rapport entre Dieu et les créatures?
Les deux paragraphes centraux répondent, en établissant par le son le
rapport direct entre Dieu et les sceurs qui ne passe pas par la vue. Jésus,
d’abord, émet la «plainte amoureuse» qu’entendent les sceurs, qu’il est
le seul a pouvoir apaiser en donnant son amour. Or, pour qu’il donne
son amour, il faut le prier, c’est-a-dire chanter a ses oreilles «/es plus
douces mélodies»*’. Passage, donc, et c’est le point sur lequel il faut
insister ici, du regard a la priere, qui est aussi un passage de la vision
a ’audition.

47 On comparera avec le début du Manuscrit C, 1 1°: «Ma Mere bien-aimée, vous
m’avez témoigné le désir que j'acheve avec vous de Chanter les Miséricordes du
Seigneur.» (Nous soulignons)



MYSTICISME A L’ETAT PUR 531

Cela éclaire-t-il en quelque facon le statut des images dont il est
question, et de I’image de la Sainte Face aux yeux voilés elle-méme?
1l est affirmé non seulement I’impossibilité de toute vision de Dieu,
mais méme la nécessité de cette impossibilité dans 1’entreprise de
rachat des ames. N’est-ce pas la une réapparition du théme déja pré-
sent dans 1’image de la petite balle, et qui s’exprime parfaitement dans
la description de 1’oiseau privé de soleil du manuscrit B?

1l lui semble ne pas croire qu’il existe autre chose que les nuages qui
I’enveloppent. C’est alors le moment de la joie parfaite pour le pauvre
petit étre faible. Quel bonheur pour lui de rester la quand méme, de
fixer I'invisible lumiére qui se dérobe a sa foi*®.

Du coup, I’idée de convertir en montrant Dieu n’a pas de sens,
puisque c’est au contraire en acceptant de ne pas le voir qu’il est
possible de le charmer et d’obtenir de lui la conversion. De nouveau,
la question se pose, toujours plus dramatique: que fait donc Thérese
avec ses images, si elle ne peut prétendre montrer Dieu?

La réponse est donnée dans le passage de la vue au son®, ¢’est-a-
dire de la révélation au cantique, de la connaissance a la priere. Les
images des ténebres, images de 1’expérience spirituelle de Thérese,
images de son union a Dieu dans 1’absence de vision de Dieu, ne sont
possibles que comme prieres. C’est d’ailleurs tres net dans tous les
textes de Thérése, dont aucun n’est véritablement dénué de portée
liturgique. Les images sont aussi des prieres. C’est méme cela qui,
dans le manuscrit C et comme le montre bien Claude Langlois, donne
son sens a toute la description de la nuit de la foi, qui n’évite le blas-
pheéme qu’en se faisant priere non pas seulement pour les incroyants
mais 2 leur place, avec eux, a leur table™’. L’aveu de Thérése qui suit
trouve une portée bien au-dela du manuscrit C:

Ma petite histoire, qui ressemblait a un conte de fée s’est tout a coup
changée en priére’'.

4% Ms B, 5 r°.

4 Un passage similaire s’observe dans Le Triomphe de la charité (RP 7).

30 Claude Langlois insiste particulierement sur I’importance, dans 1’écriture de
Thérese, du passage a la priere. Voir Claude LANGLOIS, Lettres a ma Mére bien-aimée,
Juin 1897. Lecture du Manuscrit C de Thérese de Lisieux, Paris, Cerf, 2007, p. 261:
«Sa nouveauté radicale ici, sa modernité peut-étre, sa singularité sans aucun doute,
tient, & mon sens, dans sa capacité de dire aussi je ne crois pas en évitant le risque du
blaspheéme; et encore, dans le rapt de son esprit aboutissant a la formulation de la priere
qui lui donne la possibilité de prendre place, comme Jésus, a la table des pécheurs».

S Ms C, 6 r°.



532 A. FENEUIL

Si les images sont des prieres, alors elles n’ont pas pour finalité la
connaissance, et I’on comprend maintenant comment elles sont possi-
bles. On comprend en fait pourquoi il n’y a pas a se demander comment
sont possibles des images de I’aveuglement, d’une part, ni comment on
peut montrer ce qu’on ne voit pas. Les images des ténebres ne montrent
rien parce qu’elles sont des prieres, et les prieres ne visent pas a connai-
tre Dieu, mais a le charmer. Autrement dit, 'important n’est pas 1’objet
visé par les images, mais la maniere dont elles le visent.

Cela a une conséquence tout a fait décisive, dont Thérése est par-
faitement consciente: il n’y a aucune correspondance entre le contenu
des prieres et la réalité:

Lorsque je chante le bonheur du Ciel, I’éternelle possession de Dieu, je

n’en ressens aucune joie, car je chante simplement ce que je veux
52

croire>.

Reste a rendre ces chants charmants, ce qui est toute la vocation de
Thérese, et sans doute la signification profonde de la «petite voie»:

Jésus, a quoi te serviront mes fleurs et mes chants?... Ah! je le sais
bien, cette pluie embaumée, ces pétales fragiles et sans aucune valeur,
ces chants d’amour du plus petit des cceeurs te charmeront, oui, ces riens
te feront plaisir>.

Quand Thérese peint la perte consentie de sa foi, le rapport a Dieu
au-dela de la croyance en Dieu, que ce soit dans I’'image de la petite
balle, de la Sainte Face ou du royaume embrumé, elle ne prétend donc
pas montrer le rapport qui I'unit a Dieu, dont elle n’a aucune connais-
sance. Voila bien des images qui ne montrent rien, trés simplement
parce qu’elles ne visent pas a montrer, mais a charmer. Elles ne
montrent rien comme un réve ne montre rien. Que toute la doctrine
chrétienne soit pour elle un réve, Thérese 1’affirme d’ailleurs explici-
tement, lorsqu’elle va le plus loin a propos de sa nuit, lorsqu’elle fait
parler ses ténebres:

Tu réves la lumiére, une patrie embaumée des plus suaves parfums, tu
réves la possession éternelle du Créateur et de toutes ces merveilles, tu
crois sortir un jour des brouillards qui t’environnent, avance, avance,
réjouis-toi de la mort qui te donnera non ce que tu espéres, mais une
nuit plus profonde encore, la nuit du néant>.

52 Ms C, 7 ve.
53 Ms B, 4 v°.
54 Ms C, 6 v°.



MYSTICISME A L’ETAT PUR 533

Le réve, d’ailleurs, est déja en 1895 le lieu du rapport privilégié de
Dieu a sa créature, au-dela de la question de la croyance:

[Jésus] laissa tomber sa petite balle et s’endormit... Que fit-1l pendant
son doux sommeil et que devint la petite balle abandonnée?... Jésus
réva qu’il s’amusait encore avec son jouet, le laissant et le prenant tour
a tour, et puis qu’apreés ’avoir fait rouler bien loin Il le pressait sur son
caeur,

Et le manuscrit B de trouver son point de départ dans un réve de
Thérese, et I’oiseau thérésien fixant 1’invisible lumiere de s’endormir
en «croyant toujours fixer son astre chéri». L’idée, au fond, est celle
qui se retrouve dans le deuxieme paragraphe de la Consécration : le
faux, qui semble nous éloigner de Dieu, est en fait ce qu’il nous faut
utiliser pour la conversion des pécheurs, en tachant de le rendre char-
mant. N’est-ce pas ce qu’exprime cette image des larmes/diamants
voilant le regard de Jésus et permettant d’acheter les A&mes? Les images
de I’aveuglement, elles-mémes, ne visent donc pas d’abord a faire voir
I’aveuglement, mais sans doute plutdt a charmer avec ce paradoxe
d’une vision de I’aveuglement lui-méme: avec les images des ténebres,
c’est la nuit elle-méme qui devient charmante, ou plut6t la tentative
pour la chanter, a défaut de pouvoir effectivement la montrer.

Pour autant, il ne faudrait pas peindre Thérése en esthéte cynique.
Certes, travailler le faux pour le rendre charmant, c’est mettre I’accent
sur le travail esthétique des images plutdt que sur leur valeur de
connaissance. Cela ne vaut pourtant pas négation de leur rapport a
Dieu. Seulement, celui-ci passe dans 1’appréhension esthétique elle-
méme, en tant qu’il s’agit d’une esthétique du charme. Le terme de
charmes est tout a fait déterminé chez Thérese. Il n’est pas identique
au beau. Associé le plus souvent a 1’enfance”’, il exprime 1’amour
chrétien lui-méme, cet amour célébré dans la Consécration, en tant
précisément qu’il n’est pas fondé sur des mérites, ni sur la puissance,
mais sur la séduction propre a ce qui n’est ni puissant ni méritant, ce
qui n’est, pour le monde, rien. Amour de Dieu pour ses créatures,
amour des hommes pour un Dieu enfant, pauvre, finalement crucifié
et dont la résurrection, tout en en changeant le sens, n’enléve rien a

35 Ms A, 64 r°-v°.

5% Ms B, 5 r°. R

7 En particulier, dans le poeéme «A mes petits freres du Ciel» (PN 44), consacré
aux Saints innocents.



534 A. FENEUIL

sa petitesse. Travailler a charmer les ames, c’est donc tout uniment
prier Dieu et convertir les hommes. Convertir, parce que charmer une
ame, c’est la rendre sensible a 1’amour chrétien. Prier, parce que
convertir une ame console Dieu et le charme. La circularité entre les
deux est d’ailleurs compléte: on ne peut prier Dieu qu’en le charmant
par la conversion de pécheurs, mais la conversion de pécheurs n’est
possible qu’en priant Dieu. D’ou, peut-€tre, la structure symétrique du
texte de la Consécration. Pour reprendre la phrase de Bergson: Dieu
est amour, et il est objet d’amour. Mais 1’amour dont il est question
n’est pas I’élan d’action, c’est le charme.

On peut maintenant tenter une réponse a notre question: que reste-
t-il, chez Thérese de Lisieux, au-dela des visions? Il reste des images.
Des images qui ne sont pas la pour faire voir quelque chose qui exis-
terait tel qu’elles le montreraient, mais pour charmer. D’ou la ten-
dance de Thérese a utiliser les images les plus originales, et les plus
signifiantes pour ses contemporains, comme celle de 1’ascenseur, mais
aussi comme |’enfance elle-méme, pour parler de sa voie. Car cette
voie n’est que charme. Et I’idée d’une image de I’invisible, de ’aveu-
glement, par le vertige qu’elle induit’®, n’est pas le moyen le moins
efficace de charmer. Un apport décisif de 1’expérience mystique thé-
résienne est la: Dieu charme, au double sens de celui qui charme et
de celui que I’on charme.

Comprendre ainsi les images des ténebres utilisées par Thérese,
a partir de leur pouvoir de charmer plutét que de leur caractere de
représentation, permet aussi de mieux saisir le statut de I’écriture chez
la sainte, et notamment d’échapper a I’alternative entre une version
officielle®®, forgée par Mére Agnés et reprise par la plupart des com-
mentateurs, selon laquelle «La Servante de Dieu se mit a I’ceuvre par
obéissance»® et transcrivit ses souvenirs au fil de la plume, parce que
ses supérieures hiérarchiques lui en avaient fait la commande, et le
soupcon de complaisance narcissique, qui semble avoir tot pu faire
argument contre la sainteté de Thérese, et que la version officielle a

38 Le charme est un vertige, si le vertige est une attirance pour le vide, puisqu’il
est une attirance pour ce qui n’est rien.

3 Jacques Maitre souligne d’ailleurs que cette version inscrit Thérése dans la
tradition du Carmel, et notamment dans la suite de Thérese d’Avila. Voir Jacques
MAITRE, L’Orpheline de la Bérésina, Paris, Cerf, 1995, p. 118.

%0 PO (Proces de 1’Ordinaire, 1910-1911), 157r.



MYSTICISME A L’ETAT PUR 535

précisément servi a repousser. Claude Langlois a fait la démonstration
définitive de ce que les manuscrits, en particulier les deux premiers
(A et B)®!, étaient le fruit d’un important travail de composition et de
plusieurs remaniements, le troisieme et dernier manuscrit, sans doute
rédigé pour la plus grande part au jour le jour®?, ayant bénéficié de
I’apprentissage du métier d’écrivain alors réalisé. En peignant la
figure d’une Thérese écrivain, il a également montré comment 1’écri-
ture était pour elle, et a plusieurs reprises, le moyen de se libérer des
impasses tant psychologiques que théologiques qu’elle rencontrait.
Comment, en d’autres termes, le travail d’écriture et 1’expérience
spirituelle de Thérese étaient en réalité indissociables. En comprenant
les images thérésiennes comme autant d’inventions visant a charmer,
dans un mouvement de circulation, tant Dieu que les créatures, nous
nous inscrivons dans cette méme perspective qui refuse de dissocier
I’expérience spirituelle de /’écriture de cette expérience. Non pas pour
réduire la mystique a la littérature, mais pour émettre [’ hypotheése que
la spiritualité thérésienne ne découvre pas le contact avec Dieu dans
une vision directe et ineffable, en amont du processus d’écriture, et
qui ressemblerait a ce que Bergson appelle la contemplation, ni dans
I’écriture comme représentation de 1’action de Dieu, ni non plus dans
la substitution de 1’action a toute expression orale ou écrite. Elle la
trouve bien plutot dans I’efficacité charmeuse de 1’écriture, et en par-
ticulier dans la recherche des images les plus efficaces de ce point de
vue. En sorte que Thérese, écrivant, n’écrit, fondamentalement, ni par
obéissance ni par narcissisme, comme si I’écriture était accessoire par
rapport a son expérience spirituelle, mais vit dans cette écriture 1’'un
des lieux essentiels de son union a Dieu.

Si la contemplation est une vision directe de la nature de Dieu, la
mystique thérésienne n’est donc assurément pas contemplative. Elle
n’est pourtant pas active au sens de Bergson. L’union de la volonté
de Thérese a celle de Dieu n’a pas lieu dans ’action mais dans le
charme. Autrement dit, si le modele d’union bergsonien est un contact,
et non une vision, I’union thérésienne, tout aussi intérieure et opposée
a la vision, n’est pourtant pas non plus une unité de coincidence, une

61 Claude LANGLOIS, L autobiographie de Thérése de Lisieux. Edition critique du
manuscrit A (1895), Paris, Cerf, 2009 et Le poéme de septembre. Lecture du Manus-
crit B de Thérése de Lisieux, Paris, Cerf, 2002.

92 Claude LANGLOIS, Lettres a ma Mére bien-aimée, juin 1897. Lecture du Manus-
crit C de Thérése de Lisieux, Paris, Cerf, 2007.



536 A. FENEUIL

unité tactile. C’est une unité qu’il faudrait dire, plutdt, musicale.
Thérese ne vient pas, comme le mystique bergsonien, au secours de
Dieu dans son entreprise de création. Elle fait seulement apparaitre son
charme, en se faisant elle-méme charmante, pour le charmer. Au-dela
de la contemplation de Dieu, que I’on pourrait peut-étre appeler plus
proprement spéculation, c’est-a-dire au-dela de la connaissance de
Dieu, il y a, chez Thérese, la contemplation du charme de Dieu: il y a
le charme divin plutdt que 1’action divine. Il y a, plutdt que la réforme
sociale, I’introduction du charme dans le monde. Il y a, plutdt qu’une
grande puissance d’agir, une force du mystique a se faire écouter. C’est
pourquoi I’histoire posthume de la carmélite est si passionnante®. Or,
précisément, chez Bergson la question de la diffusion du mysticisme
est rabattue sur celle de sa capacité d’action. La considération de
I’expérience thérésienne permet de mettre I’accent sur une dimension
spécifique de cette diffusion, sur ce que le mystique n’apporte qu’a
écouter, dans une attitude qu’il faut bien dire contemplative, si I’on
accepte de dissocier la contemplation de toute visée cognitive. Au fond,
I’intégration philosophique de I’expérience mystique propre a Thérese
de I’Enfant Jésus conduirait sans doute a 1’écriture d’un livre d’esthé-
tique. Bergson s’est concentré sur Thérese d’Avila, Francois d’Assise
et Jeanne d’Arc: il a écrit, aprés avoir hésité®, une morale.

CH - 1211 Geneéve 4, Anthony FENEUIL
Rue De Candolle 5. Institut romand de systématique et d’éthique
Université de Genéve

Résumé — Thérese de I’Enfant Jésus offre un exemple de ce que Bergson
appelle le mysticisme «a I’état pur», c’est-a-dire épuré de tout ce qui entoure
I’expérience mystique sans la constituer essentiellement: visions, formules
théologiques et méme croyance en une révélation. Cet article interroge le
statut de ce qu’il reste apres cette épuration. Des images, images des ténebres
qui n’ont autre chose a montrer que I’aveuglement de la carmélite. En les
examinant pour ticher de dépasser le paradoxe, c’est toute la poétique

93 Voir en particulier notre étude «Thérese de Lisieux: nouvelle Jeanne d’Arc ou
‘sainte des poilus’?», dans La mystique face aux guerres mondiales, D. DE COURCELLES
et G. WATERLOT (dir.), Paris, PUF, 2010, p. 69-86.

% Voir Brigitte SITBON-PEILLON, «Les deux sources de la morale et de la religion
suite de L’Evolution créatrice ? Genese d’un choix philosophique: entre morale et
esthétique», dans Annales Bergsoniennes 1V, A. FAGOT-LARGEAULT et F. WORMS,
Paris, PUF, 2008, p. 325-338.



MYSTICISME A L’ETAT PUR 537

thérésienne que nous sommes amenés a penser, poétique indissociable tant de
la théologie de la «petite voie» que d’une pragmatique de 1’écriture comme
outil de conversion.

Summary — Teresa of Lisieux offers an example of what Bergson calls
“pure mysticism”, that is to say divested of everything which surrounds
mystical experience without constituting its essence: visions, theological for-
mulae or even belief in a revelation. This article deals with the status of what
is left after this purification. Images, images of darkness which show nothing
but the blindness of the Carmelite. An examination of them, in order to go
beyond the paradox, brings us to think out the whole of Teresa’s poetics,
poetics which are inseparable both from the theology of the “little way” and
from the pragmatics of writing as a tool for conversion.

ANNEXE
Consécration a la Sainte Face [Pri 12]

O Face Adorable de Jésus! puisque vous avez daigné choisir par-
ticuliecrement nos ames pour vous donner a elles, nous venons les
consacrer a vous.... Il nous semble, 6 Jésus, vous entendre nous dire:
«Ouvrez-moi mes sceurs, les épouses bien-aimées, car ma Face est
couverte de rosé€e et mes cheveux des gouttes de la nuit.» Nos dmes
comprennent votre langage d’amour, nous voulons essuyer votre doux
Visage et vous consoler de 1’oubli des méchants, a leurs yeux vous
étes encore comme caché, ils vous considérent comme un objet de

O Visage plus beau que les lys et les roses du printemps! vous
n’étes pas caché a nos yeux.... Les Larmes qui voilent votre divin
regard nous apparaissent comme des Diamants précieux que nous
voulons recueillir afin d’acheter avec leur valeur infinie /es dmes de
nos freres.

De votre Bouche Adorée nous avons entendu la plainte amoureuse
comprenant que /a soif qui vous consume est une soif d’Amour, nous
voudrions pour vous désaltérer posséder un Amour infini.... Epoux
Bien-Aimé de nos ames, si nous avions [’amour de tous les ceeurs, tout
cet amour serait a vous.... Eh bien! donnez-nous cet amour et venez
vous désaltérer en vos petites épouses....................

Des dmes, Seigneur, il nous faut des dmes..... surtout des dmes
d’apotres et de martyrs afin que par elles nous embrasions de votre



538 A. FENEUIL

Amour 1a multitude des pauvres pécheurs. O Face Adorable, nous
saurons obtenir de vous cette grace!.. oubliant notre exil sur le bord
des fleuves de Babylone nous chanterons a vos Oreilles les plus dou-
ces mélodies; puisque vous étes la vraie, 'unique Patrie de nos coeurs,
nos cantiques ne seront pas chantés sur une terre étrangere.

O Face chérie de Jésus! en attendant le jour éternel ol nous
contemplerons votre Gloire infinie, notre unique désir est de charmer
vos Yeux divins en cachant aussi notre visage afin qu’ici-bas, personne
ne puisse nous reconnaitre... votre Regard Voilé, voila notre Ciel,
6 Jésus!...

Signé:

Th. De I’Enf. Jésus et de la Ste Face — M. de la Trinité et de la
Ste Face — G. de Ste Th. Marie de la Ste Face



