
 doi: 10.2143/RTL.41.4.2057474
Revue théologique de Louvain, 41, 2010, 519-538.
Anthony FENEUIL

1 Henri BERGSON, Les deux sources de la morale et de la religion (1932), Paris, 
PUF, 2008, p. 240.

2 Voir René LAURENTIN, Thérèse de Lisieux. Mythes et réalité, Paris, Beauchesne, 
1972, p. 37: «‘La fille de Bergson, Jeanne Bergson, que j’ai souvent rencontrée avant 
sa mort, m’a souvent affirmé que la mystique préférée de son père n’était pas la 
grande Thérèse espagnole, mais sainte Thérèse de l’Enfant-Jésus. Quand Jeanne 
Bergson était petite, son père lui commentait la rencontre de Thérèse Martin avec le 
Pape, et il soulignait, devant sa fille, les qualités de caractère que révélait cette 
audace’, m’écrit R. Pichard (4 septembre 1972), à qui j’écrivais pour préciser ce qu’il 
m’avait dit à ce sujet, il y a plus de vingt ans».

3 Henri BERGSON, Les deux sources, p. 241. Voir p. 266: «Les grands mystiques, 
qui sont les seuls dont nous nous occupions, ont généralement été des hommes ou 
des femmes d’action». L’idée selon laquelle les grands mystiques sont des hommes 
d’action est présente très tôt dans la pensée de Bergson. Voir en particulier «La 
Guerre et la littérature de demain» (1915), dans Mélanges, Paris, PUF, 1972, p. 1154: 
«les grands mystiques, ceux qui furent de grands hommes d’action».

4 Ms B, 5v° (toutes les références thérésiennes renvoient à l’édition des Œuvres 
complètes de Thérèse de Lisieux, Paris, Cerf – Desclée de Brouwer, 2004).

5 Ms B, 1v°.
6 Henri BERGSON, Les deux sources, p. 240.

«Le mysticisme à l’état pur» (Bergson) 
Images des ténèbres chez Thérèse de 

Lisieux

Le mysticisme complet est action.1

Cette phrase, tirée des Deux sources de la morale et de la religion, 
suffit à discréditer les propos attribués à Jeanne Bergson selon les-
quels Thérèse de Lisieux aurait été la mystique préférée de son père2. 
«Qu’on pense à ce qu’accomplirent, dans le domaine de l’action, un 
saint Paul, une sainte Thérèse [comment ne pas lire ici: d’Avila?], 
une sainte Catherine de Sienne, un saint François, une Jeanne d’Arc, 
et tant d’autres»3. Non seulement Thérèse de l’Enfant Jésus n’a pas 
conduit d’armée ni fondé de communauté, mais surtout elle s’est vue 
elle-même «trop petite pour faire de grandes choses»4, et est allée 
jusqu’à affirmer: «Jésus ne demande pas de grandes actions»5. Par 
là, elle ressemble plus à ces mystiques orientaux qui, selon Bergson, 
n’ont «pas cru à l’efficacité de l’action humaine»6, qu’à Jeanne d’Arc. 

93856_RTL_2010/4_03_Feneuil.indd   51993856_RTL_2010/4_03_Feneuil.indd   519 21/12/10   10:4821/12/10   10:48



520 A. FENEUIL

7 Ibid., p. 241.
8 Ibid., p. 232.
9 Ibid., p. 238.
10 Telle du moins que Bergson la comprend, suivant une appréciation répandue à 

l’époque. L’influence est en grande partie celle de la lecture Schopenhauerienne du 
bouddhisme. Voir Ibid., p. 237, et la note 67 de l’édition critique.

11 Ibid., p. 234.

Alors que les mystiques complets, tout occupés à agir, ne voient 
même pas les obstacles, Thérèse contemple son impuissance. Au 
mieux, elle fait partie de ces mystiques incomplets, dont Bergson 
oppose l’attitude contemplative aux «activités surabondantes»7 des 
grands mystiques.

Comment se présente exactement cette contemplation dont il est 
question chez Bergson? Il s’agit d’une connaissance non intellectuelle 
de Dieu. C’est «un effort pour aller chercher, par-delà l’intelligence, 
une vision, un contact, la révélation d’une réalité transcendante»8. Si 
le mysticisme complet, lui, est ce contact même, alors la contemplation 
se trouve sur son chemin. Pourtant, Bergson ne fait jamais de la 
contemplation une connaissance positive. C’est un effort pour aller 
chercher le contact, mais précisément le contact ne se donne pas dans 
une connaissance, c’est-à-dire dans une saisie de la chose sur le modèle 
de la vision, comprenant une extériorité entre sujet connaissant et objet 
connu. C’est pourquoi l’âme qui en reste à la contemplation est «déta-
chée de la vie humaine mais n’atteignant pas la vie divine, suspendue 
entre deux activités dans le vertige du néant»9. De là, on le comprend, 
la fascination de la mystique orientale, et en particulier de la mystique 
bouddhiste10, pour le néant. Car cette mystique, aspirant au dépasse-
ment de la connaissance intellectuelle sans comprendre la nécessité 
d’aller jusqu’au dépassement de la connaissance, n’accomplit finale-
ment qu’un geste négatif. Celui-ci lui restant inaperçu, elle confond le 
néant de connaissance dans lequel elle est plongée avec une connais-
sance positive supérieure de l’essence du monde comme néant. Comme 
le mysticisme grec, elle est un mysticisme «incomplet» qui «ne fran-
chit pas cette dernière étape pour arriver au point où, la contemplation 
venant s’abîmer dans l’action, la volonté humaine se confond avec la 
volonté divine»11. C’est là que, pour Bergson, gît la différence cruciale 
avec les grands mystiques chrétiens, et le Christ en premier lieu, mais 
aussi François d’Assise, Thérèse d’Avila ou Jeanne d’Arc. Ceux-ci 
sont des mystiques «complets» parce que, loin d’en rester à la seule 

93856_RTL_2010/4_03_Feneuil.indd   52093856_RTL_2010/4_03_Feneuil.indd   520 21/12/10   10:4821/12/10   10:48



 MYSTICISME À L’ÉTAT PUR 521

12 Pour une exposition détaillée de la philosophie bergsonienne de la mystique, 
on pourra se reporter à Henri GOUHIER, Bergson et le Christ des Évangiles (1961), 
Paris, Vrin, 1999.

13 Henri BERGSON, Les deux sources, p. 242.
14 Ibid., p. 243: «L’image est le plus souvent hallucination pure, comme l’émo-

tion n’est qu’agitation vaine. Mais l’une et l’autre peuvent exprimer que le boulever-
sement est un réarrangement systématique en vue d’un équilibre supérieur». Dans ce 
cas, l’image est symbolique de ce qui se passe dans l’âme, l’extase est l’émotion 
correspondante à l’état d’attente de l’âme et les ravissements sont les troubles ner-
veux qui peuvent accompagner de tels bouleversements. Signalons qu’extases et 
ravissements sont distingués par Janet, l’extase étant pour lui une interruption com-
plète de l’action conservant la conscience qui disparaîtrait dans le ravissement. Il 
semble que Bergson conserve le souvenir de ces distinctions en semblant faire du 
ravissement un état purement nerveux, c’est-à-dire non nécessairement accompagné 
de conscience, quand l’extase est d’abord un sentiment. Voir Pierre JANET, De l’an-
goisse à l’extase, I (1926), Paris, Société Pierre Janet et laboratoire de psychologie 
pathologique de la Sorbonne, 1975, I, 2, p. 40.

15 Henri BERGSON, Les deux sources, p. 246.

vision de Dieu, ils vont jusqu’au contact avec l’effort créateur qu’il est, 
jusqu’à devenir eux-mêmes de grands créateurs12. 

Notons une double implication de cette insuffisance de la contem-
plation: 
– D’abord, pour ce qui concerne les modes de connaissance sensibles 

de la réalité transcendante: «extases, visions, ravissements»13. Ni 
les visions, présentations sensibles du divin, ni les extases, senti-
ments de la présence de Dieu, encore moins les ravissements, trou-
bles nerveux, n’ont de valeur intrinsèquement positive. Ils ne 
témoignent jamais que d’une expérience négative, celle du boule-
versement des facultés de l’individu: ils peuvent donc être aussi 
bien la marque de la folie que de la transformation mystique14. 

– Ensuite, pour ce qui concerne la connaissance par «révélation». 
Soulignons que Bergson n’a pas seulement en vue les révélations 
en général, mais aussi bien la révélation, celle «qui a une date», 
qu’il prétend pouvoir exclure du mysticisme «à l’état pur». Cela 
est cohérent du point de vue de la théorie bergsonienne du mysti-
cisme comme contact. Car la révélation, soutenue par la foi, est une 
vision, au sens le plus large du terme c’est-à-dire non pas seulement 
sensible. Une vision au sens d’une saisie de la chose depuis l’exté-
rieur, dans l’espace pourrait-on dire:

Maintenant les visions sont loin: la divinité ne saurait se manifester du 
dehors à une âme désormais remplie d’elle15.

93856_RTL_2010/4_03_Feneuil.indd   52193856_RTL_2010/4_03_Feneuil.indd   521 21/12/10   10:4921/12/10   10:49



522 A. FENEUIL

16 Ibid., p. 265-266: «(…) il [le mysticisme] resterait nécessairement à l’écart de 
la philosophie, car celle-ci laisse de côté la révélation qui a une date, les institutions 
qui l’ont transmise, la foi qui l’accepte».

17 Ibid., p. 266.
18 Ibid., p. 242. Bergson ne cite pas Jean de la Croix, dont il n’aime pas beaucoup 

l’intellectualisme, mais dont pourtant la méfiance à l’égard des visions sensibles et 
spirituelles est nette. Voir en particulier Montée du Carmel, II, 11 et II, 22.

19 Antoine VERGOTE, Dette et désir. Deux axes chrétiens et la dérive pathologique, 
Paris, Seuil, 1978, p. 242.

Que le mysticisme complet ne soit pas essentiellement contempla-
tion, mais action, est d’une importance décisive: c’est seulement à 
cette condition qu’il peut être intégré à la philosophie. Car celle-ci ne 
saurait s’appuyer ni sur les manifestations les plus excentriques, exta-
ses ou visions, toujours suspectes, du mysticisme, ni, en tant que phi-
losophie, sur ses fondements révélés16. Seul un mysticisme pour lequel 
la contemplation – sensible autant que spirituelle – serait inessentielle 
serait donc susceptible d’une appropriation par la philosophie:

Il suffirait de prendre le mysticisme à l’état pur, dégagé des visions, des 
allégories, des formules théologiques par lesquelles il s’exprime, pour 
en faire un auxiliaire puissant de la recherche philosophique17.

À l’appui de son propos, et comme pour justifier de l’intérieur du 
mysticisme la possibilité de son intégration à la philosophie, Bergson 
souligne que les «grands mystiques» s’accordent sur la nécessité de 
dépasser les visions18. C’est sans doute avec raison, et le psychana-
lyste Antoine Vergote fait d’ailleurs, lui aussi, de la liberté critique 
à l’égard des visions un trait distinctif de l’hallucination mystique. 
Toutefois, A. Vergote remarque également que cette liberté est condi-
tionnée par la prééminence d’une autre instance:

Lorsque les images émergent dans la chambre obscure ou que les paro-
les s’énoncent, l’intelligence de la foi en demeure juge19.

La révélation, en d’autres termes, est pour lui garante de la validité 
des visions. Bergson va beaucoup plus loin, jusqu’à expurger le mys-
ticisme non seulement des visions, mais même des allégories et des 
formules théologiques c’est-à-dire au fond du matériel révélé. La foi, 
pour Bergson, au sens de la croyance positive aux faits énoncés par 
la révélation, cette foi n’est pas essentielle au mysticisme à l’état pur. 
Alors se pose une question: un tel mysticisme, pour lequel la foi 
devient finalement accessoire, est-il autre chose qu’une construction 

93856_RTL_2010/4_03_Feneuil.indd   52293856_RTL_2010/4_03_Feneuil.indd   522 21/12/10   10:4921/12/10   10:49



 MYSTICISME À L’ÉTAT PUR 523

20 Camille de BELLOY, «Le philosophe et la théologie», dans G. WATERLOT (éd.), 
Bergson et la religion. Nouvelles perspectives sur Les deux sources de la morale et 
de la religion, Paris, PUF, 2008, p. 303-319.

21 Étienne GILSON, Le philosophe et la théologie (1960), Paris, Vrin, 2005, 
p. 149.

22 Et bien que Bergson, comme nous l’avons noté en commençant, n’ait sans 
doute pas connu précisément les écrits de la carmélite.

23 Henri BERGSON, Les deux sources, p. 247: «ce n’est plus par de simples dis-
cours qu’il la propagera».

24 Ibid., p. 246. 

philosophique abstraite, et peut-il décrire une expérience mystique 
effective, chrétienne qui plus est, comme Bergson le prétend? Camille 
de Belloy, reprenant une intuition d’Étienne Gilson, a souligné cette 
difficulté dans un article récent20. Il y pointe l’écueil dans lequel 
Bergson serait tombé écrivant Les deux sources: la dénaturation du 
mysticisme plutôt que sa véritable épuration. Désireux, en effet, de 
purifier le mysticisme jusqu’à le débarrasser de la théologie et même 
de la foi, Bergson aurait cessé d’être attentif à l’expérience mystique 
telle qu’elle se donnait et plaqué sur elle un modèle préconstruit. Si 
bien qu’il aurait pris dans sa dernière œuvre, et selon l’expression de 
Gilson reprise par Camille de Belloy, «la réalité à contre-fil»21.

On ne peut toutefois s’en tenir à cette évaluation qu’en oubliant 
Thérèse de Lisieux22, qui constitue bien une attestation empirique de 
ce que Bergson considère comme «le mysticisme à l’état pur». Elle 
prétend, en effet, vivre l’union intime de sa volonté avec celle de 
Dieu, accompagnée d’une disparition non seulement des visions sen-
sibles, des extases et des ravissements, mais même de toute vision de 
Dieu, y compris celle de la foi. Elle occupe donc une position tout à 
fait ambivalente vis-à-vis du bergsonisme: si elle n’est assurément pas 
du côté de la mystique active, puisqu’elle refuse l’action, et refuse que 
l’action puisse constituer l’essence de son union à Dieu, elle est en 
même temps l’illustration d’une mystique épurée de toute vision, 
même spirituelle ou théologique, de Dieu. Attestation paradoxale, 
donc, de la possibilité du mysticisme à l’état pur, puisque le dépasse-
ment des visions ne mène pas du tout là où Bergson dit qu’il mène, à 
savoir, au-delà des discours23, dans «les plus vastes entreprises»24.

Reste que la mystique thérésienne apparaît particulièrement apte à 
l’intégration philosophique telle que Bergson la conçoit – c’est-à-dire 
épurée de toute foi – puisque c’est de l’intérieur de son expérience 
même qu’a lieu cette épuration, et non par une intervention extérieure 

93856_RTL_2010/4_03_Feneuil.indd   52393856_RTL_2010/4_03_Feneuil.indd   523 21/12/10   10:4921/12/10   10:49



524 A. FENEUIL

25 Pour un exposé de la doctrine bergsonienne sur ce point ainsi que les problèmes 
qu’elle pose, on se rapportera à Ghislain WATERLOT, «Le Mysticisme, un auxiliaire 
puissant de la recherche philosophique?», dans G. WATERLOT (éd.), Paris, PUF, 2008, 
p. 249-277. Nous nous permettons également de renvoyer à notre ouvrage à paraître: 
Bergson. Mystique et philosophie, Paris, PUF, coll «Philosophies», 2010.

26 CJ, 5.8.4.
27 Henri BERGSON, Les deux sources, p. 243-244.

du philosophe qui risquerait de manquer la spécificité de son objet. 
En ce sens, la considération de l’expérience thérésienne permettrait 
de dépasser les problèmes posés par ce qui apparaît à Bergson comme 
l’apport majeur de son dernier livre, l’introduction d’une nouvelle 
méthode en philosophie, qui permette de faire de la mystique «un 
auxiliaire puissant de la recherche philosophique»25 et ainsi d’étendre 
considérablement la portée de l’investigation philosophique. D’où 
l’importance de cette question: que reste-t-il, au-delà des visions de 
Dieu, chez Thérèse de l’Enfant Jésus? A quoi ressemble ce «mysti-
cisme à l’état pur», lorsqu’il n’est pas la construction du philosophe 
mais se donne dans une expérience? Se conforme-t-il au modèle berg-
sonien de l’élan de création, et en quel sens?

Il reste, et c’est ce qui va nourrir notre réflexion, des images. Des 
images, pour reprendre l’expression de Thérèse, des ténèbres. Des 
images, autrement dit, au-delà de toute vision, puisqu’on ne voit rien 
dans les ténèbres. Toute la difficulté est là.

N’allons pas trop vite, et voyons d’abord si l’histoire de Thérèse 
est bien celle d’une épuration de l’expérience mystique au sens où 
Bergson l’entend.

«JE N’AI JAMAIS DÉSIRÉ DE VISIONS»26

L’itinéraire spirituel de Thérèse possède de grandes ressemblances 
avec celui décrit par Bergson dans les pages consacrées au dévelop-
pement de l’âme mystique:

Elle s’arrête, comme si elle écoutait une voix qui l’appelle. Puis elle se 
laisse porter, droit en avant. Elle n’aperçoit pas directement la force 
qui la meut, mais elle en sent l’indéfinissable présence, ou la devine à 
travers une vision symbolique. Vient alors une immensité de joie, extase 
où elle s’absorbe ou ravissement qu’elle subit27.

93856_RTL_2010/4_03_Feneuil.indd   52493856_RTL_2010/4_03_Feneuil.indd   524 21/12/10   10:4921/12/10   10:49



 MYSTICISME À L’ÉTAT PUR 525

28 Ms A, 19v°.
29 Ms A, 30 r°.
30 Ms A, 34 r°.
31 Henri BERGSON, Les deux sources, p. 244.
32 Ms A, 39 r°: «Ce fut pendant ma retraite de seconde Communion que je me 

vis assaillie par la terrible maladie des scrupules».
33 Henri BERGSON, Les deux sources, p. 245.
34 Ms A, 45 v°.

Thérèse connaît très tôt de telles expériences. Elle fait remonter sa 
première vision, vision prophétique de la maladie de son père, à ses 
sept ans28. A dix ans, elle est guérie d’une maladie nerveuse lors 
d’une vision du sourire de la Vierge29. Surtout, elle vit une véritable 
extase lors de sa première communion:

Il n’y eut pas de demandes, pas de luttes, de sacrifices, depuis long-
temps, Jésus et la pauvre petite Thérèse s’étaient regardés et s’étaient 
compris… Ce jour-là ce n’était plus un regard, mais une fusion, ils 
n’étaient plus deux, Thérèse avait disparu, comme la goutte d’eau qui 
se perd au sein de l’océan30.

L’appel, donc, par le regard ici plus que par la voix, puis l’absorp-
tion en Dieu. Continuons de lire Bergson:

Mais pour combien de temps? Une imperceptible inquiétude, qui pla-
nait sur l’extase, descend et s’attache à elle comme son ombre. (…) 
Dieu est présent et la joie est sans bornes. Mais si l’âme s’absorbe en 
Dieu par la pensée et par le sentiment, quelque chose d’elle reste en 
dehors, c’est la volonté31.

C’est, pour Thérèse, «la terrible maladie des scrupules»32, qui com-
mence juste avant sa deuxième communion et qui ne prend fin qu’au 
Noël 1886. Or, que se passe-t-il en cette nuit de Noël 1886? Bergson:

Maintenant c’est Dieu qui agit par elle, en elle: l’union est totale, et 
par conséquent définitive33.

Et Thérèse:

En un instant l’ouvrage que je n’avais pu faire en 10 ans [retrouver la 
force d’âme de mon enfance], Jésus le fit se contentant de ma bonne 
volonté qui ne me fit jamais défaut. Comme ses apôtres je pouvais lui 
dire: «Seigneur, j’ai pêché toute la nuit sans rien prendre.» Plus misé-
ricordieux encore pour moi qu’il ne le fut pour ses apôtres, Jésus prit 
lui-même le filet, le jeta et le retira rempli de poissons… (…) Je sentis 
en un mot la charité entrer dans mon cœur, le besoin de m’oublier pour 
faire plaisir et depuis lors je fus heureuse34.

93856_RTL_2010/4_03_Feneuil.indd   52593856_RTL_2010/4_03_Feneuil.indd   525 21/12/10   10:4921/12/10   10:49



526 A. FENEUIL

35 CJ, 11.7.2.
36 Claude LANGLOIS, L’autobiographie de Thérèse de Lisieux. Édition critique du 

manuscrit A (1895), Paris, Cerf, 2009, «Biographie, autobiographie et hagiographie», 
p. 155-201.

37 Ms A, 73 r°.

Il y a bien, à ce moment, comme dans la description de Bergson, un 
tournant vers la volonté. Il ne s’agit plus pour Thérèse de voir Dieu ou 
de le sentir à l’extérieur, mais de pratiquer la charité, et cela n’est 
possible que parce que Dieu agit en elle. La preuve en est qu’une 
expérience similaire à celle de sa première communion, mais vécue en 
juillet 188935, est évacuée de l’autobiographie. Or on sait désormais, 
grâce à Claude Langlois36, que Thérèse écrit son autobiographie dans 
une perspective largement hagiographique. En d’autres termes, qu’elle 
sélectionne les événements de sa vie selon l’idée qu’elle se fait de ce 
que doit être le développement de la vie d’une sainte. Il est donc tout 
à fait clair, sinon que Thérèse a effectivement cessé d’avoir des visions 
après sa conversion de Noël 1886, du moins qu’elle considère en 1895 
que la sainteté à laquelle elle veut atteindre suppose l’abandon de ces 
visions. L’heure d’après la conversion n’est plus aux ravissements, 
mais à la «Bonne volonté» qui, ici, signifie précisément l’abandon de 
toute volonté propre. Dans cette mesure, et nous y reviendrons, la 
volonté dont il s’agit n’est pas la même que chez Bergson: de grandes 
actions il n’est pas question, mais seulement de s’oublier à Dieu. Et 
néanmoins, du point de vue du rapport aux visions, la proximité est 
frappante avec le modèle bergsonien. Parlant des épreuves que sont 
pour elle les souffrances causées par la maladie de son père, et qui lui 
donnent l’occasion de s’humilier, Thérèse déclare: 

Je ne les donnerais pas pour toutes les extases et les révélations des 
Saints37.

Notons qu’il s’agit ici des révélations au sens large. Si Thérèse suit 
bien le processus d’épuration bergsonien, elle ne fait pas preuve, à ce 
stade, d’originalité. Elle disqualifie seulement, au profit de la confor-
mation de sa volonté à celle de Dieu, les visions sensibles et spirituel-
les. Il ne s’agit pas encore d’abandonner la connaissance donnée par 
la révélation «qui a une date», ce que Bergson appelle la foi. Ce 
troisième palier est pourtant franchi par Thérèse. Dans le manuscrit 
C, surtout, mais déjà dans le manuscrit B, rédigé en septembre 1896, 
qui évoque de manière transparente la nuit dans laquelle elle se trouve 

93856_RTL_2010/4_03_Feneuil.indd   52693856_RTL_2010/4_03_Feneuil.indd   526 21/12/10   10:4921/12/10   10:49



 MYSTICISME À L’ÉTAT PUR 527

38 Ms A, 64 r°,67 v°. L’image n’est pas de Thérèse mais est empruntée à un 
poème du Père Jean Léonard (1815-1895) que lui fait connaître sa sœur Pauline en 
1890. Elle apparaît à ce moment plusieurs fois dans la correspondance, et que Thérèse 
se la réapproprie de manière décisive en 1895 lors de la rédaction du Ms A. Il est 
significatif qu’elle réapparaisse alors dans une lettre à Léonie (LT 176).

39 Ms A, 64 r°: «Il n’a pas permis aux créatures de faire ce qu’elles voulaient, 
mais sa volonté à Lui… Depuis quelque temps je m’étais offerte à l’Enfant Jésus pour 
être son petit jouet ».

40 Ibid.
41 Ms C, 7 v°.

depuis Pâques et qui ne la quittera plus. Dans des textes publics de la 
période, aussi, et même dès 1895 et l’écriture du manuscrit A, 
lorsqu’elle reprend l’image de la petite balle38 pour évoquer l’éloigne-
ment de Dieu lors du voyage à Rome.

Et là, en même temps que sa proximité avec le modèle bergsonien, 
se fait sentir toute la distance qui en sépare Thérèse. 

Proximité, car l’image de la petite balle vise précisément à expri-
mer la substitution de la volonté divine à celle de la créature et le 
devenir instrument de celle-ci39, en même temps que l’absence de 
toute vision, sensible, spirituelle, mais aussi fondée sur la croyance en 
la révélation, de Dieu par sa créature:

Au fond du cœur je sentais une grande paix, puisque j’avais fait abso-
lument tout ce qui était en mon pouvoir de faire pour répondre à ce que 
le Bon Dieu demandait de moi, mais cette paix était au fond et l’amer-
tume remplissait mon âme, car Jésus se taisait. Il semblait absent, rien 
ne me révélait sa présence40.

L’union des volontés est donc faite, et les épreuves de Thérèse 
postérieures à Noël 1886 n’ont rien à voir avec la «nuit obscure» 
décrite par Bergson et qu’il faut plutôt lier chez elle à sa «maladie des 
scrupules». Thérèse n’est pas une mystique incomplète au sens où elle 
se serait arrêtée non pas, comme les orientaux, à la contemplation, 
mais dans la nuit qui la suit. Elle a bien poussé au bout l’épuration 
bergsonienne, de la vision, sensible ou spirituelle, de toute connais-
sance, à la volonté:

Tout en n’ayant pas la jouissance de la foi, je tâche au moins d’en faire 
les œuvres. Je crois avoir fait plus d’actes de foi depuis un an que 
durant toute ma vie41.

Distance aussi, malgré tout, vis-à-vis du modèle bergsonien, car la 
volonté dont il est question n’est pas celle de poursuivre par de vastes 

93856_RTL_2010/4_03_Feneuil.indd   52793856_RTL_2010/4_03_Feneuil.indd   527 21/12/10   10:4921/12/10   10:49



528 A. FENEUIL

42 CJ, 11.8.5.
43 Ms C, 6 v°.
44 Voir le texte en annexe, p. 537-538.

entreprises la création de Dieu, mais celle d’accepter la disparition de 
Dieu elle-même, disparition qui prend alors la figure de l’endormis-
sement de l’Enfant Jésus, oubliant la balle avec laquelle il jouait:

J’ai plus désiré ne pas voir le bon Dieu et les saints et rester dans la 
nuit de la foi que d’autres désirent voir et comprendre42.

Les actes de foi n’ont rien à voir avec les actions des grands mys-
tiques tels que vus par Bergson. La distance qui sépare Thérèse du 
modèle bergsonien devient donc la plus grande au moment même 
où elle paraît s’en rapprocher le plus, au moment où elle manifeste 
un mysticisme «à l’état pur, dégagé des visions, des allégories et 
des formules théologiques». Thérèse décrit, en effet, une expérience 
de l’aveuglement total, au sens d’une absence de toute vision sen-
sible, de toute révélation spirituelle, mais aussi de la croyance en la 
révélation garantie par l’Église. Plus de visions, donc, ni de formules 
théologiques:

Non seulement je croyais d’après ce que j’entendais dire aux personnes 
plus savantes que moi, mais encore je sentais au fond de mon cœur des 
aspirations vers une région plus belle (…), mais tout à coup les 
brouillards qui m’environnent deviennent plus épais43.

Plus d’allégories non plus, c’est-à-dire plus de métaphores conve-
nues, strictement codées et renvoyant à un contenu théologique déter-
miné. Des images originales, propres à Thérèse ou à son environne-
ment familial. La révélation n’est plus l’intermédiaire nécessaire à 
l’expression des sentiments et, lorsque la carmélite investit une image 
scripturaire ou inscrite dans la liturgie, comme celle de la Sainte Face, 
le sens qu’elle lui donne est indépendant de toute donnée révélée. Il 
n’est pas besoin de supposer que l’image de la Sainte Face soit vérita-
blement celle du visage de Dieu pour saisir le sens de la Consécration 
à la Sainte Face44. Thérèse, d’ailleurs, a mis trop de choses en doute 
pour avoir cru naïvement à une transmission du portrait jusqu’à elle. 

Mais précisément, c’est là que la véritable difficulté se présente: 
d’où parle Thérèse, si la vérité de ces images ne lui est garantie par 
aucune révélation? Thérèse pousse au bout l’épuration bergsonienne 
et continue pourtant à décrire son expérience de l’union à Dieu. Mais 

93856_RTL_2010/4_03_Feneuil.indd   52893856_RTL_2010/4_03_Feneuil.indd   528 21/12/10   10:4921/12/10   10:49



 MYSTICISME À L’ÉTAT PUR 529

45 Henri BERGSON, Les deux sources, p. 234.
46 Ms C, 7 r°: «Mère bien-aimée, l’image que j’ai voulu vous donner des ténèbres 

qui obscurcissent mon âme est aussi imparfaite qu’une ébauche comparée au 
modèle».

justement, pour Bergson, dans le mysticisme nu, «la contemplation 
vient s’abîmer dans l’action»45, autrement dit le mystique ne voit plus 
son union à Dieu. Thérèse elle-même, conforme en cela au modèle 
bergsonien, revendique son aveuglement. N’est-ce pas là une contra-
diction? Comment des images qui prétendent décrire la manière dont 
Thérèse ne voit pas Dieu, et l’inscription de cet aveuglement dans un 
dispositif d’union à Dieu, sont-elles possibles? Thérèse, en prétendant 
donner à voir l’absence de toute vision de Dieu, mais aussi l’inscrip-
tion de cette absence dans une expérience d’union à Dieu, n’est-elle 
pas tout simplement inconséquente?

LES IMAGES DES TÉNÈBRES

C’est en examinant ces images elles-mêmes que nous pourrons 
envisager de répondre. Ces images qui, donc, sont doublement impos-
sibles. Impossibles parce qu’elles sont des images des ténèbres46 au 
sens où elles prétendent décrire la nuit de Thérèse, un aveuglement 
en somme: elles veulent faire voir le fait même de ne pas voir. Impos-
sibles aussi parce qu’elles sont dites par une Thérèse aveugle, et 
qu’elles veulent pourtant montrer sa relation à Dieu dans l’aveugle-
ment même.

Il ne peut évidemment être question d’analyser toutes ces images. 
Concentrons donc notre examen sur l’une d’entre elles, celle de la 
Sainte Face, développée essentiellement dans la prière pour la fête de 
la transfiguration d’août 1896, trois mois après le début de son épreuve 
contre la foi. C’est à partir d’elle que nous tâcherons de réinvestir 
certains aspects des autres images de ce type, et de comprendre leur 
statut. Il me semble, en effet, que cette image à la fois poétique et 
picturale, puisqu’il s’agit d’une prière écrite au verso d’une image 
matérielle de la Sainte Face de Tours, donne, malgré toute sa com-
plexité, une des clefs les plus explicites de la compréhension du statut 
de l’imaginaire thérésien. Il n’est évidemment pas question de tout 
dire de ce texte, mais déjà d’essayer d’en dire quelque chose, ce qui 
n’est pas facile puisqu’il est tout à fait énigmatique. 

93856_RTL_2010/4_03_Feneuil.indd   52993856_RTL_2010/4_03_Feneuil.indd   529 21/12/10   10:4921/12/10   10:49



530 A. FENEUIL

47 On comparera avec le début du Manuscrit C, 1 r°: «Ma Mère bien-aimée, vous 
m’avez témoigné le désir que j’achève avec vous de Chanter les Miséricordes du 
Seigneur.» (Nous soulignons)

Il est visiblement organisé en fonction de l’image au verso de 
laquelle il est écrit. Le premier paragraphe prend pour objet le visage 
en totalité et annonce l’intention des sœurs signataires de la prière, 
novices accompagnées par Thérèse portant le nom «de la Sainte 
Face»: faire voir le visage de Jésus aux pécheurs pour le consoler de 
leur oubli. Puis les quatre paragraphes décrivent le dispositif par 
lequel la conversion des pécheurs et la consolation de Dieu devien-
nent possibles. Ils s’attachent chacun à une partie du visage, selon une 
structure en chiasme puisque les deuxième et cinquième paragraphes, 
qui décrivent les larmes et les yeux fermés du Christ se répondent 
comme se répondent les troisième et quatrième paragraphes, qui trai-
tent respectivement de sa bouche et de ses oreilles. 

Deux paragraphes consacrés à l’image, donc, et deux autres au son. 
Concernant l’image, la situation décrite est complexe. Le visage de 
Jésus n’est pas caché aux sœurs, mais son regard leur est «voilé par 
ses larmes». Or, le regard de Jésus est pour Thérèse ce par quoi il est 
possible d’établir une relation personnelle avec lui. Ici, c’est précisé-
ment avec ce qui empêche d’établir cette relation, les larmes, qu’il est 
possible d’acheter les âmes pécheresses, de faire voir Dieu. Le dernier 
paragraphe développe un paradoxe similaire: il n’est possible de char-
mer les «Yeux divins» qu’en se cachant, c’est-à-dire en restant invi-
sible aux yeux des créatures. Autrement dit, il ne s’agit pas de faire 
voir quelque chose à Dieu, une grande action par exemple, mais de le 
charmer. Double invisibilité: celle du regard de Dieu pour les créa-
tures, et celle des créatures consacrées pour les autres, et pour Dieu 
lui-même, charmé par l’invisible. Comment le charme opère-t-il exac-
tement, qui caractérise la nature du rapport entre Dieu et les créatures? 
Les deux paragraphes centraux répondent, en établissant par le son le 
rapport direct entre Dieu et les sœurs qui ne passe pas par la vue. Jésus, 
d’abord, émet la «plainte amoureuse» qu’entendent les sœurs, qu’il est 
le seul à pouvoir apaiser en donnant son amour. Or, pour qu’il donne 
son amour, il faut le prier, c’est-à-dire chanter à ses oreilles «les plus 
douces mélodies»47. Passage, donc, et c’est le point sur lequel il faut 
insister ici, du regard à la prière, qui est aussi un passage de la vision 
à l’audition.

93856_RTL_2010/4_03_Feneuil.indd   53093856_RTL_2010/4_03_Feneuil.indd   530 21/12/10   10:4921/12/10   10:49



 MYSTICISME À L’ÉTAT PUR 531

48 Ms B, 5 r°.
49 Un passage similaire s’observe dans Le Triomphe de la charité (RP 7).
50 Claude Langlois insiste particulièrement sur l’importance, dans l’écriture de 

Thérèse, du passage à la prière. Voir Claude LANGLOIS, Lettres à ma Mère bien-aimée, 
juin 1897. Lecture du Manuscrit C de Thérèse de Lisieux, Paris, Cerf, 2007, p. 261: 
«Sa nouveauté radicale ici, sa modernité peut-être, sa singularité sans aucun doute, 
tient, à mon sens, dans sa capacité de dire aussi je ne crois pas en évitant le risque du 
blasphème; et encore, dans le rapt de son esprit aboutissant à la formulation de la prière 
qui lui donne la possibilité de prendre place, comme Jésus, à la table des pécheurs».

51 Ms C, 6 r°.

Cela éclaire-t-il en quelque façon le statut des images dont il est 
question, et de l’image de la Sainte Face aux yeux voilés elle-même? 
Il est affirmé non seulement l’impossibilité de toute vision de Dieu, 
mais même la nécessité de cette impossibilité dans l’entreprise de 
rachat des âmes. N’est-ce pas là une réapparition du thème déjà pré-
sent dans l’image de la petite balle, et qui s’exprime parfaitement dans 
la description de l’oiseau privé de soleil du manuscrit B? 

Il lui semble ne pas croire qu’il existe autre chose que les nuages qui 
l’enveloppent. C’est alors le moment de la joie parfaite pour le pauvre 
petit être faible. Quel bonheur pour lui de rester là quand même, de 
fixer l’invisible lumière qui se dérobe à sa foi48.

Du coup, l’idée de convertir en montrant Dieu n’a pas de sens, 
puisque c’est au contraire en acceptant de ne pas le voir qu’il est 
possible de le charmer et d’obtenir de lui la conversion. De nouveau, 
la question se pose, toujours plus dramatique: que fait donc Thérèse 
avec ses images, si elle ne peut prétendre montrer Dieu? 

La réponse est donnée dans le passage de la vue au son49, c’est-à-
dire de la révélation au cantique, de la connaissance à la prière. Les 
images des ténèbres, images de l’expérience spirituelle de Thérèse, 
images de son union à Dieu dans l’absence de vision de Dieu, ne sont 
possibles que comme prières. C’est d’ailleurs très net dans tous les 
textes de Thérèse, dont aucun n’est véritablement dénué de portée 
liturgique. Les images sont aussi des prières. C’est même cela qui, 
dans le manuscrit C et comme le montre bien Claude Langlois, donne 
son sens à toute la description de la nuit de la foi, qui n’évite le blas-
phème qu’en se faisant prière non pas seulement pour les incroyants 
mais à leur place, avec eux, à leur table50. L’aveu de Thérèse qui suit 
trouve une portée bien au-delà du manuscrit C:

Ma petite histoire, qui ressemblait à un conte de fée s’est tout à coup 
changée en prière51. 

93856_RTL_2010/4_03_Feneuil.indd   53193856_RTL_2010/4_03_Feneuil.indd   531 21/12/10   10:4921/12/10   10:49



532 A. FENEUIL

52 Ms C, 7 v°.
53 Ms B, 4 v°.
54 Ms C, 6 v°.

Si les images sont des prières, alors elles n’ont pas pour finalité la 
connaissance, et l’on comprend maintenant comment elles sont possi-
bles. On comprend en fait pourquoi il n’y a pas à se demander comment 
sont possibles des images de l’aveuglement, d’une part, ni comment on 
peut montrer ce qu’on ne voit pas. Les images des ténèbres ne montrent 
rien parce qu’elles sont des prières, et les prières ne visent pas à connaî-
tre Dieu, mais à le charmer. Autrement dit, l’important n’est pas l’objet 
visé par les images, mais la manière dont elles le visent.

Cela a une conséquence tout à fait décisive, dont Thérèse est par-
faitement consciente: il n’y a aucune correspondance entre le contenu 
des prières et la réalité:

Lorsque je chante le bonheur du Ciel, l’éternelle possession de Dieu, je 
n’en ressens aucune joie, car je chante simplement ce que je veux 
croire52. 

Reste à rendre ces chants charmants, ce qui est toute la vocation de 
Thérèse, et sans doute la signification profonde de la «petite voie»:

Jésus, à quoi te serviront mes fleurs et mes chants?… Ah! je le sais 
bien, cette pluie embaumée, ces pétales fragiles et sans aucune valeur, 
ces chants d’amour du plus petit des cœurs te charmeront, oui, ces riens 
te feront plaisir53.

Quand Thérèse peint la perte consentie de sa foi, le rapport à Dieu 
au-delà de la croyance en Dieu, que ce soit dans l’image de la petite 
balle, de la Sainte Face ou du royaume embrumé, elle ne prétend donc 
pas montrer le rapport qui l’unit à Dieu, dont elle n’a aucune connais-
sance. Voilà bien des images qui ne montrent rien, très simplement 
parce qu’elles ne visent pas à montrer, mais à charmer. Elles ne 
montrent rien comme un rêve ne montre rien. Que toute la doctrine 
chrétienne soit pour elle un rêve, Thérèse l’affirme d’ailleurs explici-
tement, lorsqu’elle va le plus loin à propos de sa nuit, lorsqu’elle fait 
parler ses ténèbres:

Tu rêves la lumière, une patrie embaumée des plus suaves parfums, tu 
rêves la possession éternelle du Créateur et de toutes ces merveilles, tu 
crois sortir un jour des brouillards qui t’environnent, avance, avance, 
réjouis-toi de la mort qui te donnera non ce que tu espères, mais une 
nuit plus profonde encore, la nuit du néant54.

93856_RTL_2010/4_03_Feneuil.indd   53293856_RTL_2010/4_03_Feneuil.indd   532 21/12/10   10:4921/12/10   10:49



 MYSTICISME À L’ÉTAT PUR 533

55 Ms A, 64 r°-v°.
56 Ms B, 5 r°.
57 En particulier, dans le poème «À mes petits frères du Ciel» (PN 44), consacré 

aux Saints innocents.

Le rêve, d’ailleurs, est déjà en 1895 le lieu du rapport privilégié de 
Dieu à sa créature, au-delà de la question de la croyance:

[Jésus] laissa tomber sa petite balle et s’endormit… Que fit-Il pendant 
son doux sommeil et que devint la petite balle abandonnée?… Jésus 
rêva qu’il s’amusait encore avec son jouet, le laissant et le prenant tour 
à tour, et puis qu’après l’avoir fait rouler bien loin Il le pressait sur son 
cœur55.

Et le manuscrit B de trouver son point de départ dans un rêve de 
Thérèse, et l’oiseau thérésien fixant l’invisible lumière de s’endormir 
en «croyant toujours fixer son astre chéri»56. L’idée, au fond, est celle 
qui se retrouve dans le deuxième paragraphe de la Consécration : le 
faux, qui semble nous éloigner de Dieu, est en fait ce qu’il nous faut 
utiliser pour la conversion des pécheurs, en tâchant de le rendre char-
mant. N’est-ce pas ce qu’exprime cette image des larmes/diamants 
voilant le regard de Jésus et permettant d’acheter les âmes? Les images 
de l’aveuglement, elles-mêmes, ne visent donc pas d’abord à faire voir 
l’aveuglement, mais sans doute plutôt à charmer avec ce paradoxe 
d’une vision de l’aveuglement lui-même: avec les images des ténèbres, 
c’est la nuit elle-même qui devient charmante, ou plutôt la tentative 
pour la chanter, à défaut de pouvoir effectivement la montrer.

Pour autant, il ne faudrait pas peindre Thérèse en esthète cynique. 
Certes, travailler le faux pour le rendre charmant, c’est mettre l’accent 
sur le travail esthétique des images plutôt que sur leur valeur de 
connaissance. Cela ne vaut pourtant pas négation de leur rapport à 
Dieu. Seulement, celui-ci passe dans l’appréhension esthétique elle-
même, en tant qu’il s’agit d’une esthétique du charme. Le terme de 
charmes est tout à fait déterminé chez Thérèse. Il n’est pas identique 
au beau. Associé le plus souvent à l’enfance57, il exprime l’amour 
chrétien lui-même, cet amour célébré dans la Consécration, en tant 
précisément qu’il n’est pas fondé sur des mérites, ni sur la puissance, 
mais sur la séduction propre à ce qui n’est ni puissant ni méritant, ce 
qui n’est, pour le monde, rien. Amour de Dieu pour ses créatures, 
amour des hommes pour un Dieu enfant, pauvre, finalement crucifié 
et dont la résurrection, tout en en changeant le sens, n’enlève rien à 

93856_RTL_2010/4_03_Feneuil.indd   53393856_RTL_2010/4_03_Feneuil.indd   533 21/12/10   10:4921/12/10   10:49



534 A. FENEUIL

58 Le charme est un vertige, si le vertige est une attirance pour le vide, puisqu’il 
est une attirance pour ce qui n’est rien.

59 Jacques Maître souligne d’ailleurs que cette version inscrit Thérèse dans la 
tradition du Carmel, et notamment dans la suite de Thérèse d’Avila. Voir Jacques 
MAÎTRE, L’Orpheline de la Bérésina, Paris, Cerf, 1995, p. 118.

60 PO (Procès de l’Ordinaire, 1910-1911), 157r.

sa petitesse. Travailler à charmer les âmes, c’est donc tout uniment 
prier Dieu et convertir les hommes. Convertir, parce que charmer une 
âme, c’est la rendre sensible à l’amour chrétien. Prier, parce que 
convertir une âme console Dieu et le charme. La circularité entre les 
deux est d’ailleurs complète: on ne peut prier Dieu qu’en le charmant 
par la conversion de pécheurs, mais la conversion de pécheurs n’est 
possible qu’en priant Dieu. D’où, peut-être, la structure symétrique du 
texte de la Consécration. Pour reprendre la phrase de Bergson: Dieu 
est amour, et il est objet d’amour. Mais l’amour dont il est question 
n’est pas l’élan d’action, c’est le charme. 

On peut maintenant tenter une réponse à notre question: que reste-
t-il, chez Thérèse de Lisieux, au-delà des visions? Il reste des images. 
Des images qui ne sont pas là pour faire voir quelque chose qui exis-
terait tel qu’elles le montreraient, mais pour charmer. D’où la ten-
dance de Thérèse à utiliser les images les plus originales, et les plus 
signifiantes pour ses contemporains, comme celle de l’ascenseur, mais 
aussi comme l’enfance elle-même, pour parler de sa voie. Car cette 
voie n’est que charme. Et l’idée d’une image de l’invisible, de l’aveu-
glement, par le vertige qu’elle induit58, n’est pas le moyen le moins 
efficace de charmer. Un apport décisif de l’expérience mystique thé-
résienne est là: Dieu charme, au double sens de celui qui charme et 
de celui que l’on charme.

Comprendre ainsi les images des ténèbres utilisées par Thérèse, 
à partir de leur pouvoir de charmer plutôt que de leur caractère de 
représentation, permet aussi de mieux saisir le statut de l’écriture chez 
la sainte, et notamment d’échapper à l’alternative entre une version 
officielle59, forgée par Mère Agnès et reprise par la plupart des com-
mentateurs, selon laquelle «La Servante de Dieu se mit à l’œuvre par 
obéissance»60 et transcrivit ses souvenirs au fil de la plume, parce que 
ses supérieures hiérarchiques lui en avaient fait la commande, et le 
soupçon de complaisance narcissique, qui semble avoir tôt pu faire 
argument contre la sainteté de Thérèse, et que la version officielle a 

93856_RTL_2010/4_03_Feneuil.indd   53493856_RTL_2010/4_03_Feneuil.indd   534 21/12/10   10:4921/12/10   10:49



 MYSTICISME À L’ÉTAT PUR 535

61 Claude LANGLOIS, L’autobiographie de Thérèse de Lisieux. Édition critique du 
manuscrit A (1895), Paris, Cerf, 2009 et Le poème de septembre. Lecture du Manus-
crit B de Thérèse de Lisieux, Paris, Cerf, 2002.

62 Claude LANGLOIS, Lettres à ma Mère bien-aimée, juin 1897. Lecture du Manus-
crit C de Thérèse de Lisieux, Paris, Cerf, 2007.

précisément servi à repousser. Claude Langlois a fait la démonstration 
définitive de ce que les manuscrits, en particulier les deux premiers 
(A et B)61, étaient le fruit d’un important travail de composition et de 
plusieurs remaniements, le troisième et dernier manuscrit, sans doute 
rédigé pour la plus grande part au jour le jour62, ayant bénéficié de 
l’apprentissage du métier d’écrivain alors réalisé. En peignant la 
figure d’une Thérèse écrivain, il a également montré comment l’écri-
ture était pour elle, et à plusieurs reprises, le moyen de se libérer des 
impasses tant psychologiques que théologiques qu’elle rencontrait. 
Comment, en d’autres termes, le travail d’écriture et l’expérience 
spirituelle de Thérèse étaient en réalité indissociables. En comprenant 
les images thérésiennes comme autant d’inventions visant à charmer, 
dans un mouvement de circulation, tant Dieu que les créatures, nous 
nous inscrivons dans cette même perspective qui refuse de dissocier 
l’expérience spirituelle de l’écriture de cette expérience. Non pas pour 
réduire la mystique à la littérature, mais pour émettre l’hypothèse que 
la spiritualité thérésienne ne découvre pas le contact avec Dieu dans 
une vision directe et ineffable, en amont du processus d’écriture, et 
qui ressemblerait à ce que Bergson appelle la contemplation, ni dans 
l’écriture comme représentation de l’action de Dieu, ni non plus dans 
la substitution de l’action à toute expression orale ou écrite. Elle la 
trouve bien plutôt dans l’efficacité charmeuse de l’écriture, et en par-
ticulier dans la recherche des images les plus efficaces de ce point de 
vue. En sorte que Thérèse, écrivant, n’écrit, fondamentalement, ni par 
obéissance ni par narcissisme, comme si l’écriture était accessoire par 
rapport à son expérience spirituelle, mais vit dans cette écriture l’un 
des lieux essentiels de son union à Dieu.

Si la contemplation est une vision directe de la nature de Dieu, la 
mystique thérésienne n’est donc assurément pas contemplative. Elle 
n’est pourtant pas active au sens de Bergson. L’union de la volonté 
de Thérèse à celle de Dieu n’a pas lieu dans l’action mais dans le 
charme. Autrement dit, si le modèle d’union bergsonien est un contact, 
et non une vision, l’union thérésienne, tout aussi intérieure et opposée 
à la vision, n’est pourtant pas non plus une unité de coïncidence, une 

93856_RTL_2010/4_03_Feneuil.indd   53593856_RTL_2010/4_03_Feneuil.indd   535 21/12/10   10:4921/12/10   10:49



536 A. FENEUIL

63 Voir en particulier notre étude «Thérèse de Lisieux: nouvelle Jeanne d’Arc ou 
‘sainte des poilus’?», dans La mystique face aux guerres mondiales, D. DE COURCELLES 
et G. WATERLOT (dir.), Paris, PUF, 2010, p. 69-86.

64 Voir Brigitte SITBON-PEILLON, «Les deux sources de la morale et de la religion 
suite de L’Évolution créatrice ? Genèse d’un choix philosophique: entre morale et 
esthétique», dans Annales Bergsoniennes IV, A. FAGOT-LARGEAULT et F. WORMS, 
Paris, PUF, 2008, p. 325-338.

unité tactile. C’est une unité qu’il faudrait dire, plutôt, musicale. 
Thérèse ne vient pas, comme le mystique bergsonien, au secours de 
Dieu dans son entreprise de création. Elle fait seulement apparaître son 
charme, en se faisant elle-même charmante, pour le charmer. Au-delà 
de la contemplation de Dieu, que l’on pourrait peut-être appeler plus 
proprement spéculation, c’est-à-dire au-delà de la connaissance de 
Dieu, il y a, chez Thérèse, la contemplation du charme de Dieu: il y a 
le charme divin plutôt que l’action divine. Il y a, plutôt que la réforme 
sociale, l’introduction du charme dans le monde. Il y a, plutôt qu’une 
grande puissance d’agir, une force du mystique à se faire écouter. C’est 
pourquoi l’histoire posthume de la carmélite est si passionnante63. Or, 
précisément, chez Bergson la question de la diffusion du mysticisme 
est rabattue sur celle de sa capacité d’action. La considération de 
l’expérience thérésienne permet de mettre l’accent sur une dimension 
spécifique de cette diffusion, sur ce que le mystique n’apporte qu’à 
écouter, dans une attitude qu’il faut bien dire contemplative, si l’on 
accepte de dissocier la contemplation de toute visée cognitive. Au fond, 
l’intégration philosophique de l’expérience mystique propre à Thérèse 
de l’Enfant Jésus conduirait sans doute à l’écriture d’un livre d’esthé-
tique. Bergson s’est concentré sur Thérèse d’Avila, François d’Assise 
et Jeanne d’Arc: il a écrit, après avoir hésité64, une morale.

CH – 1211 Genève 4,  Anthony FENEUIL
Rue De Candolle 5. Institut romand de systématique et d’éthique
 Université de Genève

Résumé – Thérèse de l’Enfant Jésus offre un exemple de ce que Bergson 
appelle le mysticisme «à l’état pur», c’est-à-dire épuré de tout ce qui entoure 
l’expérience mystique sans la constituer essentiellement: visions, formules 
théologiques et même croyance en une révélation. Cet article interroge le 
statut de ce qu’il reste après cette épuration. Des images, images des ténèbres 
qui n’ont autre chose à montrer que l’aveuglement de la carmélite. En les 
examinant pour tâcher de dépasser le paradoxe, c’est toute la poétique 

93856_RTL_2010/4_03_Feneuil.indd   53693856_RTL_2010/4_03_Feneuil.indd   536 21/12/10   10:4921/12/10   10:49



 MYSTICISME À L’ÉTAT PUR 537

thérésienne que nous sommes amenés à penser, poétique indissociable tant de 
la théologie de la «petite voie» que d’une pragmatique de l’écriture comme 
outil de conversion. 

Summary – Teresa of Lisieux offers an example of what Bergson calls 
“pure mysticism”, that is to say divested of everything which surrounds 
mystical experience without constituting its essence: visions, theological for-
mulae or even belief in a revelation. This article deals with the status of what 
is left after this purification. Images, images of darkness which show nothing 
but the blindness of the Carmelite. An examination of them, in order to go 
beyond the paradox, brings us to think out the whole of Teresa’s poetics, 
poetics which are inseparable both from the theology of the “little way” and 
from the pragmatics of writing as a tool for conversion.

ANNEXE

Consécration à la Sainte Face [Pri 12]

Ô Face Adorable de Jésus! puisque vous avez daigné choisir par-
ticulièrement nos âmes pour vous donner à elles, nous venons les 
consacrer à vous…. Il nous semble, ô Jésus, vous entendre nous dire: 
«Ouvrez-moi mes sœurs, les épouses bien-aimées, car ma Face est 
couverte de rosée et mes cheveux des gouttes de la nuit.» Nos âmes 
comprennent votre langage d’amour, nous voulons essuyer votre doux 
Visage et vous consoler de l’oubli des méchants, à leurs yeux vous 
êtes encore comme caché, ils vous considèrent comme un objet de 
mépris…….

Ô Visage plus beau que les lys et les roses du printemps! vous 
n’êtes pas caché à nos yeux…. Les Larmes qui voilent votre divin 
regard nous apparaissent comme des Diamants précieux que nous 
voulons recueillir afin d’acheter avec leur valeur infinie les âmes de 
nos frères.

De votre Bouche Adorée nous avons entendu la plainte amoureuse 
comprenant que la soif qui vous consume est une soif d’Amour, nous 
voudrions pour vous désaltérer posséder un Amour infini…. Époux 
Bien-Aimé de nos âmes, si nous avions l’amour de tous les cœurs, tout 
cet amour serait à vous…. Eh bien! donnez-nous cet amour et venez 
vous désaltérer en vos petites épouses………………..

Des âmes, Seigneur, il nous faut des âmes….. surtout des âmes 
d’apôtres et de martyrs afin que par elles nous embrasions de votre 

93856_RTL_2010/4_03_Feneuil.indd   53793856_RTL_2010/4_03_Feneuil.indd   537 21/12/10   10:4921/12/10   10:49



538 A. FENEUIL

Amour la multitude des pauvres pécheurs. Ô Face Adorable, nous 
saurons obtenir de vous cette grâce!.. oubliant notre exil sur le bord 
des fleuves de Babylone nous chanterons à vos Oreilles les plus dou-
ces mélodies; puisque vous êtes la vraie, l’unique Patrie de nos cœurs, 
nos cantiques ne seront pas chantés sur une terre étrangère.

Ô Face chérie de Jésus! en attendant le jour éternel où nous 
contemplerons votre Gloire infinie, notre unique désir est de charmer 
vos Yeux divins en cachant aussi notre visage afin qu’ici-bas, personne 
ne puisse nous reconnaître… votre Regard Voilé, voilà notre Ciel, 
ô Jésus!…

 Signé:
Th. De l’Enf. Jésus et de la Ste Face — M. de la Trinité et de la 

Ste Face — G. de Ste Th. Marie de la Ste Face

93856_RTL_2010/4_03_Feneuil.indd   53893856_RTL_2010/4_03_Feneuil.indd   538 21/12/10   10:4921/12/10   10:49


