Le temps de ’avent

Origine et développement

Le contenu et la spiritualité du temps de I’avent demeurent vagues dans
Iesprit des pratiquants. Il est méme devenu en certains lieux un temps de
conscientisation au quart-monde. Cela ne fait que souligner un parallélisme
avec le caréme: I’avent prépare Noél, comme le caréme le fait pour PAques.

Cela est vrai dans le début de son histoire. On a des traces, en effet,
d’une mise en place progressive d’un temps avant Noél aux quatrieme et
cinquieme siecles en Gaule et en Espagne. La prédominance y est ascétique:
c’est un temps de jeline. L’expression «caréme de Noél» apparait dans un
texte attribué a saint Hilaire. La longueur en est d’abord de trois semaines:
du 17 décembre 2 1’Epiphanie. 17 décembre, c’est le début des Saturnales,
réjouissances romaines encore longtemps en vigueur. Y aurait-il un lien? De
ces débuts, il reste que les grandes antiennes de vépres de 1’avent vont du
17 décembre au 23 décembre.

On connaitra plus tard un temps d’avent plus long, de la saint Martin 2 la
Nativit€ (caréme de la saint Martin). Mais lorsque 1’avent apparait &4 Rome
(VIe s.), il prend une tournure liturgique: il est d’abord un ensemble de

c€lébrations avec des formulaires de lectures et de priéres.

Cest cet aspect qui a prévalu finalement jusqu’a constituer le riche for-

- 40 -



mulaire d’apres Vatican II. L’avent, c’est une certaine maniére d’appréhen-
der le temps, I’histoire. Toute la liturgie de I’avent (formulaires du
dimanche, de la semaine, de la liturgie des heures) en est pétrie.

Spiritualité de I’avent

D’une pratique préparatoire 4 1’Epiphanie, puis 2 Noél, on est passé peu
a peu a la célébration d’un temps liturgique ayant sa signification propre. Le
sens est bien marqué par le nom qui s’impose peu a peu: ’avent. Ce mot
vient du latin «adventus». Adventus est le mot que 1’on emploie dans le
culte paien pour désigner un jour spécial de féte ou 1’on célebre la venue
d’un dieu dans son temple. Le mot sera utilisé pour désigner le jour anni-
versaire de ’avenement de 1I’empereur. Ce mot, appliqué au culte chrétien,
désigne d’abord Noél, «adventus Domini», I’avénement du Seigneur. 11
. s’appliquera ensuite a tout le temps autour de la Nativité pour se fixer aux
semaines qui précedent sa célébration.

[’avenement, c’est la parousie, la manifestation glorieuse du Seigneur.
L’espérance de cet avenement avait une grande place dans la primitive
Eglise. S’était-elle étiolée apres la conversion de Constantin et I’implanta-
tion progressive de la foi chrétienne ? En tout cas, c’est bien cette vertu fon-
damentale de I’existence qui est réveillée par le temps de 1’avent.

I1 est remarquable de constater avec quelle slireté ont travaillé les diffé-
rents auteurs d’oraisons, d’antiennes et d’hymnes, ainsi que ceux qui ont
choisi peu a peu les lectures bibliques. L’approche mystagogique de
I’Ecriture leur était familiere, et cela s’est exprimé par des rapprochements
de textes particulierement féconds. Beaucoup d’antiennes, par exemple,
allient harmonieusement Ancien et Nouveau Testaments. Parmi elles, sept
antiennes, appelées «antiennes O» parce qu’elles commencent par ce
vocable. Ainsi, celle du 21 décembre:

O Roi de I'univers,

0 Désiré des nations,

pierre angulaire qui joint ensemble
’'un et I’autre mur,

force de I’homme pétri de limon,
viens, Seigneur, viens nous sauver.

Attendant la manifestation glorieuse du Seigneur, I’Eglise se réveille pour

-41 -



étre trouvée vigilante lorsque I’Epoux viendra. Sa vigilance, elle I’exerce sur
le modele des prophetes qui ont attendu la venue du Messie. Trois figures
s’imposent spécialement: Isaie, Jean-Baptiste et Marie. L’espérance messia-
nique est donc relue dans I’actualité d’une attente qui concerne tout 1’univers.
Cette relecture n’est pas reconstitution historique (comme si on mimait
’attente de la nativité), mais révélation de I’histoire et de sa finalité.

Si I’histoire du salut dans 1’ Ancien Testament peut étre révélatrice du salut
de la Nouvelle Alliance, c’est parce qu’elle le contient en germe, en promes-
se. Ainsi un fragment d’histoire devient-il révélation de toute 1’histoire sous
le mode parabolique. Ce qui fournit enfin la plénitude de sens eschatolo-
gique, c’est I’écoute sacramentelle de I’Ecriture, car la proclamation de la
Parole dans la liturgie est bien manifestation de la présence du Seigneur
parmi les siens. Il s’agit 1a du mystere essentiel de I’avent: chaque célébration
nous plonge dans le grand dessein de Dieu évoqué par Ep 1, 9-10:

Dieu nous a fait connaitre le mystére de sa volonté,

le dessein bienveillant qu’il a d’abord arrété en lui-méme
pour mener les temps a leur accomplissement:

réunir [’univers entier sous un seul chef, le Christ...

Le mystére de I'avent, Bernard de Clairvaux I'exprime en par-
lant des trois avénements:

«Nous savons qu’il y a une triple venue du Seigneur. La troisie-
me se situe entre les deux autres. Celles-ci, en effet, sont mani-
festes, celle-Ia, non. Dans sa premiére venue, il a paru sur la
terre et il a vécu avec les hommes, lorsque — comme lui-méme
en témoigne - ils I’ont vu et I’'ont pris en haine. Mais lors de sa
derniere venue, toute chair verra le salut de notre Dieu et ils
regarderont vers celui qu’ils ont transpercé. La venue intermé-
diaire, elle, est cachée: les élus seuls la voient au fond d’eux-
mémes, et leur Gme est sauvée», (La Liturgie des Heures:
sermon de saint Bernard pour I'avent, lecture patristique pour
le mercredi de la premiére semaine)

Célébrer I’avent, c’est donc communier au grand désir de Dieu sur le
monde, avec plus de vigilance et dans la joie que fait naitre 1’espérance.

Il faut s’interroger enfin sur les « chances » de cette spiritualité de
I’avent aujourd’hui. Certes, le mot espérance fait recette. Mais il est peut-

-42 -



étre vu dans son sens d’espoir; autrement dit, le mot résonne en nous avec
son aspect consolateur par rapport a la dureté de la vie. Les espoirs humains
ont leurs places dans la grande espérance du monde. Mais on n’entre vrai-
ment dans 1’avent qu’en déposant en quelque sorte ses soucis pour prendre
part au souci de Dieu. C’est bien ce qui est évoqué par cette oraison
d’ouverture du missel romain pour le deuxiéme dimanche de I’avent:

Seigneur tout-puissant et miséricordieux,

ne laisse pas le souci de nos tdches présentes
entraver notre marche

a la rencontre de ton Fils;

mais éveille en nous

cette intelligence du caeur

qui nous prépare a I’accueillir

et nous fait entrer dans sa propre vie.

Les assemblées de I’avent

Aimantée par la perspective du Royaume, notre existence humaine trou-
ve enfin son sens. C’est lui qui est exprimé dans les assemblées de I’avent.
Alors que I’homme est tenté de s’accommoder des injustices de la vie com-
mune, de tirer son plan pour goiter seul au bonheur, de se replier sur lui-
méme quand viennent les échecs, de travailler sans un but qui 1’éléverait
au-dessus de lui-méme... le peuple des croyants s’assemble pour proclamer
une espérance, un sens a ’histoire, un salut dont le nom est Jésus. Il
s’assemble pour faire mémoire du Seigneur jusqu’a ce qu’il vienne.

L’avent est bien «préparation» a Nogl: il dispose tout homme a recon-
naitre le Christ venant dans le monde. Chacun peut abaisser les montagnes
et aplanir les chemins; ce faisant, il hite I’avénement de celui qui vient. Il
peut exorciser sa peur et se mettre debout: depuis qu’une parole a été€ dite
sur le chaos du monde, Dieu attend impatiemment de prononcer la derniere
parole de grice. Ainsi la naissance historique de Jésus est pergue a I’inté-
rieur d’un engendrement plus vaste: la naissance d’une humanité nouvelle
capable d’accueillir vraiment Celui qui I’a choisie pour épouse.

Viens bientot, Sauveur du monde Ta puissance dans I’histoire
Leéve-toi, clarté d’en-haut Transfigure nos tourments

Vrai soleil du jour nouveau, En douleur d’enfantement
Viens percer la nuit profonde ! Ou déja surgit ta gloire. (E 157)

-43 -



Dynamisme de I’avent

En regardant I’ensemble des lectures proposées pour les dimanches
d’avent des années A, B, C, on constate des points communs, des étapes
semblables. Le premier dimanche est arrachement et réveil par un dévoile-
ment de I’histoire. Le second dimanche présente Jean Baptiste et son appel:
le «Veillez» du premier dimanche se trouve déployé dans un agir et situé
dans un mystere, celui de la rencontre. Le troisiéme dimanche, avec sa tona-
lité de joie, désigne celui qui vient, nomme notre espérance: c’est Jésus. Le
quatrieme dimanche, dans la proximité de Noél, annonce qui est ce Jésus; la
présence de Marie et les textes pauliniens nous associent au mystere de la
naissance.

Le parcours de I’avent peut étre saisi dans une espérance progressive-
ment nommée. Les mots-clés «marche, chemin» sont présents a chaque
année pour évoquer le dynamisme de la foi et entretenir 1I’espérance. La spi-
ritualité de I’avent peut étre saisie a partir de figures. C’est une donnée tra-
ditionnelle d’appuyer la lecture d’Ecriture en avent sur Isaie, Jean Baptiste,
Marie. Par eux, nous apprenons a discerner celui qui vient et a ’accueillir
en son imprévu. Les mots de la priere pour célébrer I’avent peuvent étre
glanés dans les psaumes.

Dieu, fais-nous revenir,
que ton visage s’éclaire
et nous serons sauvés!

Dieu de I’univers, reviens!
Du haut des cieux, regarde et vois!

Fais-nous voir, Seigneur, ton amour
et donne-nous ton salut.

Le Seigneur donnera ses bienfaits

et notre terre donnera son fruit.

Qu’il descende comme la pluie sur les regains,
une pluie qui pénétre la terre!

Les signes de I’avent

Célébrer, c’est parler par le corps, c’est donner a voir, entendre, sentir.

-44 -



L’avent s’entend par les chants. Encore faut-il en réserver quelques-uns
pour ce temps. Il y en a d’excellents. E 130 Aube nouvelle est de ceux-1a;
mais aussi E 157 Viens bient6t, cité plus haut. Et encore E 117 Quand le
Seigneur se montrera; E 68 Toi qui viens pour tout sauver; E 183 Viens
renaitre en nous. A ces valeurs éprouvées, on peut ajouter le grand tropaire
E 245 Voici venir les temps écrit pour ’année C; dans le Missel Noté de
I’ Assemblée on trouve aussi un tropaire intéressant pour chaque premier
dimanche de I’avent: 31.41 Le Seigneur vient.

L’avent se voit par les lumieres, de la décoration, la couronne d’avent,
par exemple. C’est au XVIe siecle qu’on voit naitre en Allemagne, chez les
luthériens comme chez les catholiques, la coutume d’associer la féte de la
lumiere a I’espérance de ’avent. Depuis lors, la tradition s’est répandue un
peu partout, sous la forme d’une couronne de verdure sur laquelle sont
fixées quatre bougies qu’on allume progressivement chacun des quatre
dimanches de I’avent. C’est d’abord une coutume familiale, qui depuis peu
a été adoptée dans les églises. Les rues aussi commencent d’annoncer Noél
et un certain climat de féte arrive. Car 1’avent est plein de joie, c’est la hite
de Marie, des prophetes; c’est 1’espérance joyeuse de la rencontre.

Avent, avénement... ce temps prépare a Noé€l parce qu’il
oriente nos esprits vers le sens plénier de la féte. Tout cela
forme un ensemble tourné vers la manifestation glorieuse du
Christ. L’avent nous rappelle le sens de 1’histoire en nous
incorporant a la puissance de salut introduite par le Christ.

-45 -



