
MINUIT, CHRETIENS. 
HISTOIRE D’UN CANTIQUE

■'Composé, entre Mâcon et Dijon, le 3 décembre 1847, le célèbre cantique 
dont la mélodie est due à Adolphe Adam a été chanté pour la première fois le 
25 décembre de la même année. Ceci se passait à Roquemaure, dans le Gard, 
où l’ingénieur Laurey construisait un pont sur le Rhône.

Or c’est à une exécution en règle que procède l’auteur (« C.I. ») de la courte 
notice publiée en 1982 dans l’encyclopédie Catholicisme. Minuit, chrétiens 
est un « cantique de Noël assez médiocre qui connut néanmoins une grande 
vogue durant plus d’un siècle dans d’innombrables paroisses au moment où, 
sur le coup de minuit, la procession portant l’enfant Jésus à la crèche faisait 
son entrée dans l’église ». Le texte est dû « à un marchand de vin de Roque- 
maure (Gard) qui le fit mettre en musique par son ami le compositeur 
d’opérettes Adolphe Adam... L’enflure du style donnait malheureusement 
encore plus d’ampleur à une médiocre théologie de la rédemption où le Fils se 
voyait soumis au courroux presque sadique d’un Dieu vengeur ». Il s’agirait de 
« la parfaite illustration de la romance salonnarde : mondanité, extériorité, 
emphase, vulgarité » auquel il faut ajouter « une phraséologie républicaine, 
voire socialiste » 1. « Minuit, chrétiens ou l’Opéra comique à l’église » pour 
Claude Rozier dans son Histoire de dix cantiques publiée en 1966 2. Comme 
nul n’ignore, par ailleurs, le succès prolongé du cantique, faut-il, comme nous 
l’avions tout d’abord pensé, attribuer la critique au « sursaut néo-tridentin et 
intransigeant » qui selon Luc Perrin, a accompagné le Concile Vatican II 3, ou 
remonter plus haut dans le temps ? Avant de le savoir, il importe de présenter 
l’auteur et les conditions de la composition.

1. J.-Y. Hameline, « Amilia dans la stratégie du cantique au x ix ' et xx e siècle », dans Annales 
de l ’Institut d ’études occitanes, 1978-3, p. 91-108.

2. Paris, 1966. Le Je suis chrétien, composé en 1851 par le montfortain Fonteneau, au cours 
d’une mission à Jargeau (Loiret) alors qu’un orage éclatait dans la forêt d’Orléans, est mieux 
traité, « cantique de masse aux accents virils ». Mais le J ’irai la voir un jour, du mariste Pierre 
Janin, et chanté pour la première fois à Langogne (Lozère) le 31 mai 1853, est la « chanson pieuse 
d’un néo-troubadour à sa dame ». Les autres cantiques étudiés ne sont pas contemporains du 
M inuit, chrétiens.

3. Paris à l ’heure de Vatican II, Paris, 1997, p. 300. Étude très neuve concernant l’ensemble 
des paroisses parisiennes depuis 1945. Le chapitre X pose la question dans son titre « Clergé 
néo-moderniste ou néo-tridentin ?» Cf. « Haro sur la religion populaire », p. 241 sq., « Noël », 
p. 244 sq.

RHEF, t. 94, p. 105 à 115.



106 G. CHOLVY

Placide Cappeau compose le Minuit, chrétiens

Placide Cappeau (1808-1877) est le fils d’un modeste tonnelier de Roque- 
maure, cité rhodanienne, sur la rive droite du fleuve. Enfant, il dut être 
amputé de la main droite. Le coupable, par imprudence, n’est autre que le fils 
de l’employeur de son père. En dédommagement, il paie les études du garçon 
au collège royal d’Avignon. Bachelier ès lettres, le jeune homme monte à Paris 
.faire son droit en 1827. C’est une époque particulièrement défavorable au 
catholicisme, alors associé à l’impopularité de la dynastie. Cappeau fréquente 
les cénacles littéraires. Mais, licencié en droit (1831), il revient chez lui pour le 
négoce des vins. Pour autant, il conserve le goût du savoir et des relations dans 
le monde des lettres, en particulier avec Lamartine. Et, pour les nécessités de 
son commerce, il se rend souvent à Paris, en diligence. En 1847, il épouse la 
fille de l’économe du lycée Louis-le-Grand. Veuf, il se marie à nouveau en 
1860. La fille issue de ce second mariage est morte à Roquemaure en 1952. 
Placide Cappeau maîtrisait bien la langue d’oc ; il lia amitié avec plusieurs des 
fondateurs du Félibrige, à commencer par Mistral lui-même. De même se 
lia-t-il d’une amitié durable avec le secrétaire de Saint-Beuve, Jules Troubat, 
félibre lui aussi. Aux Jeux floraux de Montpellier (1875), il reçut plusieurs 
distinctions et « Lou proucès de Carmentran » lui obtint les félicitations de la 
Société d’études de la langue romane. En 1876, un an avant sa mort, il reçut le 
diplôme de félibre mainteneur. Mistral était venu un jour chez lui tirer les rois, 
d’où l’origine des vers « Les Rois de la fève » : Lou rei de la favo, écrit en 1864, 
quelques mois après l’écrasement de la « révolte des faucheurs » polonais par 
les Russes. Le poème est « vendu au profit des Polonais », il dénonce les abus 
de l’absolutisme, avec ces vers qui expliquent le refus d’imprimer des éditeurs 
avignonnais :

« Enfant ! Souvenès vous di liçoun di vièi peire :
Au grand quatre-vingt-non terren-nous toujours bèu ;
Tout orné que pou tout, Papo, rei, imperaire,
Tout orné qué pou tout vou rèu ! »

« Enfants, souvenez-vous des leçons du vieux père ;
Au grand quatre-vingt-neuf, tenez-vous toujours bien 
Pape, roi ou empereur, sitôt qu’il peut tout faire,
Le meilleur homme ne vaut rien ! »

« Luei, jusquo dins si gleiso e dins si çamentèri 
Lou pople poulounès n’a plu(i)s la liberta 
Dé i’ana demanda la fin de si misèri 
Senso se faire sagata ! »

« Aujourd’hui, jusqu’au temple et dans ses cimetières,
Le peuple polonais ne peut plus même oser 
Demander à son Dieu la fin de ses misères,
Sans se faire martyriser ! »



En politique, Placide Cappeau vénère 1789, il dénonce tous les despo­
tismes. Il a rencontré Proudhon, il est républicain, démocrate et socialiste 
dans le sens où on l’entendait en 1848, nous dirions donc démocrate-socia­
liste 4.

C’est à la demande du curé de Roquemaure, l’abbé Nicolas Petitjean, qu’il 
compose le cantique que doit chanter dans la collégiale Émily Laurey, 
l’épouse de ^ingénieur. Elle avait été l’élève d’Adam au Conservatoire natio­
nal de musique, elle avait une très belle voix que M. le curé mettait à contri­
bution lqrs des offices. Adolphe Adam avait été l’élève de Boieldieu, profes­
seur au Conservatoire de Paris dès sa création en 1798. Le compositeur de La 
Dame blanche (1825), l’un des plus grands succès de l’opéra, a été parfois 
considéré comme le « Mozart français » 5. Auteur de la musique de Giselle 
(1841), le troisième grand ballet romantique après La Sylphide (1832) et Le 
Diable boiteux (1836), Adolphe Adam (1803-1856) est, selon l’auteur de la 
notice que lui consacre le Dictionnaire Bescherelle, l’auteur de compositions 
« que tout le monde connaît » (Le Châlet, Le Postillon de Longjumeau, Le 
Torréador). Il est membre de l’Institut depuis 1844. Madame Laurey était 
restée en relations avec lui. Dès son arrivée à Paris, Cappeau lui exposa le but 
de sa visite et parvint à surmonter les réticences d’un compositeur à qui il était 
laissé fort peu de jours pour travailler. Toutefois l’inspiration serait venue si 
spontanément qu’Adam, ne disposant pas alors de papier à musique sous la 
main, avait dû se servir d’une feuille blanche qu’il avait rayée au crayon. Avant 
de la remettre à Cappeau, il ajouta : « composé et mis en musique expressé­
ment pour madame Emily Laurey ». Cette copie fut immédiatement envoyée 
par la poste à l’abbé Petitjean. Soulignons, avec l’abbé Durieu, que le Minuit, 
chrétiens a été composé pour une voix de femme et que c’est une femme qui 
lui a donné son envol, Émily Laurey étant accompagnée à l’orgue par son 
amie, madame Blairat. Ceci, alors que très souvent c’est une voix de baryton 
qui chantera le cantique par la suite.

Contrairement à une exégèse superficielle, il ne faudrait pas faire de 
Cappeau le théologien d’un Dieu terrible. Bien au contraire, et en cela il est 
bien l’homme de son temps, le temps du romantisme et de la redécouverte 
d’un Dieu qui aime l’homme et que celui-ci doit aimer 6. Si les Mémoires du 
paysan comtois Jean-François Pinard, qui concernent les années 1825-1834, 
citent Dieu quarante fois, la Providence cinq fois, la divinité deux fois, le 
Très-Haut et l’Éternel une fois, et jamais Jésus-Christ, l’évolution est très 
sensible ensuite avec les prédications de Lacordaire et l’influence grandissante 
dans le clergé de l’auteur de Pratique de l’amour envers Jésus-Christ, 
Alphonse de Liguori, une influence qui fera écrire au Languedocien Emma­
nuel d’Alzon, en 1860, « qu’un seul sentiment d’amour vaut plus que dix mille

4. Abbé R. D urieu, Placide Cappeau, l ’auteur du M inuit, chrétiens, l re éd., Nîmes, 
1984 [réimpr., Nîmes, 1997], L’abbé Durieu avait été curé de Roquemaure pendant seize 
années.

5. G. Favre, Boieldieu, sa vie, son œuvre, Paris, 1944 [réimpr., Genève, 1975].
6. Cf. G. C holvy, Être chrétien en France au xixe siècle, Paris 1997, chap. X, Spiritualité et 

sainteté : 1. Une religion sévère ; 2. La redécouverte de Jésus-Christ, p. 111 sq.

MINUIT, CHRÉTIENS HISTOIRE D’UN CANTIQUE 107



sentiments de crainte ». Placide Cappeau s’est lui-même exprimé à ce sujet 
quelques trente ans plus tard dans Le château de Roquemaure 7. Pour lui, 
un Dieu qu’on ne peut aimer n’est pas un vrai Dieu. Il dira même, en 1876, ne 
pas croire au « péché originel ». Ce chrétien des marges exalte en Jésus, 
« homme ou Dieu que nous importe », le rédempteur des inégalités, des 
injustices, de l’esclavage, une « morale exquise » qui « est loin de celle de 
l’Eg'lise ! » :

« Le Rédempteur a brisé toute entrave
La terre est libre et le ciel est ouvert.

' Il voit un frère où n’était qu’un esclave ;
• L’amour unit ceux qu’enchaînait le fer ».

Henri Bremond a écrit « qu’il y aurait intérêt à savoir quelle idée le 
xixe siècle s’est faite du Christ »... On pourrait prendre les années de Louis­
Philippe où Lacordaire eut la hardiesse de prononcer pour la première fois, 
dans la cathédrale de Paris, le nom de Jésus. C’est que la France avait 
désappris depuis longtemps le nom de Jésus et les catholiques eux-mêmes 
avaient reçu quelque chose « du triste héritage des déistes ». Le Minuit, 
chrétiens est justement une excellente illustration de la religiosité de 1848 et 
celle-ci porte la marque de l’Evangile redécouvert. Le cantique passa, à juste 
titre, pour un chant « socialiste » :

« Peuple debout ! Chante ta délivrance !
Puissants du jour, fiers de votre grandeur :
À votre orgueil, c’est de là qu’un Dieu prêche ! »

C’est l’époque où George Sand écrit que « la religion du peuple c’est 
l’Évangile » (1848), l’époque où l’ouvrier Charles-Anthime Corbon vient de 
publier une édition populaire de celui-ci. Aux « puissants du jour » et au 
« Peuple debout » ne peut-on comparer les paroles du Magnificat ? Ces 
paroles dont le venin, disait Charles Maurras, a été atténué par la musique :

Deposuit potentes de sede
Et exaltavit humiles

« Il dépose les puissants de leur trône
Il élève les humbles. »

Comme Lamartine et plusieurs des démocrates de 1848, Cappeau rêvait 
d’une société dont la base serait l’Evangile. Il demeurera vivement hostile au

7. Poème historique en vingt chants, en vente chez l’auteur, 1876. Un poème de plus de 
9 000 vers avec d’importantes notes en fin de livre. Histoire de deux chastes amants victimes de 
l’Inquisition. C’est dans ce poème que Cappeau donne la version du Minuit, chrétiens qu’il 
reconnaît comme la seule : « Nous avons cru devoir modifier ce qui nous avait échappé au premier 
moment sur le péché originel, auquel nous ne croyons pas. Cette doctrine absurde ravalerait Dieu 
au dessous du plus méchant des hommes ». L’ouvrage fait l’apologie de la tolérance et de la 
fraternité. Dans le XVIIe chant, « L’Évangile », l’auteur oppose la morale évangélique à celle de 
l’Ancien Testament où tout ne serait, écrit-il, que « fables, guerres et carnages », un « affreux 
désert plein de trappes » opposé au « calme séjour, de paix, de justice et d’amour » de l’Évangile.

« C’est par l’amour et la prière 
Que le monde se régénère 
Non par la haine et le bâton ».

108 G. CHOLVY



matérialisme qui gagne le courant socialiste après « le renouvellement des 
sources de l’incroyance » (Roger Aubert) des années 1860.

Si Cappeau lui-même a modifié au sujet du « péché originel » et du « cour­
roux » de Dieu ce que sa première inspiration lui avait fait écrire, le « Noël 
d’Adam » fut chanté en l’état primitif. Bientôt les grandes églises parisiennes, 
à commencer par Saint-Eustache, lui donnèrent un second envol, à grand 
renfort de barytons et de ténors.

MINUIT, CHRÉTIENS : HISTOIRE D’UN CANTIQUE 109

Des décennies de controverses

'’’Pionnier de la restauration du chant religieux, tant par des travaux d’éru­
dition que par des livres de vulgarisation, Amédée Gastoué (1873-1943) 
publie en 1925 aux Éditions Janin, à Oullins, Le cantique populaire en France, 
ses sources, son histoire. Initié au plain chant par un disciple de dom Pothier 
et collaborateur de Vincent d’Indy à la Schola cantorum (18%), maître de 
chapelle à Saint-Jean de Belleville puis au collège Stanislas, il a trouvé sa voie 
dans le motuproprio de Pie X sur la musique sacrée (1903). Dans Le cantique 
populaire, il dénonce les emprunts faits aux airs profanes, en particulier par 
Grignion de Montfort et les auteurs des cantiques de Saint-Sulpice : il s’agit 
du « type malheureux », fixé au xvne siècle par le capucin Martial de Brives et 
le jésuite Surin, du cantique « sur un air connu ». Un mouvement qui se 
développe encore au xixe siècle « sans aucun discernement » à partir de 
romances à la mode, ou de marches militaires (ainsi, sur l’air du Chant du 
Départ, « La religion nous appelle ») « L’ensemble du répertoire Cantique, au 
xixe siècle, n’appartient en général ni au véritable art religieux.., ni à la vraie 
tradition française... Leurs auteurs, qui se sont copiés les uns les autres, n’ont 
guère paru se douter qu’il pût exister d’autres genres que le cantique 
« romance » et le cantique « marche ». À côté d’eux, « les PP. Lambillotte et 
Hermann introduisent des pièces nouvelles, ordinairement d’un style théâtral 
de médiocre étage... ». À cette décadence, Gastoué oppose la rénovation qui 
commence à la fin du siècle et qu’illustre la Schola cantorum fondée en 18% 
par Charles Borde, A. Guilmant et Vincent d’Indy. Gastoué rédige une notice 
sur le chant populaire de Noël, publiée en 1927 dans le Dictionnaire des 
connaissances religieuses 8. « Parlerai-je, en terminant, du Minuit, chré­
tiens ? » interroge-t-il avant de livrer son sentiment : « La poésie, œuvre d’un 
auteur incroyant 9..., et la mélodie, composition d’un musicien médiocre... 
peignent bien le goût de 1830 10. L’effet que produit ce chant est, avant tout

8. Publié chez Letouzey et Ané, sous la direction de l’abbé Bricout et repris en partie par 
Catholicisme. Mais la consultation de cette dernière encyclopédie ne dispense pas d’avoir recours 
à la précédente.

9. Relevons au passage cette conviction fréquente de clercs et chrétiens pratiquants à réputer 
« incroyants » ceux qui se situent autrement. Au sujet de Cappeau, nous venons de voir que rien 
n’est plus inexact.

10. Autre erreur de taille, 1847 est différent de 1830 du point de vue de la sensibilité. La 
redécouverte de Jésus-Christ est très sensiblement postérieure, pas avant 1835. Encore n’en



théâtral... ce n’est nullement un cantique d’église s’il peut néanmoins contri­
buer à édifier l’assistance de quelque réunion-profane, au temps de Noël ». 
Publiant en 1928, une Table analytique récapitulative du Dictionnaire, 
l’abbé Bricout a jnséré cette réaction à propos du Minuit, chrétiens. « On m’a 
écrit : le jugement de M. Gastoué est bien sévère. Ce chant que les fidèles 
réclament et attendent à la messe de minuit, produit toujours sur eux, dans 
mon église, une profonde et pieuse impression ».

Cette critique est-elle la première ? Il y aurait une recherche à faire à ce 
sujet. Mais, comme le Minuit, chrétiens a été la « véritable bête noire des 
réformateurs » (J.-Y. Hameline, cit. supra note 1), l’ébauche d’une recherche 
existe. Ainsi pouvait-on lire, dans L’Artiste messin du 29 décembre 1867, que 
« pendant deux jours, les pianos de la ville ont seriné, à qui mieux mieux, le 
Noël d’Adam, qui commence franchement à devenir passablement ren­
gaine ! ».

Le numéro de septembre-octobre 1926 de La Musique sacrée reproduit un 
article de l’abbé Villier, directeur de la maîtrise de la cathédrale de Metz, et 
paru dans la Revue Saint-Chrodegang n , sur « Le Noël d’Adam ». La rédac­
tion signale que « l’article quoique fort objectif paraîtra peut-être un peu dur 
à ceux qui, en bien des endroits, regardent encore le Minuit, chrétiens ! 
comme inséparable des solennités de la Noël ». Elle compte sur « leur goût 
mieux éclairé » pour accorder, éventuellement, une « très petite place » à « la 
pieuse romance ». Mais il serait préférable qu’elle « émigre vite de la tribune 
de l’église à la scène de la salle de concert ».

Or, donc, « un certain M. Capeau » « libre-penseur et socialiste à la mode de 
1848 ; nourri comme tous les républicains de ce temps, des doctrines de 
Voltaire » 12, « était de ces utopistes qui voyaient dans le Christ le grand 
prédicateur du communisme et de l’égalité, un philanthrope émérite, et rien 
de plus » 13, L’auteur n’ignore pas que Cappeau a modifié complètement la 
première strophe dans Le château de Roquemaure et en donne la raison. « Le 
seul souci du poète c’est la délivrance du peuple ». II s’en prend aux puissants 
du jour, fiers de leur grandeur ». Puis vient le tour de l’auteur de la mélodie, 
« l’israélite Adolphe Adam » 14, « peu après ruiné par l’insuccès du Théâtre 
lyrique qu’il avait fondé, et qui avait sombré dans une faillite ». Ce « triste 
musicien ne croyait à rien, pas même à sa musique » affirmait Vincent d’Indy.

110 G. CHOLVY

est-on qu’aux prémices. Ceci expliquerait peut-être les variations de Cappeau entre 1847 et 1876 ? 
On sait que l’évolution des sensibilités appartient au temps long de l’histoire.

11. Saint Chrodegang (712-766) a été évêque de Metz et principal ministre de Charles Martel. 
Il fut ainsi le premier à introduire le chant et la liturgie romaine en Gaule et en Europe du Nord.

12. Ce qui est parfaitement exact, l’on sait que les éditions de Voltaire ne furent jamais aussi 
nombreuses que sous la Restauration, cf. G. C holvy et Y.-M. H ilaire, Histoire religieuse de la 
France contemporaine, t. 1, 1800-1880, Toulouse, 1985, « Prédominance prolongée des fils de 
Voltaire », p. 73-79.

13. Le trait apparaît manifestement forcé quand on lit ce que Cappeau a écrit sur « L’Évan­
gile ». Mais il est bien vrai que la lecture sociale des démocrates comme aussi celle de certains 
théologiens libéraux limite l’horizon de Jésus à l’aspect moral.

14. Cet appel à l’antijudaïsme chrétien intervient l’année même de la condamnation de 
l’Action française par Rome et alors que la revue des Etudes, inaugure un « Bulletin du judaïsme 
français » confié au Père Bonsirven. En 1928, le Saint Office va condamner « au plus haut point la 
haine.., qui aujourd’hui est désignée d’ordinaire par le vocable d’antisémitisme ».



MINUIT, CHRÉTIENS HISTOIRE D’UN CANTIQUE 111

« Chez tous les critiques, dignes de ce nom » il y a « unanimité absolue » pour 
considérer le Noël d’Adam comme « le dernier mot de l’inutile mauvais 
goût ». Et de citer Camille Bellaigue, critique musical de la Revue des Deux 
Mondes, qui, dans Le Gaulois, en 1907, souhaitait que ce « vulgaire et affreux 
Noël » soit banni de l’office. Pour Vincent d’indy, ce « chant d’ivrogne » est 
bon « pour sociétés de gymnastique », c’est une « production antimusicale » 
(Tribune de Saint-Gervais, 1900). Quant à A. Sérieyx, dans les Tablettes de 
la Schola d’Arles, en 1922, il considère que « cette chanson de cabaret, déjà 
choquante aux réveillons.., constitue un pur scandale par ses paroles révolu­
tionnaires et par sa musique de bas étage ». Mais que pouvait-on attendre « du 
marchand de vin quarante-huitard de Roquemaure » ? On pourrait « multi­
plier à l’infini les citations », continue l’abbé Villier. Dans La Revue pratique 
(1923), l’abbé Boyart souligne la « déclamation saccadée, inégale et boiteuse, 
abusivement emphatique... le plus parfait exemple du genre faux » qui 
conviendrait « à un refrain de soldats partant en campagne »... Adam a chanté 
le Christ comme on chantait, à son époque, « les héros des opéras et des 
romances ». Musicalement, « c’est une vraie misère, une guenille, ni plus ni 
moins ». Reste le point de vue liturgique. « Voilà comment se font, peu à peu, 
les déformations religieuses... et s’atténue à la longue l’esprit chrétien » 15. 
Pour l’abbé Bayart, ce Noël « tombe sous le coup de la censure porté par le 
canon 1264. C’est du lascivum aut impurum aliquid ». Ce Noël est un des 
solos réprouvés par le motuproprio de Pie X, « c’est le solo par excellence.., le 
véritable chant, d’un seul... avec des effets de gosier ou de torse du baryton ou 
du ténor », rapporte l’abbé Tourcotte, prêtre canadien qui pointe là, de fait, 
une critique de fond, difficile à réfuter sauf à faire chanter par la chorale.

Rien d’étonnant toutefois si l’on se souvient que l’époque de la composition 
est celle de la décadence de la musique sacrée. Le cantique devenait semblable 
« aux chansonnettes à la mode ». Le Minuit, chrétiens ne se serait maintenu, 
affirme Gastoué, que par suite « de la basse température du thermomètre 
musical religieux ». Rien d’étonnant alors que Lamartine ait pu s’écrier « avec 
son exagération coutumière » : « Ce cri de l’âme est la Marseillaise rebgieuse ». 
C’est à Paris surtout, affirme l’abbé Villier, que ce Noël eut une grande 
popularité. « On prétend que Faure en a tout le mérite. Ce célèbre baryton le 
chanta dans une grande égbse.., et, après lui, tous les artistes voulurent, à leur 
tour, l’interpréter ». Ces exécutions « étaient annoncées à grand renfort d’affi­
ches et de réclames dans les journaux ». N’a-t-on pas été « jusqu’à transcrire ce 
chant... en notes grégoriennes 16... Autant habiller un clown d’une coule de 
moine ? »

Mais, Dieu merci, « Il tombe dans l’oubli, laissons-le y gbsser », écrit 
Amédée Gastoué en 1923. Toutefois Le Carnet des Lettres et Arts de L ’Action 
française du 3 février de la même année s’indigne de ce qu’on « dut chanter... 
les ineptes paroles et la musique juive du Noël d’Adam. Quelques fidèles, peu 
éclairés probablement, s’en délectèrent ». De son côté, L. Gonnet, dans Les

15. Revue Charles Bordes, 1921.
16. Revue du chant grégorien, 1901, p. 188.



Cahiers catholiques de 1923, demande qu’une décision de l’autorité ecclé­
siastique interdise « ce soi-disant chef d’œuvre... maintenant que l’on sait 
qu’il est le produit de la conjonction momentanée d’un israélite et d’un 
disciple de Pélage ». Et l’abbé Villier de conclure le second article, paru 
dans La Musique sacrée, par un appel « au bon sens chrétien » car il est peu 
logique de faire entendre un chant « issu de l’esprit d’un socialiste et d’un 
israélite et composé dans le style de toute musiquette d’une époque déca­
dente ». En 1930, de fait, l’évêque de Metz, Mgr Pelt, demande que les 
chorales de la ville renoncent « à l’exécution d’un chant si peu conforme à 
l’esprit de l’Église » 17.

112 G. CHOLVY

Survivance et nouveaux combats

Ces « Puritains de la musique dite sacrée » (Le Ménestrel, 26 décembre 
1930) ne parvinrent cependant pas à obtenir l’éradication souhaitée. Car la 
résistance fut très forte et, bien entendu, « particulièrement dans le Midi », 
comme le reconnaît La Musique sacrée en 1931. Voici une douzaine d’années, 
l’auteur de ces lignes, évoquant devant ses étudiants de licence « ce cantique 
qu’autrefois on chantait à Noël dans les églises », se vit interrompre, non sans 
une véhémence contenue, par trois de ses étudiantes qui vinrent le trouver à la 
fin du cours : « Mais, monsieur, on le chante chez nous ». Elles m’apportèrent 
la feuille polycopiée distribuée à l’église —  il s’agissait de paroisses du Gard 
précisément — à cette occasion. Ceci invitait le professeur à réfléchir et à 
s’interroger sur les raisons profondes d’une survivance aussi prolongée. Au 
nombre de celles-ci, il y a, bien entendu, le « patriotisme » local. Mieux 
vaudrait dire régional. Encore s’agirait-il d’une aire géographique qui est 
vaste. Un prêtre, qui fit partie de l’élite du clergé du diocèse de Rodez, le 
chanoine Carbonnel, a évoqué dans ses souvenirs 18 son enfance de petit 
berger au début du siècle. Nous sommes à Calmettes, dans le canton de 
Villeneuve, vers 1910, avec la foule qui se presse à la messe de minuit : « Pour 
nous c’était féerique. Nous reprenions tous en cœur le refrain « Peuple 
debout, attends ta délivrance ! » Ce chant vigoureux... quelque peu théâtral, 
disait quand même quelque chose aux âmes simples ». Le centenaire fut 
naturellement célébré dans l’église de Roquemaure. À cette occasion, le 
vicaire-général d’Avignon, Mgr Avril, dans une intervention en provençal, 
considéra qu’il s’agissait d’« uno bello leicoun de catéchisme ». M. l’abbé 
Foussat, alors curé de la paroisse, se livra à une analyse de cet hymne « si 
admiré par certains, si décrié par d’autres qui peut-être ne l’ont pas lu en

17. La Musique sacrée, janv-février 1931. Mgr Pelt, au jugement d’un historien du diocèse, 
était un « réaliste, guère attiré par la mystique ni même la poésie. Il réprimait difficilement un 
penchant de moraliste voire de censeur », cf. H. T ribout de M orembert, Histoire du diocèse de 
M etz, Paris, 1970, p. 276.

18. « Souvenirs de l’Escloupié », dans Lou Clouquié [Le Clocher], s. date. M. Carbonnel, 
berger puis ouvrier, est une vocation tardive. En effet, il entra au Petit séminaire à l’âge de 24 ans 
en 1926. Pionnier de l’aumônerie aveyronnaise de Paris, il ouvrit le foyer « Lou Cantou ».



MINUIT, CHRÉTIENS : HISTOIRE D’UN CANTIQUE 113

entier » 19 20, Il y trouve « une page de théologie concentrée sur les trois vertus 
théologales », le texte étant « par surcroît, un chef d’œuvre de composition 
littéraire. « Pas un mot qui... ne soit à sa juste place », le tout est « solidement 
charpenté ». Aussi le premier couplet avec

>

le fait
Minuit ! Chrétiens, c’est l’heure solennelle 
Où l’homme-Dieu descendit parmi nous

le pourquoi
Pour effacer la tache originelle 
Et de son Père arrêter le courroux

le sentiment collectif
Le monde entier tressaille d’espérance
En cette nuit qui lui donne un sauveur

l’attente universelle
Peuple à genoux, attends ta délivrance
Noël, Noël, voici le rédempteur

Le tressaillement d’Espérance est « la récapitulation de l’espérance des 
Patriarches, des prophètes, de la nation juive et de tous les peuples de 
l’univers ». Les deux derniers vers « atteignent un degré d’intensité qui les 
hausse jusqu’au sublime ». Un chant authentiquement religieux face aux 
« mièvreries fades et indolentes d’un répertoire religieux de tout repos, mais 
aussi pauvre en paroles qu’en musique ».

On se doute bien qu’avec la réforme liturgique qui précède et suit le concile 
Vatican II 30, le Noël d’Adam est l’une des cibles préférées des réformateurs. 
Luc Perrin, dans la thèse qu’il a consacré aux paroisses de Paris 21, en donne 
plusieurs exemples : « Il fallait laisser ces chansons aux boites de nuit... nous 
sommes là pour autre chose », peut-on lire dans Sainte-Odile informations en 
février 1967. À la paroisse Saint-François-Xavier, le débat « pour ou contre 
Minuit, chrétiens » a été ouvert en décembre 1964. Renouveau-Saint-Leu 
s’était prononcé, dès janvier 1961, contre « le trémolo discutable d’un Minuit, 
chrétiens ! ». Sait-on qu’en 1990 Jessye Norman se vit refuser l’autorisation de 
le chanter à Notre-Dame ?

En 1964, Joseph Folliet note qu’on peut établir une liaison « entre les 
cantiques populaires et la sensibilité d’une époque. Le succès même de ces 
cantiques est la preuve qu’ils répondaient à quelque chose, à un besoin » 22.

En 1968, le dominicain Jean Cardonnel 23 ne sait pas « d’hymne moins 
évangélique, plus directement antichrétien que'le Minuit, chrétiens ! » « C’est

19. Le texte figure en annexe dans l’ouvrage de l’abbé René Durieu.
20. Cf. nos différentes contributions rétrospectives « Le concile Vatican II (1962-1965) et sa 

réception en France », dans Esprit et Vie, n° 40, oct. 1995 ; « Les secrets d’un concile : Vati­
can II », dans L ’Histoire, n° 199, mai 1996 ; « Vatican II au regard de l’histoire », Bull, de 
l ’Académie des Sciences et Lettres de Montpellier, t. 27, 1996.

21. Cf. supra note 3.
22. « Cantiques populaires et sensibilité religieuse » dans Chronique sociale de France, 31 déc. 

1964. Le voici l ’agneau si doux est le « chef d’œuvre du style gnangnan ».
23. Dans Dieu est mort en Jésus-Christ.



l’heure solennelle... au contraire, c’est l’heure discrète » 24 ; « Où l’enfant- 
Dieu descendit parmi nous... Il est absolument faux qu’il descende, comme 
parachuté » « Pour effacer la tache originelle alors que son objectif n’est pas 
d’abord d’enlever une faute » 25, « Et de son père arrêter le courroux... Peuple 
à genoux, c’est-à-dire hommes soumis, les sujets d’un tel roi ! » 26 27. Mais, très 
curieusement, le père Cardonnel intitule le chapitre VI de son livre 
« L’homme debout » sans faire cette fois référence au « Peuple debout ! » et, 
par delà, aux accents quarante-huitards de l’hymne qui aurait pu le séduire ? 
. L’abbé Armand Ory, actuel directeur de la revue Musique sacrée — 
l’Organiste 21, attribue le « succès populaire indéniable et prolongé de 
ce chant... à sa facture musicale, parfaitement accordée à la décadence du 
chant religieux... C’est l’association du texte avec une musique qui se trouve 
en accord avec l’état culturel d’une société à un moment donné ». Aujour­
d’hui « ce chant n’est plus chanté »... plus guère chanté serait plus exact, 
car, d’évidence, une rapide enquête 28 démontre qu’il est encore chanté. 
À Marseille, « le Minuit, chrétiens ! est extrêmement populaire : il est inté­
gré, depuis un temps difficile à déterminer, à la paraliturgie qui précède la 
messe de minuit... Il est aussi intégré au final de la pastorale où le ténor 
l’entonne ordinairement avant Lou rei de glori... Les deux chants sont 
binés » 29.

Evoquant des « discernements nécessaires », l’auteur de l’article « Musi­
que » publié en 1982 dans Catholicisme 30 souligne que le clivage entre 
musique religieuse classique et musique religieuse populaire « ne signifie pas 
pour autant que l’on refuse de considérer l’aide que des générations de 
chrétiens ont pu recevoir dans leur prière de l’atmosphère créée par l’audition 
du Minuit, chrétiens ! ou, à l’autre extrémité de la palette... de Y Ave Verum de 
Mozart ». « L’air du temps » semblerait donc jouer dans le sens de l’apaise­
ment ?... On peut penser que le succès prolongé du Minuit, chrétiens !, par 
delà la musique, vient de ce que les catholiques pratiquants comme les

24. Rien n’est juste, historiquement parlant.
25. Sur l’exemplaire du Dieu est mort ayant appartenu à Henri-Irénée Marrou, l’historien 

annote en marge « Pourtant saint Paul parle tout le temps de rédemption, de rémission des 
péchés ».

26. Dans J ’ai épousé la parole, Paris, 1972, l’auteur fait dire à une femme « Mais enfin, qu’a 
donc Jean Cardonnel contre Dieu le Père ? » Ce que j’ai... mais tout ça, le principe suprême de 
l’ordre, de l’autorité, le Fuhrer princip... » (p. 81) « Je vais vous dire maintenant ce dont ne se 
relèvent jamais les chrétiens : du primat de Dieu, de la souveraineté du Père » (p. 86). On sait quel 
est alors le contexte intellectuel, celui de la mort du père, et l’influence des théologiens de la mort 
de Dieu, auxquels certains assimilèrent le dominicain de Montpellier.

27. Correspondance avec l’auteur. « Je parierais facilement qu’aujourd’hui, dans ma paroisse 
[Vosges] l’exécution de ce chant... déclencherait l’hilarité générale. Je regrette seulement que des 
compositions contemporaines qui ont les mêmes défauts puissent encore tromper le peuple 
chrétien » (20 décembre 1997).

28. Y compris auprès de mes étudiants. Dans une paroisse vosgienne « dirigée par un groupe 
de chrétiens de gauche style 1968 », l’air a été joué, pour le Noël 1997, à l’orgue électronique, l’air, 
et non les paroles, « et c’est vrai que la population a apprécié » (l’abbé Ory à l’auteur).

29. Lettre du professeur Régis Bertrand, de l’université de Provence, qui indique une piste 
quand il m’écrit « l’abbé Ory n’est pas d’une région de Bel Canto »

30- Il s’agit de G. Mathon. Veut-il atténuer l’effet produit par l’article M inuit, chrétiens, 
publié la même année ?

114 G. CHOLVY



chrétiens festifs 31 s’accordaient dans cette image que Placide Cappeau avait 
proposé de Jésus. .

MINUIT, CHRÉTIENS : HISTOIRE ü ’UN CANTIQUE 115

Gérard C h o l v y ,

professeur émérite des Universités.

M IN U IT  CHRÉTIENS (1847)

Minuit, Chrétiens, c’est l’heure solennelle 
Où l’Homme Dieu descendit jusqu’à nous 

jâ Pour effacer la tâche originelle
Et de son Père arrêter le courroux.
Le monde entier tressaille d’espérance 
A cette nuit qui lui donne un Sauveur

Peuple à genoux ! attends ta délivrance !
NOËL ! NOËL ! Voici le Rédempteur ! (bis)

Le Rédempteur a brisé toute entrave 
La terre est libre et le ciel est ouvert.
Il voit un frère où n’était qu’un esclave ;
L’amour unit ceux qu’enchaînait le fer.
Qui Lui dira notre reconnaissance ?
C’est pour nous tous, qu’il naît, qu’il souffre et meurt.

Peuple debout ! Chante ta délivrance !
NOËL ! NOËL ! Chantons le Rédempteur ! (bis)

De notre foi, que la lumière ardente 
Nous guide tous au berceau de l’Enfant.
Comme autrefois, une étoile brillante 
Y conduisit les chefs de l’Orient.
Le Roi des rois naît dans une humble crèche.
Puissants du jour, fiers de votre grandeur

À votre orgueil, c’est de là qu’un Dieu prêche 
Comblés, chantons le Rédempteur 
NOËL ! NOËL ! Voici le Rédempteur !

CAPPEAU DE ROQUEMAURE

31. On sait que des protestants n’allaient à l’église que pour entendre chanter le M inuit, 
chrétiens !


