
Claude Duchesneau, dans la revue Célébrer n°286 (CNPL) 

 

 1 

ACCUEILLIR LES BRUITS ET LES ATTENTES DU MONDE 
 
 
Nous interroger sur la pénitence et la réconciliation chrétiennes sans regarder le monde dans lequel 
nous vivons, ce serait comme si Jésus était passé à côté de Zachée, de la femme adultère ou du 
paralytique, sans même lever les yeux vers eux. 
 
Il ne s’agit pas de refaire le tour des causes de la désaffection actuelle dont souffre le sacrement. Il 
s’agit d’observer que nos contemporains manifestent des attentes de réconciliation, mais qu’ils ont 
aussi des difficultés à y parvenir, et même qu’ils y mettent parfois des obstacles. 
 
Recherche de sens et de valeurs 
Parce que notre monde semble aller dans tous les sens, il n’a jamais été autant en attente d’un sens vrai 
et stable à donner à la vie et à l’histoire. D’autre part, comment la peur du lendemain (à cause du 
chômage, de l’exclusion, de la mondialisation ou du fanatisme) existerait-elle aujourd’hui, s’il n’y 
avait en chaque être humain le légitime et profond désir que son avenir et celui de ses enfants lui soit 
assuré ?  
 
La personne en quête d’unité 
Comment ne pas voir, dans le regard porté sur la personne aujourd’hui, non seulement la division ou 
l’éclatement, mais, plus profondément, la recherche, souvent angoissée, d’unité intérieure et 
d’apaisement spirituel. C’est dans l’observation même du divisé que l’on décèle la quête d’unité. Tel 
est l’enjeu d’une pastorale de l’accueil.  
La consommation de neuroleptiques ou de tranquillisants, le rythme de vie, l’idéalisation du moi ‘cf. la 
publicité), les psychothérapies (par ailleurs indispensables)… Tout cela ne facilite pas la tâche d’une 
pastorale de la pénitence et de la réconciliation. On a pourtant l’impression que l’on n’a jamais été 
aussi proche de sa nécessité et de son actualité. Cette pastorale peut raisonnablement prétendre, sans 
forfanterie, mais aussi sans complexe, et sans rien abandonner de sa spécificité, servir l’homme dans 
son rapport avec Dieu, avec les autres et avec lui-même. 
 
Le monde en espoir de paix. 
Face aux situations de guerre, de conflit ou d’injustice, n’est-ce pas un immense service à rendre au 
monde que de proposer la réconciliation sans relâche ? Partout, on cherche aujourd’hui à « faire 
payer », on cherche même souvent le bouc émissaire qui devrait payer pour les autres. Laissons la 
justice faire son indispensable travail. Mais la justice n’est pas le dernier mot possible. Il n’est pas 
question d’oublier ou de « passer l’éponge ». Mais, selon Dieu, le pardon est plus que la justice. 
 
C’est bien dans ce monde-ci que les chrétiens entendent l’appel de l’Apôtre Paul : « Au nom du 
Christ..., laissez-vous réconcilier avec Dieu » (2 Co 5, 20) et y répondent pour pouvoir le lancer à leur 
tour. Mais comment pourraient-ils le lancer à d’autres s’ils ne le prenaient d’abord pour eux-mêmes ? 
 

…/… 



Claude Duchesneau, dans la revue Célébrer n°286 (CNPL) 

 

 2 

DIEU NOUS A RÉCONCILIÉS AVEC LUI PAR LE CHRIST1 
 
 
Dès le jour de la Pentecôte, après que les Apôtres eurent reçu l’Esprit Saint, c’est la proclamation de la 
parole de Dieu qui fut le premier acte de l’Église. Pierre annonce que Dieu a ressuscité Jésus, et les 
auditeurs, « remués jusqu’au fond d’eux-mêmes », demandèrent : « Frères, que devons-nous faire ? 
Pierre leur répondit : Convertissez-vous, et que chacun de vous se fasse baptiser au nom de Jésus 
Christ pour obtenir le pardon de ses péchés. » (Actes 2, 37-38) L’annonce de la Pâque du Christ, 
l’appel à la conversion et l’offre du pardon dans la démarche sacramentelle qui réconcilie, tel est le 
cœur de la mission de l’Église. L’Église est le premier sacrement de la réconciliation. 
 
 
La parole de Dieu 
 
C’est, bien sûr, l’amour miséricordieux de Dieu qui est au commencement de tout, mais cet amour, 
c’est la Parole qui nous le révèle ; l’Alliance pascale, c’est la Parole qui nous l’annonce ; l’infidélité, 
c’est la Parole qui la dénonce ; la réconciliation, c’est la Parole jointe au geste sacramentel qui la 
réalise. 
 
« Au commencement était le Verbe. » (Jean 1, 1) Au commencement est la Parole. Nous pourrions 
voir le rôle de la parole du prophète Nathan dans la conversion du roi David (2 Samuel 12). Nous 
voyons le rôle de la parole de Pierre dans les premières conversions de la Pentecôte. Il en est, il en sera 
toujours ainsi dans l’Église. 
 
L’expérience humaine peut faire prendre conscience qu’il y a un Dieu créateur, mais c’est la parole de 
Dieu qui nous révèle qui est le Dieu de Jésus Christ et ce qu’il a fait et fait encore pour la 
réconciliation des hommes avec lui. 
 
L’expérience humaine nous apprend le mal, mais pas le péché. C’est la parole de Dieu qui nous révèle 
le péché comme rupture d’Alliance, comme défiguration de l’image de l’homme tel que Dieu le veut, 
et comme atteinte et offense à Dieu. 
 
L’expérience humaine peut nous faire saisir la nécessité de la réconciliation et de la paix, mais c’est la 
parole de Dieu qui nous révèle que, s’il y a réconciliation, c’est que nous sommes pécheurs et que 
nous avons besoin d’être pardonnés. 
 
 
La conversion du cœur 
 
La conversion est le fruit de la Parole. Elle n’est pas qu’un simple regret, un remords, un sentiment de 
culpabilité. Elle est un changement radical de vie, un retournement du cœur et de l’esprit (métanoïa en 
grec), que l’homme décide de faire, pour répondre à la parole de Dieu qu’il a entendue et qui l’a 
transformé. 
 
La conversion engage la pénitence, qui en est la réalisation en actes : tel changement, tel arrêt de ceci, 
ou telle mise en route de cela, selon ce qu’était « ma vie » avant ; mais aussi la prière, le jeûne et le 
partage. 
 
La conversion est bien le fait de celui qui se convertit, mais elle est le fruit du travail de l’Esprit Saint 
en lui, par la Parole. 

…/…
 

1 2 Corinthiens 5, 18 



Claude Duchesneau, dans la revue Célébrer n°286 (CNPL) 

 

 3 

PLUSIEURS DEMARCHES SONT POSSIBLES 
 
 
 
Du point de vue chrétien comme dans le domaine profane, tout n’est pas à mettre sur le même 
plan ; il y a diversité de démarches, car il y a différence de degré entre les fautes. Or, les 
fidèles ne savent peut-être pas assez que l’Église a toujours précisé qu’il existait, pour les 
péchés non-graves, plusieurs manières d’en recevoir le pardon de Dieu, à condition d’en avoir 
le repentir : 
- la prière de demande de pardon, en particulier le Notre Père ; 
- les demandes de pardon à la messe (la préparation pénitentielle, certaines oraisons, la 

prière eucharistique, le Notre Père et son embolisme : « Délivre-nous », les invocations 
avant la communion : « Agneau de Dieu », et « Seigneur, je ne suis pas digne ») ; 

- la pénitence quotidienne, l’aumône et le partage, le service des démunis et des malades ; 
- les célébrations pénitentielles non-sacramentelles ; 
- les sacramentaux, et en particulier l’aspersion et l’usage de l’eau bénite qui rappelle le 

baptême ; 
- la célébration des Cendres, l’adoration de la croix... 
 
D’autre part, comme le rappelaient les évêques de France, lors de leur assemblée plénière à 
Lourdes, en 1979 : « Indispensable lorsqu’un péché grave a été commis, le sacrement de la 
pénitence est aussi d’une très grande utilité pour approfondir cette conversion que le baptisé 
poursuit tout au long de son existence. »2  
 
Par ce sacrement, le baptême est comme revivifié et la réconciliation donnée par le baptême 
est renouvelée. Par lui, Dieu qui nous a réconciliés avec lui dans le Christ, se donne à 
rencontrer dans l’Église par le prêtre, accueille la confession de nos péchés, nous dit 
personnellement son pardon, et nous envoie pour vivre cette réconciliation au milieu des 
autres. 
 
Par ce sacrement, c’est vraiment le cœur du Père, le visage du Christ Sauveur et l’amour de 
l’Esprit-Saint qui se révèlent à nous, en nous donnant à la fois la lumière sur notre vie, le 
courage de reconnaître et d’exprimer nos péchés, la joie d’être pardonnés, la force d’une vie 
nouvelle, la force de réparer les torts commis et de nous convertir. Ne cessons pas de dire : 
celui qui va au sacrement du pardon est comme plongé à nouveau dans son baptême. 
 

…/… 

 
2 Le courage des prophètes, le Centurion, 1979. 



Claude Duchesneau, dans la revue Célébrer n°286 (CNPL) 

 

 4 

ÊTRE TEMOIN DE LA RECONCILIATION  
 
 
Être témoin, c’est d’abord vivre soi-même en profondeur ce dont on a à témoigner, ainsi que 
le dit saint Paul : 

« Voici une parole sûre, et qui mérite d’être accueillie sans réserve : le Christ 
Jésus est venu dans le monde pour sauver les pécheurs ; et moi le premier, je suis 
pécheur, mais si le Christ Jésus m’a pardonné, c’est pour que je sois le premier en 
qui toute sa générosité se manifesterait ; je devais être le premier exemple de ceux 
qui croiraient en lui pour la vie éternelle. » (1 Timothée 1, 15-16) 

 
 
Ce témoignage se vit à trois niveaux : 
- D’abord, être témoin que « Dieu est amour », qu’il fait alliance avec les hommes, qu’il 

pardonne leurs infidélités et les réconcilie dans la nouvelle Alliance en son Fils ; 
- Ensuite, être témoin que je suis aimé, pardonné et réconcilié et que je vis effectivement en 

Alliance de paix avec Dieu ; 
- Enfin, vivre en tout domaine, religieux et profane, en artisan de pardon et de 

réconciliation, en  bâtisseur d’alliance et de paix. 
 
Ce témoignage s’appuie sur le baptême, sur l’eucharistie dominicale, sur la prière et la lecture 
méditée des Écritures. Il s’appuie également sur la pratique du sacrement de pénitence et de 
réconciliation qui, avec l’eucharistie, restaure régulièrement la vie d’alliance et de 
communion avec Dieu par la rencontre sacramentelle du Christ. 
 
Ce témoignage ne cache pas le sacrement. Il le mentionne, le révèle, l’encourage, comme acte 
concret de réconciliation rayonnant dans toute existence qui en vit. 
 
 
Un témoignage personnel et communautaire 
 
Comme le baptême, le sacrement de pénitence et de réconciliation est à la fois personnel et 
communautaire. Ainsi le témoignage du baptisé sera lui aussi personnel et communautaire. 
Chaque chrétien est témoin, mais dans une Église, dans une Assemblée de témoins. 
 
« L’Église étant, dans le Christ, en quelque sorte le sacrement, c’est-à-dire à la fois le signe et 
le moyen de l’union intime avec Dieu et de l’unité de tout le genre humain » (Vatican II, 
Constitution dogmatique sur l’Église, n° 1), c’est toute l’Église qui est sacrement (signe et 
moyen) du pardon et de la réconciliation, dans ce qu’elle vit, dans ce qu’elle manifeste et 
annonce au monde. Chaque chrétien, en raison de son baptême qui l’incorpore au Christ, est 
prophète envers ceux que sa vie lui fait rencontrer. Toute l’Église est prophétique envers le 
monde. 
 
n 


