Claude Duchesneau, dans la revue Célébrer n°286 (CNPL)

ACCUEILLIR LES BRUITS ET LES ATTENTES DU MONDE

Nous interroger sur la pénitence et la réconciliation chrétiennes sans regarder le monde dans lequel
nous vivons, ce serait comme si Jésus était pass¢ a coté de Zachée, de la femme adultére ou du
paralytique, sans méme lever les yeux vers eux.

Il ne s’agit pas de refaire le tour des causes de la désaffection actuelle dont souffre le sacrement. Il
s’agit d’observer que nos contemporains manifestent des attentes de réconciliation, mais qu’ils ont
aussi des difficultés a y parvenir, et méme qu’ils y mettent parfois des obstacles.

Recherche de sens et de valeurs

Parce que notre monde semble aller dans tous les sens, il n’a jamais été autant en attente d’un sens vrai
et stable a donner a la vie et a I’histoire. D’autre part, comment la peur du lendemain (a cause du
chomage, de I’exclusion, de la mondialisation ou du fanatisme) existerait-elle aujourd’hui, s’il n’y
avait en chaque étre humain le légitime et profond désir que son avenir et celui de ses enfants lui soit
assuré ?

La personne en quéte d’unité

Comment ne pas voir, dans le regard porté sur la personne aujourd’hui, non seulement la division ou
I’éclatement, mais, plus profondément, la recherche, souvent angoissée, d’unité intérieure et
d’apaisement spirituel. C’est dans 1’observation méme du divisé que 1’on décele la quéte d’unité. Tel
est I’enjeu d’une pastorale de 1’accueil.

La consommation de neuroleptiques ou de tranquillisants, le rythme de vie, 1’idéalisation du moi ‘cf. la
publicité), les psychothérapies (par ailleurs indispensables)... Tout cela ne facilite pas la tiche d’une
pastorale de la pénitence et de la réconciliation. On a pourtant I’'impression que 1’on n’a jamais été
aussi proche de sa nécessité et de son actualité. Cette pastorale peut raisonnablement prétendre, sans
forfanterie, mais aussi sans complexe, et sans rien abandonner de sa spécificité, servir ’homme dans
son rapport avec Dieu, avec les autres et avec lui-méme.

Le monde en espoir de paix.

Face aux situations de guerre, de conflit ou d’injustice, n’est-ce pas un immense service a rendre au
monde que de proposer la réconciliation sans reldche ? Partout, on cherche aujourd’hui a « faire
payer », on cherche méme souvent le bouc émissaire qui devrait payer pour les autres. Laissons la
justice faire son indispensable travail. Mais la justice n’est pas le dernier mot possible. Il n’est pas
question d’oublier ou de « passer 1’éponge ». Mais, selon Dieu, le pardon est plus que la justice.

C’est bien dans ce monde-ci que les chrétiens entendent 1’appel de I’ Apotre Paul : « Au nom du

Christ..., laissez-vous réconcilier avec Dieu » (2 Co 5, 20) et y répondent pour pouvoir le lancer a leur
tour. Mais comment pourraient-ils le lancer a d’autres s’ils ne le prenaient d’abord pour eux-mémes ?

N



Claude Duchesneau, dans la revue Célébrer n°286 (CNPL)

DIEU NOUS A RECONCILIES AVEC LUI PAR LE CHRIST!

Dés le jour de la Pentecote, apres que les Apotres eurent regu I’Esprit Saint, ¢’est la proclamation de la
parole de Dieu qui fut le premier acte de I’Eglise. Pierre annonce que Dieu a ressuscité Jésus, et les
auditeurs, « remués jusqu’au fond d’eux-mémes », demandeérent : « Fréres, que devons-nous faire ?
Pierre leur répondit : Convertissez-vous, et que chacun de vous se fasse baptiser au nom de Jésus
Christ pour obtenir le pardon de ses péchés. » (Actes 2, 37-38) L’annonce de la Paque du Christ,
I’appel a la conversion et 1’offre du pardon dans la démarche sacramentelle qui réconcilie, tel est le
cceur de la mission de 1’Eglise. L’Eglise est le premier sacrement de la réconciliation.

La parole de Dieu

C’est, bien siir, ’amour miséricordieux de Dieu qui est au commencement de tout, mais cet amour,
c’est la Parole qui nous le révele ; 1’ Alliance pascale, c’est la Parole qui nous I’annonce ; I’infidélité,
c’est la Parole qui la dénonce ; la réconciliation, c’est la Parole jointe au geste sacramentel qui la
réalise.

« Au commencement était le Verbe. » (Jean 1, 1) Au commencement est la Parole. Nous pourrions
voir le role de la parole du prophéte Nathan dans la conversion du roi David (2 Samuel 12). Nous
voyons le role de la parole de Pierre dans les premiéres conversions de la Pentecote. Il en est, il en sera
toujours ainsi dans I’Eglise.

L’expérience humaine peut faire prendre conscience qu’il y a un Dieu créateur, mais c’est la parole de
Dieu qui nous révele qui est le Dieu de Jésus Christ et ce qu’il a fait et fait encore pour la
réconciliation des hommes avec lui.

L’expérience humaine nous apprend le mal, mais pas le péché. C’est la parole de Dieu qui nous révele
le péché comme rupture d’Alliance, comme défiguration de I’image de I’homme tel que Dieu le veut,
et comme atteinte et offense a Dieu.

L’expérience humaine peut nous faire saisir la nécessité de la réconciliation et de la paix, mais c’est la
parole de Dieu qui nous révele que, s’il y a réconciliation, c’est que nous sommes pécheurs et que
nous avons besoin d’étre pardonnés.

La conversion du cceeur

La conversion est le fruit de la Parole. Elle n’est pas qu’un simple regret, un remords, un sentiment de
culpabilité. Elle est un changement radical de vie, un retournement du cceur et de 1’esprit (métanoia en
grec), que I’homme décide de faire, pour répondre a la parole de Dieu qu’il a entendue et qui I’a
transformé.

La conversion engage la pénitence, qui en est la réalisation en actes : tel changement, tel arrét de ceci,
ou telle mise en route de cela, selon ce qu’était « ma vie » avant ; mais aussi la pricre, le jeline et le
partage.

La conversion est bien le fait de celui qui se convertit, mais elle est le fruit du travail de I’Esprit Saint
en lui, par la Parole.

ool

2 Corinthiens 5, 18



Claude Duchesneau, dans la revue Célébrer n°286 (CNPL)

PLUSIEURS DEMARCHES SONT POSSIBLES

Du point de vue chrétien comme dans le domaine profane, tout n’est pas a mettre sur le méme
plan ; il y a diversité de démarches, car il y a différence de degré entre les fautes. Or, les
fidéles ne savent peut-étre pas assez que I’Eglise a toujours précisé qu’il existait, pour les
péchés non-graves, plusieurs maniéres d’en recevoir le pardon de Dieu, a condition d’en avoir
le repentir :

- lapriere de demande de pardon, en particulier le Notre Pére ;

- les demandes de pardon a la messe (la préparation pénitentielle, certaines oraisons, la
priere eucharistique, le Notre Pére et son embolisme : « Délivre-nous », les invocations
avant la communion : « Agneau de Dieu », et « Seigneur, je ne suis pas digne ») ;

- la pénitence quotidienne, I’aumdne et le partage, le service des démunis et des malades ;

- les célébrations pénitentielles non-sacramentelles ;

- les sacramentaux, et en particulier 1’aspersion et I’'usage de I’eau bénite qui rappelle le
baptéme ;

- la célébration des Cendres, 1’adoration de la croix...

D’autre part, comme le rappelaient les évéques de France, lors de leur assemblée plénicre a
Lourdes, en 1979 : « Indispensable lorsqu’un péché grave a été commis, le sacrement de la

pénitence est aussi d’une tres grande utilité pour approfondir cette conversion que le baptisé
poursuit tout au long de son existence. »*

Par ce sacrement, le baptéme est comme revivifié et la réconciliation donnée par le baptéme
est renouvelée. Par lui, Dieu qui nous a réconciliés avec lui dans le Christ, se donne a
rencontrer dans I’Eglise par le prétre, accueille la confession de nos péchés, nous dit
personnellement son pardon, et nous envoie pour vivre cette réconciliation au milieu des
autres.

Par ce sacrement, c’est vraiment le cceur du Pére, le visage du Christ Sauveur et I’amour de
I’Esprit-Saint qui se révelent a nous, en nous donnant a la fois la lumiére sur notre vie, le
courage de reconnaitre et d’exprimer nos péchés, la joie d’étre pardonnés, la force d’une vie
nouvelle, la force de réparer les torts commis et de nous convertir. Ne cessons pas de dire :
celui qui va au sacrement du pardon est comme plongé a nouveau dans son baptéme.

N

2 Le courage des prophétes, le Centurion, 1979.



Claude Duchesneau, dans la revue Célébrer n°286 (CNPL)

ETRE TEMOIN DE LA RECONCILIATION

Etre témoin, ¢c’est d’abord vivre soi-méme en profondeur ce dont on a a témoigner, ainsi que
le dit saint Paul :
« Voici une parole siire, et qui mérite d’étre accueillie sans réserve : le Christ
Jésus est venu dans le monde pour sauver les pécheurs ; et moi le premier, je suis
pécheur, mais si le Christ Jésus m’a pardonné, c’est pour que je sois le premier en
qui toute sa générosité se manifesterait ; je devais étre le premier exemple de ceux
qui croiraient en lui pour la vie éternelle. » (1 Timothée 1, 15-16)

Ce témoignage se vit a trois niveaux :

- Dr’abord, étre témoin que « Dieu est amour », qu’il fait alliance avec les hommes, qu’il
pardonne leurs infidélités et les réconcilie dans la nouvelle Alliance en son Fils ;

- Ensuite, étre témoin que je suis aimé, pardonné et réconcilié¢ et que je vis effectivement en
Alliance de paix avec Dieu ;

- Enfin, vivre en tout domaine, religieux et profane, en artisan de pardon et de
réconciliation, en batisseur d’alliance et de paix.

Ce témoignage s’appuie sur le baptéme, sur 1’eucharistie dominicale, sur la pricre et la lecture
méditée des Ecritures. Il s’appuie également sur la pratique du sacrement de pénitence et de
réconciliation qui, avec 1’eucharistie, restaure réguli¢rement la vie d’alliance et de
communion avec Dieu par la rencontre sacramentelle du Christ.

Ce témoignage ne cache pas le sacrement. Il le mentionne, le révele, 1’encourage, comme acte
concret de réconciliation rayonnant dans toute existence qui en vit.

Un témoignage personnel et communautaire

Comme le baptéme, le sacrement de pénitence et de réconciliation est a la fois personnel et
communautaire. Ainsi le témoignage du baptisé sera lui aussi personnel et communautaire.
Chaque chrétien est témoin, mais dans une Eglise, dans une Assemblée de témoins.

« L’Eglise étant, dans le Christ, en quelque sorte le sacrement, c’est-a-dire a la fois le signe et
le moyen de ’union intime avec Dieu et de I’unité de tout le genre humain » (Vatican II,
Constitution dogmatique sur I’Eglise, n°® 1), ¢’est toute I’Eglise qui est sacrement (signe et
moyen) du pardon et de la réconciliation, dans ce qu’elle vit, dans ce qu’elle manifeste et
annonce au monde. Chaque chrétien, en raison de son baptéme qui I’incorpore au Christ, est
prophéte envers ceux que sa vie lui fait rencontrer. Toute I’Eglise est prophétique envers le
monde.



